
	 BCAI 24 – 2008	 156

V. Arts et archéologie

Bennison  Amira K. et Cascoigne Alison L. (eds.), Cities in the Pre-Modern Islamic World. The urban impact of religion, state and society. [Claire Hardy-Guilbert]

Bennison �Amira K.,  
Cascoigne Alison L. (eds),  
Cities in the Pre-Modern Islamic World.  
The Urban Impact of Religion, State and Society.

London, New York, Routledge,  
2007, 231 p., 46 fig. 
ISBN : 978-0415424394

Cet ouvrage rassemble les dix communications 
d’un colloque organisé à l’université de Cambridge 
par le Centre of Middle Eastern and Islamic Studies. 
En introduction, A. K. Bennison aborde la question 
de l’identité de la ville islamique. L’auteur fait appel 
à la pensée générale en vigueur actuellement qui 
induit fortement la notion de religion. Elle se réfère, 
par exemple, aux travaux de J. Abu Lughod préoccu-
pée de mettre en avant les différences entre la ville 
musulmane et la ville non musulmane dans un même 
pays, en l’occurrence, en Inde. Dans le même ordre 
d’idée, A. K. Bennison cite A. Raymond, partisan de 
« la notion de ville traditionnelle marquée d’aspects 
régionaux mais naturellement façonnée en profon-
deur par la population musulmane qui l’organise 
et y vit (avec ses croyances, institutions, coutumes, 
toutes fortement imprégnées par l’Islam) ». Enfin 
A.K. Bennison évoque le récent travail de P. Wheatley, 
The Places where Men Pray together : Cities in Islamic 
Lands, Seventh through the Tenth Centuries, qui s’ap-
puie sur la géographie de al-Muqaddasī, comme la 
plus importante contribution sur la question.

Elle met en garde le lecteur sur le contenu du 
présent ouvrage : « It would be impossible to cover 
such a span exhaustively ; therefore it presents snaps-
hots of different cities in various epochs with the aim 
of studying processes rather than identifying the 
quintessential caracteristics of such cities » (p. 5).

Même si la première partie de l’ouvrage « The 
Genesis of ‘Islamic’ Cities » sacrifie, une fois de plus, 
à l’histoire de la fondation des villes en islam, l’en-
semble des articles qu’il contient couvre une période 
plus large introduisant une notion chronologique 
nouvelle de « pré-moderne ». Cela pour deux raisons 
évidentes : d’une part, il est difficile de rassembler des 
recherches de nature aussi différente dans le temps 
et dans l’espace quand le thème n’en a pas été stric-
tement défini, d’autre part, parce que la fondation 
des villes islamiques revêt des formes variées, inex-
plicables, aujourd’hui, si l’on ne prend pas en compte 
les prolongements qu’elles ont connus au cours des 
siècles aussi bien dans le domaine religieux, politique 
ou social et… architectural.

Dans son article « An Urban Structure for the 
Early Islamic City : an Archaeological Hypothesis », 
Donald Whitcomb propose une réflexion sur la struc-

ture urbaine en avançant l’hypothèse d’un modèle 
spatial de la cité omeyyade. Considérant, mosquée, 
palais (dār al-imāra), portes, quartier résidentiel 
comme déjà admis en tant qu’éléments urbains, 
l’auteur focalise sa démonstration sur les bains et 
leur relation au palais et le balāṭ, autre complexe 
palatial à l’origine (Médine) ou complexe adminis-
tratif composé de bâtiments palatiaux… Si l’on ne 
peut qu’approuver la démarche pour la question 
des bains dont la relation à la ville est clairement 
établie depuis quarante ans (1), on aura une certaine 
réticence à accepter le parti de l’auteur d’identifier 
un bâtiment provenant de fouilles archéologiques en 
le dénommant d’un terme (balāṭ) dont la définition 
est loin d’être assurée. La tentative est peut-être ac-
ceptable pour Ayla-Aqaba et, encore, il reste trop de 
suppositions sur les autres identifications, mais elle 
est loin d’être généralisable.

Simon O’Meara, en partant de celle de Fez, 
étudie les légendes de fondation des cités islamiques 
de Wāsiṭ, al-Rafīqa, Madīnat al Zāhra’, Kairouan, 
Baghdad et Samarra. Le thème du moine fondateur 
semble un dénominateur commun qui remonte au 
temps du Prophète, à l’épisode de Baḥīrā et de la 
prophétie écrite.

Intitulée « The City of Sultan Kala, Merv, Turk-
menistan : Communities, Neighbourhoods and 
Urban Planning from the Eighth to the Thirteenth 
Century », l’étude de Tim Williams porte sur une 
appréhension globale de la ville pour comprendre 
son développement et son utilisation, car selon son 
propre postulat : « It is the complexity of form, use 
and expression that gives us insight into societal 
processes» (p. 43). L’originalité de sa démarche réside 
dans le fait qu’elle s’applique à une ville et une région 
peu connues : la ville de Merv, appelée aujourd’hui 
Sultan Kala au cœur du Turkménistan. Merv fut 
fondée comme un faubourg islamique de Gyaur Kala, 
la ville sassanide, qui, progressivement, se développa 
en tant que ville principale, un phénomène qui a 
de nombreux parallèles. Et les données, tirées de 
l’examen des photographies aériennes et des images 
satellitaires, sont une contribution non négligeable à 
l’étude de la ville. L’identification, à partir des photos 
aériennes, de bâtiments aux formes spécifiques dues 
à leur fonction particulière est pleinement recevable. 
Il est plus difficile d’extrapoler ces observations au 
viiie siècle, surtout si l’on ne les confronte pas aux 
données textuelles.

(1)  « Bain : en arabe, hammâm, édifice typique de la ville isla-
mique (p. 414, dessin 56, p. 413 et ill. 168) », D et J. Sourdel, La civi-
lisation islamique, Arthaud, 1968, index documentaire p. 534.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Bennison Amira K., Cascoigne Alison L. (eds.): Cities in the Pre-Modern Islamic World. The Urban Impact of Religion, State and Society., recensé par
Claire Hardy-Guilbert, Alastair Northedge
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 24 – 2008	 157

V. Arts et archéologie

Dans la seconde partie « Power and the City », 
Amira Bennison traite, dans sa contribution «Power 
and the City in the Islamic West from the Umayyads 
to the Almohads », de l’interaction complexe entre 
les identités et idéologies des régimes islamiques 
d’Occident et la société qui les entoure. De l’Alcazar 
de Cordoue (784), sous ʿAbd al-Raḥmān I, à la ville 
palatine de Madīnat al-Zahrā’ (936) sous al- ʿAbd 
al-Raḥmān III, jusqu’à la ville de Marrakech (1077-
1078) sous les Almoravides et, ensuite, les Almohades, 
on suit l’évolution des modes de résidence des divers 
dirigeants. L’auteur souligne l’impact de la nature 
et des options idéologiques des dirigeants sur les 
programmes urbains qu’ils initient. De leur caractère 
belligérant ou pacifique (soldats combattant pour la 
Foi, ou soldats de la Foi) dépend le maintien ou non 
d’un équilibre entre les différentes communautés 
et leurs monuments. Les Almoravides tempèrent 
leur origine « étrangère » par la construction ou la 
reconstruction de grandes mosquées à l’intérieur des 
villes existantes et l’édification de fortifications qui 
montrent clairement le double rôle qu’ils entendent 
tenir en tant que patrons de l’orthodoxie sunnite et 
ses défenseurs militaires en Occident au nom des 
Abbassides. A. Bennison subdivise en cinq phases 
les divers mouvements interactifs provoqués par les 
choix architecturaux et urbanistiques des dirigeants 
et leurs sujets : le début de l’émirat omeyyade, sa 
maturité, le califat omeyyade, l’empire almoravide et 
l’empire almohade avec, peut-être, un point culmi-
nant, « The Construction of Madīnat al-Zahrā’, a 
Royal City in the Caliphal Mode Defined by ʿ Abbasid 
Samarra » (p. 90),   expression spatiale du nouveau 
califat omeyyade.

Jonathan M. Bloom, s’intéresse à « Ceremonial 
and Sacred Space in Early Fatimid Cairo ». Il réfute l’at-
tribution de la fondation fatimide du Caire au général 
fatimide Jawhar al-Ṣiqilli, chef de l’armée victorieuse 
du calife fatimide al-Muʿizz. Après une relecture des 
sources (al-Muqaddasī, Nāṣir-i Khosraw, al-Maqrīzī, 
Ibn Zūlāq, Ibn al-Ṭuwayr), l’auteur propose sa propre 
version des faits.  C’est à plusieurs kilomètres au nord-
est de la ville de Fusṭāṭ, vieille de trois siècles, que 
Jawhar établit son camp qu’il nomma initialement al-
Mansuriyya et, quelques années plus tard, al-Qāhira 
al-Muʿizziyya ou simplement al-Qāhira dont Le 
Caire est dérivé. D’après l’auteur, l’emplacement de 
ce camp ne fit pas l’objet d’un choix proprement dit 
car il se présentait comme l’un des seuls disponibles 
présentant sur la rive droite du Nil un espace vide, 
sec et plat (p. 99). Les premières constructions sont 
le mur d’enceinte en briques crues et une muṣallā. 
Finalement J. Bloom, s’appuyant toujours sur les 
textes, s’emploie à démontrer que Le Caire fatimide 
n’a pas été fondé en tant que ville royale au sens strict 

et que sa transformation en capitale déployant un 
grand faste religieux et profane est due à al-ʿAzīz, fils 
de al-Muʿizz. C’est à cette période précise que font 
sans doute référence les travaux de D. Behrens-Abou-
seif, S. Denoix et J.-Cl. Garcin (2). Mais on peut s’éton-
ner que J. Bloom n’exploite jamais les comparaisons 
archéologiques comme celle d’al-Mutawakkiliyya (à 
Samarra), ville palatine et de résidences de dignitaires 
et al-Karkh, son casernement de Turcs.

La capitale d’été des Ghurides à Fīrūzkūh, connue 
aujourd’hui sous le nom de Jām, en Afghanistan, est 
le sujet de recherche de David Thomas et son équipe. 
L’auteur s’emploie à retrouver les traces de cet éta-
blissement autour du fameux minaret qui a retenu 
trop longtemps, à lui seul, l’attention des chercheurs. 
D. Thomas en arrive à la conclusion qu’en dehors 
même de son étendue limitée, le site ne rencontre 
pas les critères d’une cité impériale. C’est une ville 
qui s’échelonne le long de la rive nord du Harī Rūd, 
possédant, au centre, des vestiges religieux et civils 
dignes d’une élite, mais, sur les flancs de la vallée, les 
traces d’un habitat vernaculaire. Son abandon, après 
seulement soixante-quinze ans d’existence, s’expli-
querait par sa situation topographique trop encaissée. 
Ses limites en ressources alimentaires propres et la 
difficulté de son ravitaillement devaient être un obsta-
cle pour entretenir même une population saisonnière 
et l’auraient rendue tributaire du sultanat.

En mettant en parallèle Fathpur Sikri, la capitale 
moghole, et Isfahan, la capitale safavide, Stephen 
P. Blake veut prouver que l’action de créer une 
nouvelle capitale au xviie siècle était un exercice de 
légitimité politique et qu’elle symbolisait le nouveau 
système impérial en train de se mettre en place. Si les 
deux villes sont bien des capitales et des villes palati-
nes, elles présentent des différences fondamentales. 
Fathpur Sikri est fondée sur un site vierge et s’éteint 
par manque d’eau tandis que l’Isfahan safavide est 
un faubourg palatial d’une ville précédemment 

(2)  « L’histoire des murailles du Caire obéit à un rythme particu-
lier. Dans un premier temps (641), Fustat, ville de la conquête 
musulmane, était une ville ouverte pour deux raisons : d’une part 
les conquérants n’avaient, par définition, pas besoin d’ouvrages 
défensifs, d’autre part, le mode de peuplement très extensif 
des tribus avec leurs chevaux et leurs troupeaux, correspondait 
mal à un modèle urbain délimité et entouré de murs. Dans un 
deuxième temps (969), les Fatimides conquièrent l’Égypte et 
installent leur ville princière nettement démarquée de Fusṭaṭ et 
ceinte d’une muraille en briques, puis en pierres, délimitant une 
ville réservée, coupée de l’Égypte ; le cérémonial obligeant les 
ambassadeurs à mettre pied à terre avant de franchir la porte, 
l’étiquette obligeant les travailleurs à quitter Qāhira après la 
journée de travail au service des princes, en sont le signe », S. 
Denoix, « Le Caire », in J.-Cl. Garcin (éd.), Grandes villes méditer-
ranéennes du monde musulman médiéval, coll. de l’École française 
de Rome, 269, Rome, 2000, n. 23, p. 187-188.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Bennison Amira K., Cascoigne Alison L. (eds.): Cities in the Pre-Modern Islamic World. The Urban Impact of Religion, State and Society., recensé par
Claire Hardy-Guilbert, Alastair Northedge
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 24 – 2008	 158

V. Arts et archéologie

constituée comme les adjonctions almohades à Mar-
rakech mentionnées par A. K. Bennison. Aussi, l’étude 
de Fathpur Sikri ne porte que sur l’aire du palais, la 
seule pouvant faire l’objet d’une comparaison. Il faut 
noter, cependant, qu’avec ce cas citadin, les Moghols 
reviennent à l’idée première de ville palatine, une 
idée qui avait disparu au Moyen-Orient depuis le 
xie siècle.

La troisième partie de l’ouvrage est consacrée 
à l’impact de la religion sur la vie citadine. Les trois 
articles qui la composent font appel à des sujets émi-
nemment disparates : l’alimentation en eau à Tinnīs, 
le māristān de Grenade et l’urbanisme du Riḍwān 
Bey au Caire.

A. L. Gascoigne traite de l’approvisionnement 
en eau à Tinnīs sous l’aspect des aménagements 
publics et des investissements privés. La ville connue 
surtout pour le tissage de textiles au Moyen Âge est 
mentionnée dans les textes depuis le ive siècle. Sa 
localisation sur une île du delta du Nil en milieu salin 
implique un effort particulier de la part de ses habi-
tants dans l’approvisionnement en eau douce. Après 
avoir confronté plusieurs textes (le récit d’al-Masʿūdī 
du siège de la ville, les sources ecclésiastiques, le récit 
de Nāṣir-i-Khosraw et, enfin, celui de Ibn Bassām, ha-
bitant et dirigeant officiel de la ville) l’auteur remet 
en cause leur évaluation démographique qui porte 
exagérément à 50 000 habitants la population de la 
ville de 1 km2 de superficie, arguant que sa densité 
correspondrait à 1,6 fois celle de villes modernes 
comme Bombay, Dacca ou Hong Kong (p. 163). Pour 
exagérée que soit cette évaluation, le problème de 
l’alimentation en eau reste entier au regard du nom-
bre de mosquées (233) et des nécessaires ablutions 
qu’elles entraînent, de la quantité des bains publics 
(33) et privés et des industries variées attestées à 
Tinnīs. Utilisant encore les textes, A. L. Gascoigne 
restitue l’histoire de cette alimentation en eau et 
décèle chez Ibn Bassām des informations précises 
comme les 4 types de structures destinées aux réser-
ves d’eau avec une distinction entre les installations 
(maṣāniʿ) et les citernes (ǧibāb). Ces informations 
sont confrontées aux données archéologiques issues 
des fouilles égyptiennes menées en 2004 dans un 
secteur de 4 000 m2 où 17 citernes associées à des 
réservoirs et des canaux ont été découvertes. Sur la 
base des datations fournies par la céramique, deux 
phases de construction sont distinguées, la première 
correspondant au ixe siècle et la seconde au xie.

Pour finir, l’auteur tire parti de sa fréquentation 
des textes et de l’interprétation des données ar-
chéologiques qu’elle propose pour traiter des lois et 
règlements relatifs à la propriété de l’eau. Elle insiste 
sur le problème posé par certains textes en attribuant, 
le plus souvent, aux chrétiens coptes, l’industrie tex-

tile face à une réglementation islamique de la cité. 
Dans le développement de l’alimentation en eau à 
Tinnīs, on peut voir, selon l’auteur, un exemple de la 
transformation de la société islamique où s’opère un 
glissement du contrôle central des ressources vers 
un contrôle privé.

Dans son article « Health, Spirituality and Power 
in Medieval Iberia : the māristan and its Role in Nasrid 
Granada », Athena C. Syrakoy, s’applique à démontrer 
comment   ce bâtiment, fondation du gouverneur 
nasride Moḥammed V, en 1365, cumule plusieurs 
fonctions à partir de sa première fonction, celle de 
dispenser des soins aux malades et aux indigents. 
L’auteur choisit cet exemple pour s’interroger sur la 
santé, la spiritualité et le pouvoir dans la péninsule 
Ibérique. Pour sa démonstration, A. C. Syrakoy prend 
le soin d’identifier le bâtiment comme hôpital en uti-
lisant les données archéologiques nouvelles issues des 
fouilles dans les années 1980 qui ont mis en évidence 
l’existence de cellules sur son pourtour intérieur à la 
place d’un présumé double portique et celle d’un 
funduq comme substructure. L’auteur trouve dans la 
localisation du māristan, entouré d’édifices religieux, 
à mi-chemin entre l’Alhambra, symbole du pouvoir 
royal, et l’ancien cœur de la ville et son extension 
ziride, à l’ouest, l’affirmation des convictions religieu-
ses du souverain  et celle de son pouvoir temporel 
et spirituel sur ses sujets. Son idée trouve un appui 
incontestable dans le contenu du texte d’une stèle 
de fondation qui ornait, à l’origine, le fronton du 
bâtiment. Adressé à Dieu pour demander protection 
et longue vie aux bonnes œuvres et au bâtiment, ce 
texte est l’occasion d’écrire le panégyrique du fonda-
teur et de stipuler ses intentions charitables vers son 
peuple. Ainsi, la position du māristan entre la ville du 
monde social et commercial et la ville royale à l’image 
du paradis traduit le rôle du sultan nasride comme 
médiateur entre Dieu et son peuple.

À partir du complexe de Riḍwān Bey au Caire 
édifié par ce grand émir mamelouk d’origine circas-
sienne entre 1631 et 1656, Nicholas Warner s’inté-
resse au lien existant entre commerce et spiritualité. 
Situé au sud de la porte Bab Zuwayla, cet ensemble 
comprend un palais, une rue de marché, un rabʿ 
(appartements), deux zāwiya-s, un sabīl-kuttāb 
(point d’eau et école coranique pour orphelins) 
et une wakāla (terme égyptien pour désigner un 
khan urbain). Le marché était celui des fabricants 
et marchands de chaussures et de tentes en poil de 
chameau ou de chèvre.

N. Warner réunit les bâtiments de ce complexe 
dispersé avec force détails et relevés. Parce que ce 
souverain fut désigné par Meḥmed Pasha, gouver-
neur d’Égypte, pour superviser la restauration de la 
Kaʿba, il endossa le titre d’Amīr al-Ḥaǧǧ et incarna une 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Bennison Amira K., Cascoigne Alison L. (eds.): Cities in the Pre-Modern Islamic World. The Urban Impact of Religion, State and Society., recensé par
Claire Hardy-Guilbert, Alastair Northedge
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 24 – 2008	 159

V. Arts et archéologie

autorité spirituelle et politique. Conséquence de ce 
rôle est le grand respect que Riḍwān Bey accorda à la 
tradition du départ du pèlerinage avec processions et 
cérémonial accompagnés des symboles du sanǧaq et 
du maḥmal’ et en les faisant passer devant ses édifices, 
conscient que « such an event made manifest in the 
life of the city the cycle of religious time, and was 
analogous to the mawlid of the Prophet and other 
saints’ days » (p. 219).

Pour conclure, les éditeurs de Cities in the Pre-
Modern Islamic World n’ont pas visé l’exhaustivité. Les 
exemples traités font montre de nouveauté mais ne 
peuvent prétendre refléter les recherches actuelles 
ni même celles menées durant la dernière décennie : 
les villes entre Kairouan et Alexandrie, celles de toute 
l’Arabie et de toute l’Afrique de l’est, d’où affluent des 
informations nouvelles, ont été ignorées. Néanmoins, 
dans cet ouvrage ambitieux, conçu plutôt dans une 
perspective idéologique, inégalement mais souvent, 
l’archéologie a été mise à contribution. Preuve est 
faite que la prise en compte des données archéo-
logiques peut se révéler des plus fructueuses. Elle a 
permis, ici, d’acquérir des certitudes et de rebondir 
sur de nouveaux questionnements.

Claire Hardy-Guilbert 
CNRS - Paris 

Alastair Northedge 
Université Paris 1

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Bennison Amira K., Cascoigne Alison L. (eds.): Cities in the Pre-Modern Islamic World. The Urban Impact of Religion, State and Society., recensé par
Claire Hardy-Guilbert, Alastair Northedge
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	Accueil
	BCAI – sommaires
	tome 24 – 2008
	tome 23 – 2007
	tome 22 – 2006
	tome 21 – 2005
	tome 20 – 2004
	tome 19 – 2003
	tome 18 – 2002
	tome 17 – 2001
	tome 16 – 2000
	tome 15 – 1999
	tome 14 – 1998
	tome 13 – 1997
	tome 12 – 1996
	tome 11 – 1994
	tome 10 – 1993
	tome 9 – 1992
	tome 8 – 1992
	tome 7 – 1990
	tome 6 – 1989
	tome 5 – 1988
	tome 4 – 1987
	tome 3 – 1986
	tome 2 – 1985
	tome 1 – 1984




