
	 BCAI 24 – 2008	 148

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

Ze’evi Dror, Producing Desire, Changing Sexual Discourse in the Ottoman Middle-East, 1500-1900. [Frédéric Lagrange]

Ze’evi �Dror,  
Producing Desire, Changing Sexual Discourse  
in the Ottoman Middle-East, 1500-1900.

Berkeley, University of California Press,  
2006, 223 p., index. 
ISBN : 978-052024564-8

Le développement des Gender Studies et des 
Gay and Lesbian Studies dans les universités d’outre-
atlantique a apporté, depuis les années 1990, un 
appréciable renouveau aux études sur la sexualité 
dans les sociétés musulmanes, en s’interrogeant préa-
lablement, à la suite des travaux de Foucault, sur 
l’applicabilité de catégories construites parallèlement 
avec la modernité occidentale. Au scénario du texte 
sacré et de la loi, à l’analyse de l’éthique définie par 
les savants médiévaux, répond désormais un intérêt 
pour les marges, pour les « ratés » de l’adéquation 
idéale entre sexe biologique et attitude normée du 
genre. Le droit, les textes de fiqh, le discours de la 
Loi et de la Foi ont historiquement été les premiers 
étudiés pour fonder une théorie de « la sexualité en 
islam », avant, dans une seconde phase, le corpus 
littéraire, la dernière illustration et la plus réussie 
étant l’ouvrage de Khaled El-Rouayheb, Before Ho-
mosexuality in the Arab-Islamic World, 1500-1800 (1), 
qui traite de la même aire et de la même période que 
Dror Ze’evi, en se concentrant plus spécifiquement 
sur l’aire arabophone. Les chroniques historiques, 
les textes de médecine et d’oniromancie sont ulté-
rieurement venus compléter le corpus étudié par 
les spécialistes de l’histoire du genre. L’originalité et 
l’intérêt de l’ouvrage de Dror Zeevi sont de combiner 
les représentations extraites de ces différents corpus, 
qui chacun témoignent de normes partiellement 
distinctes (tout en se référant à la norme religieuse), 
et de traiter sous l’angle de la « théorie des scripts » 
les inévitables différences ou incohérences naissant 
de la confrontation de ces multiples discours, pour 
qui chercherait naïvement un unique discours « is-
lamique » sur la sexualité. 

L’individu aux temps pré-modernes −   plus 
violemment encore à l’époque contemporaine  − est 
soumis à des discours concurrents sur la sexualité 
et agit selon les circonstances. Ainsi que le souligne 
E. Goffman, « lorsque nous examinons comment 
l’individu participe à l’activité sociale, il nous faut 
comprendre que, en un certain sens, il ne le fait pas 
en tant que personne globale, mais plutôt en fonction 
d’une qualité ou d’un statut particulier (2) ». La notion 
de « script culturel » (cultural scripting), théorisée par 
J. Gagnon et W. Simon (3), a été récemment utilement 
suscitée dans une autre monographie, The Age of 
the Beloveds des ottomanistes W. G. Andrews et 

M. Kalpaklı (4), démontrant par exemple que la poé-
sie amoureuse ottomane sert de « script » pour agir 
et pour interpréter l’amour «  réel » dans la société 
ottomane (5) du xvie siècle. Ils recherchent dans des 
sources littéraires « des indices de la pratique sociale, 
des comportements,  des attitudes, des schémas de 
pensée qui, nous le pensons, informent, structurent 
et nous aident à interpréter les productions littérai-
res. La circularité de cette description dérive de la 
notion tout aussi circulaire que les comportements 
sociaux sont des comportements scriptés […] ce 
sont des constructions sociales qui prennent forme 
selon les modalités par lesquelles elles sont mises en 
langage, par la façon dont on en parle et dont on 
les comprend, en un moment particulier, dans une 
culture particulière (6). »

Ainsi, les productions culturelles, mots et images, 
ne seraient pas simplement un reflet de pratiques, 
mais constitutifs de ces pratiques et émotions. Le 
recours à cette grille de lecture est donc dans l’air du 
temps. Dror Ze’evi se réfère lui aussi aux « scripts », 
ou scénarii comportementaux, et précise la notion : 
« Nous avons tous en tête des scripts, comme des scé-
narios de films ou de pièces, qui suggèrent la “bonne” 
forme d’attraction sexuelle, le cours des choses 
attendu, et le résultat anticipable de nos actes. Ces 
scripts nous offrent des règles de conduite que nous 
ne suivons pas nécessairement mais nous permettent 
de reconnaître les paramètres et les frontières […] » 

D.  Ze’evi avance dans son introduction une 
importante remarque : le sujet pré-moderne, dans 
ces sociétés non-occidentales, se trouve lui aussi 
face à des « scripts rivaux », tout comme le citoyen 
du monde moderne qui entend des discours sur la 
sexualité aussi différenciés que ceux du cinéma, de la 
chanson, de la littérature, de l’église, du milieu dans 
lequel il évolue, etc. Ainsi, l’habitant d’Istanbul au 
xvie siècle ne peut penser que le désir « normal » tel 
que le présente Karagöz, l’obscène héros du théâtre 

(1)  Chicago, University of Chicago Press, 2005. 
(2)  E. Goffman, Les rites d’interaction, Paris, Éditions de Minuit, 
1974, p. 47, trad. A. Kihm de Interaction Ritual. 
(3)  J. H. Gagnon, W. Simon, Sexual Conduct: The Social Sources of 
Human Sexuality, Chicago, Aldine, 1973. Voir l’utile présentation 
de M. Bozon, « Les scripts sexuels ou la mise en forme du désir », 
Actes de la recherche en sciences sociales, 128, 1999, p. 68-72, ainsi 
que la traduction en français de l’article récapitulatif de J. Gagnon 
faisant le point sur l’évolution de sa théorie, « The Implicit and 
Explicit Use of the Scripting Perspective in Sex Research », The 
Annual Review of Sex Research, 1, 1990, p. 1-44, sous le titre « Les 
usages explicites et implicites de la perspective des scripts dans 
les recherches sur la sexualité », Actes de la recherche en sciences 
sociales, 128, 1999, p. 73-79.
(4)  Londres, Duke University Press, 2005. 
(5)  Ibid., p. 85. 
(6)  Ibid., p. 37-38. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Ze’evi Dror: Producing Desire, Changing Sexual Discourse in the Ottoman Middle-East, 1500-1900., recensé par Frédéric Lagrange
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 24 – 2008	 149

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

d’ombre ottoman qui sodomise ses ennemis de car-
ton, est le même que celui que définit le prêcheur à 
la mosquée le vendredi (p. 10-11). Même si Ze’evi 
estime, à tort nous semble-t-il, que le corpus littéraire 
a été trop exploité aux dépens d’autres sources, cette 
nécessaire distinction entre les discours concurrents 
offre une clé supplémentaire pour expliquer la 
perplexité moderne devant la contradiction entre 
culture de la jouissance et culture de l’interdit − qu’on 
ne se méprenne pas : il n’y a pas un discours du plaisir 
opposé à celui de la prohibition, le premier qui serait 
par exemple celui de la littérature et le second celui 
de la loi ou du sacré. Tous les « scripts » pré-modernes 
exaltent des plaisirs et en condamnent d’autres, mais 
selon des modalités et des bornes variables.

Dror Ze’evi analyse sévèrement, dans son intro-
duction, la conclusion de l’ouvrage désormais classique 
d’A. Bouhdiba, La sexualité en islam : « L’éthique sexuel-
le vécue par les musulmans et la vision du monde qui 
la sous-tend ont de moins en moins de rapport avec 
les généreuses déclarations coraniques et moham-
médiennes. On peut même parler d’une dégradation, 
tôt entamée, d’un modèle idéal. La sexualité ouverte, 
accomplie dans la joie en vue de la réalisation de l’être 
a peu à peu cédé la place à une sexualité close, morose 
et comprimée. […] La bipartition sexuelle se mutait en 
un dimorphisme social inhumain, intenable et souffre 
d’innombrables souffrances (7). »

Ze’evi a raison de penser que la « sexualité 
ouverte » à laquelle pense Bouhdiba est «  un idéal 
de perfection hétérosexuelle et monogame » et que 
sa dégradation « en plus d’être le produit de forces 
patriarcales et misogynes dans la société islamique 
est aussi le processus par lequel il est supposé avoir 
ouvert la voie à des tendances homoérotiques et 
autres pratiques non-orthodoxes » (p.  2-7). Par 
adhésion de croyant ou par croyance en un âge d’or 
soumis à la corruption du temps, Bouhdiba perçoit 
la sexualité dans l’histoire du monde islamique 
comme une tragédie où la scène est occupée par la 
pédérastie et l’homosexualité dérivant d’un refus de 
reconnaître à l’élément féminin la place qui lui est 
due. Ze’evi examine ensuite la perspective de Fedwa 
Malti-Douglas (8), qui étudie la place des femmes dans 
la littérature arabe classique et moderne et met en 
évidence un lien unissant de nombreuses œuvres : 
elles expriment toutes une peur de la sexualité fémi-
nine qui a pour résultat la préférence des mâles pour 
la compagnie de leur sexe. Les femmes seraient donc 
marginalisées, tandis que les hommes préféreraient 
les liens homosociaux, menant nécessairement à l’ho-
mosexualité. Il n’est pas question ici de dégradation 
d’un modèle parfait, mais d’un homoérotisme chez 
les deux sexes nés en premier lieu de la méfiance 
masculine à l’égard de la femme. 

L’application au champ des études islamiques 
des perspectives constructivistes de la sexualité, 
nées des travaux de Foucault, a amené la recherche 
académique anglo-saxonne à dépasser ces lectures ; 
elles mettent indiscutablement le doigt sur une 
particularité des sociétés musulmanes, mais peinent 
à dépasser la grille d’explication de la séparation et 
le présupposé d’une hétérosexualité naturelle, qui 
serait la version « par défaut » de l’attraction érotique 
humaine, par opposition à l’attraction homoérotique, 
« naturellement » minoritaire ou conséquence d’une 
frustration, d’une remédiation, d’une substitution 
d’objet naturel du désir inaccessible car dissimulé. 

Il est par contre difficile de suivre D. Ze’evi quand 
il affirme, un peu par provocation, qu’il n’existe pas 
de discours religieux islamique dans l’aire culturelle 
dont il traite, l’Empire ottoman avant le xixe siècle. 
La religion étant omniprésente, estime-t-il, même 
si elle n’est pas omnipotente, chaque production 
culturelle écrite, du manuel de loi à la pornographie 
la plus franche, suppose l’existence divine et se réfère 
à sa religion (p.  77). Ce qu’il faut retenir de cette 
formulation est, plus précisément, qu’il n’est jamais 
possible de dissocier de façon tranchée, dans l’Empire 
ottoman pré-moderne comme dans d’autres aires du 
monde musulman à d’autres époques, un discours 
religieux d’un discours laïc ; islam et Islam réfèrent à 
la Loi divine et toute transgression n’est jamais basée 
sur une ignorance de la Loi mais sur sa subversion 
consciente, dans des limites tacitement tolérées. Mais 
la norme divine ou celle que les hommes établissent 
en son nom n’est aucunement le seul discours légitime 
dans les sociétés musulmanes. Celui de la médecine 
concurrence celui des théologiens comme parole de 
savoir et de vérité, tandis que les divers discours litté-
raires proposent des normes éthiques et esthétiques 
en décalage avec celle de la théologie, reflètent des 
normes sociales et jouent à transgresser les usages 
ou les interdits du Ciel. Ce sont pourtant parfois 
les mêmes auteurs qui participent à l’élaboration 
de tous ces discours : tel légiste, cadi, savant, se fait 
à ses heures poète licencieux ou érotologue, sans 
jamais saisir de contradiction entre ces facettes, tant 
l’homme est pluriel et tant le dire doit se mouler dans 
des formes obéissant à une attente précise. Il n’y a pas 
de lutte entre « libéraux » et « conservateurs » dans 
les cultures médiévales et modernes, et c’est au sein 
même du sujet écrivant ou produisant que se joue 
cette lutte. 

(7)  A. Bouhdiba, op. cit., p. 281. 
(8)  Fedwa Malti-Douglas, Woman’s Body, Woman’s Word, Gender 
and Discourse in Arabo-Islamic Writing, Princeton, Princeton 
University Press, 1991. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Ze’evi Dror: Producing Desire, Changing Sexual Discourse in the Ottoman Middle-East, 1500-1900., recensé par Frédéric Lagrange
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 24 – 2008	 150

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

Le premier chapitre examine spécifiquement le 
discours d’autorité de la médecine islamique médié-
vale galénique sous son ultime déclinaison ottomane 
et, plus originalement, celui de la physiognomonie. 
Intéressant point d’intervention du discours légal 
dans la sexualité du couple licite : la position où la 
femme chevauche l’homme. Là, le discours médi-
cal est appelé à la rescousse par le théologien afin 
d’asseoir une condamnation morale : cette position 
contrevient symboliquement à l’affirmation de la 
domination masculine. Pour Ibn Qayyim al-Ǧawziyya, 
« la plus mauvaise des positions est celle où la femme 
monte l’homme et où il coïte en étant couché sur le 
dos. Cela est en contravention avec la nature selon 
laquelle Dieu a conçu l’homme et la femme, et bien 
plus les concepts mêmes de masculin et féminin. Les 
risques de corruption qu’elle fait encourir sont les 
suivants : le sperme a peine à être évacué en totalité 
et il peut en demeurer partie dans le membre, où il 
stagne et se corrompt, ce qui est néfaste. D’autre part, 
les humeurs (ruṭūbāt) du vagin pourraient couler sur 
la verge. De plus, l’utérus ne peut conserver en cette 
position tout le sperme, qui doit y être rassemblé 
pour concevoir l’enfant. Enfin, la femme est passive 
(mafʿūl bihā) par nature et par loi. Si elle devient le 
partenaire actif, elle contrevient aux deux (9) ».

Dror Ze’evi remarque à cette occasion à quel 
point l’inclusion du discours médical dans celui des 
théologiens, jusqu’au cœur de la pensée ḥanbalite, lui 
donne une autorité indiscutable (p. 17). Mais Zeevi 
pense que ces affirmations vont plus loin qu’une sim-
ple expression d’une préférence culturelle habillée de 
terminologie médicale et qu’il faut peut-être voir là 
une première et naïve technique d’évitement des ma-
ladies sexuellement transmissibles, et en premier lieu 
de la syphilis (10). La mention du mercure, traitement 
pré-moderne de la maladie à l’époque pré-moderne, 
pourrait appuyer cette lecture. 

D. Ze’evi analyse le discours médical islamique 
traditionnel comme défendant une représentation 
de la femme « version imparfaite de l’homme », 
s’opposant ainsi à la perception de deux sexes phy-
siologiquement distincts qui s’impose en Europe 
occidentale à partir du xviiie  siècle et s’imposera 
ensuite en Orient musulman un siècle plus tard, sans 
pour autant être accompagnée d’une redéfinition des 
rôles associés aux genres. L’emploi d’un vocabulaire 
identique pour décrire les organes de la reproduction 
masculins et féminins impliquerait qu’hétéro- et 
homosexualité ne sont pas de nature foncièrement 
différentes et procèdent d’un même désir naturel. 
Les frontières entre les sexes étant si proches, il est 
nécessaire, afin d’empêcher le monde de verser dans 
l’anarchie, d’ériger des barrières y compris par la 
chirurgie, en retirant des marqueurs de féminité ou 

de masculinité chez l’autre sexe. La sexualité recom-
mandée par la médecine est exclusivement le coït 
hétérosexuel et les rapports avec les jeunes garçons 
sont condamnés au nom de l’incapacité de l’anus à 
assurer comme la vulve l’évacuation parfaite de la 
semence, mais aucunement en raison d’une nature 
anormale de ce désir. Médecine, discours de foi et 
textes de loi se rejoignent sur ce point, sans pour 
autant influer notablement sur le statut social de 
l’homoérotisme.

La balance entre les humeurs est supposée 
varier non seulement d’un sexe à l’autre, mais selon 
l’âge, l’origine, le groupe ethnique, les climats sous 
lesquels vivent les populations humaines, détermi-
nant ainsi la capacité sexuelle de groupes entiers ; 
ainsi, l’homme perd de sa chaleur en vieillissant, les 
peuples européens vivant dans un climat plus froid 
et humide ont une disposition flegmatique néces-
sairement plus féminine, tandis que les hommes 
des déserts sont plus bilieux ou colériques (11). Ces 
classifications sont utiles pour l’acheteur d’esclaves, 
mâles ou femelles, et se retrouvent ainsi dans des 
manuels de physiognomonie (arabe qiyāfa, firāsa) 
qui circulent en arabe, turc ou persan à l’époque 
pré-ottomane et ottomane. L’homme à forte capacité 
sexuelle est petit et massif, ses bras charnus, ses mains 
larges, ses doigts courts, son cou épais, sa voix grave, 
son corps poilu, ses testicules de grande taille, mais 
celle du pénis n’est pas significative. Le contraire est 
indice d’effémination. C’est là le portrait du soldat, le 
modèle mâle auquel l’acheteur d’esclave se conforme, 
mais s’il recherche un partenaire sexuel, c’est alors les 
clichés exprimés dans la poésie et l’image androgyne 
qui sont recommandés. Pour les femmes, les lèvres 
sont en relations avec la taille du vagin, la couleur 
de la complexion, la taille des cuisses sont des indi-
cateurs de l’appétit sexuel.

D. Ze’evi (12) note que la médecine humorale 
n’est pas la seule à être pratiquée dans le domaine 
musulman avant le xixe  siècle : guérisseurs inspirés 
des médecines indiennes, mystiques thaumatur-
ges, « médecine coranique » sont aussi courants, 
mais ne bénéficient pas du prestige de la médecine 
humorale qui est véritablement « officielle », les 

(9)  Ibn Qayyim al-Ǧawziyya, op. cit., p. 14-15. La même argumen-
tation est reprise quelques siècles plus tard par l’ottoman Esref 
bin Muḥammad, Hazâ’inü’s-sa’âdât, Ankara, Türk Tarih Kurumu, 
1960, cité par D. Zeevi, p. 34. 
(10)  La question de l’origine de la syphilis est débattue entre 
épidémiologistes, entre partisans de l’hypothèse précolombienne 
affirmant sa présence en Europe médiévale et partisans de la 
thèse usuelle d’une maladie venue du Nouveau Monde avec le 
retour des conquistadors. 
(11)  D. Zeevi, op. cit., p. 26. 
(12)  Ibid., p. 18. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Ze’evi Dror: Producing Desire, Changing Sexual Discourse in the Ottoman Middle-East, 1500-1900., recensé par Frédéric Lagrange
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 24 – 2008	 151

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

princes s’entourant de médecins, voire se piquant 
eux-mêmes de médecine, branche de la philosophie 
− ainsi le vizir Buwayhide al-Ṣāḥib Ibn ʿ Abbād (13). Les 
principaux manuels de médecine ottomans sont des 
traductions de l’arabe, comme l’abrégé d’Ibn Sīnā par 
Ibn al-Nafīs (xiiie siècle), traduit en turc par Ali Celebi 
au xvie siècle, et ces écrits se placent dans la tradition 
hellénico-islamique, toutefois modifiée par diverses 
observations empiriques. 

Les avancées de la médecine européenne ne 
sont pas ignorées : Paracelse et sa réfutation de la 
théorie des humeurs est incorporé par l’Alépin Ibn 
Sallūm (m. 1670) dans son Ġāyat al-itqān, l’étude 
des maladies progresse, mais le paradigme humoral 
demeure dominant jusqu’au début du xixe  siècle, 
quand les pouvoirs ottoman et égyptien multiplient 
les missions d’observation en Europe, se familiarisent 
avec les progrès scientifiques et fondent les premières 
écoles de médecine. Quand bien même les nouvelles 
connaissances montrent que seules les testicules du 
mâle produisent une semence, l’anatomiste otto-
man Šams al-Dīn al-ʿItāqī (xviie siècle) signale cette 
théorie sans l’avaliser quand il reprend des planches 
d’Andreas Vesalius (publiées à Bâle en 1543). Quand 
au xixe siècle, tous les termes et schémas explicatifs 
de la sexualité humaine hérités de la médecine hu-
morale sont remplacés par une simple description 
anatomique traduite des langues européennes, la 
théorie de la femme « homme imparfait » disparaît 
sans qu’aucun nouveau discours ne vienne remplacer 
celui de la médecine ancienne. Pour D. Ze’evi, « une 
faille apparaît entre les contenus des nouveaux textes 
médicaux et les conceptions sous-jacentes des tex-
tes anciens. L’acte sexuel ne peut plus être expliqué 
par […] l’âme désirante, l’accumulation de semence 
dans les corps de l’homme et de la femme, par la 
nécessité de maintenir l’équilibre des humeurs […] 
mais comme les nouvelles idées n’apportaient avec 
elles aucune conviction, le mécanisme ainsi exposé 
fut rejeté ».

L’homosexualité devient alors proprement inex-
plicable, et autrement plus grave pour la société que 
selon le schéma ancien. D’autre part, alors que ce 
schéma médical de la femme en homme imparfait 
s’accordait parfaitement avec la prédominance mas-
culine basée sur l’interprétation coranique, le para-
digme des deux sexes ne permettait pas d’argumenter 
« scientifiquement » en faveur de l’infériorité féminine, 
d’où une incapacité à internaliser le nouveau modèle 
et une difficulté croissante à intégrer la conception 
des « deux sexes distincts » dans le discours public 
(p. 46-47). 

La première critique formulable (14) contre la 
thèse de D. Ze’evi est celle du schématisme implicite 
de cette peinture d’un monde pré-moderne statique, 

dont les certitudes voleraient soudain en éclat à l’âge 
des réformes ottomanes ou de la modernisation de 
l’État égyptien ; or, Ze’evi met pourtant en lumière la 
réception permanente par le savoir médical ottoman 
des découvertes européennes bien avant la « mo-
dernité » coloniale et le xixe siècle : dès lors, quelles 
sont les causes à la résistance du discours médical 
européen ? La seconde concerne le statut de l’oppo-
sition dans le discours médical entre un « modèle 
de l’homme imparfait », prégnant dans la médecine 
humorale hellénistique islamisée, et un « modèle 
des deux sexes » d’importation européenne qui ne 
s’imposerait qu’au xixe siècle.

Il est juste de penser que le premier peut se 
concilier sans peine avec le discours théologique de 
la prééminence masculine et que l’idée d’un modèle 
humain unique est compatible avec le mythe d’une 
Ève issue de la côte d’Adam : le texte coranique donne 
le sentiment d’une coexistence en son sein de deux 
conceptions de la bipartition des genres, l’une où la 
femme est issue de l’homme, l’autre, peut-être plus 
ancienne, où masculin et féminin sont deux princi-
pes posés à l’origine (15). Le mythe d’Ève, adapté des 
récits rabbiniques, sera intégré au discours de la foi 
à partir de l’ère des premières exégèses, au viiie siècle. 
Mais il demeure que le « modèle des deux sexes » est 
tout aussi compatible avec la bipartition idéale que 
la théologie tire du texte coranique, ainsi qu’avec 
l’idée d’une hiérarchie entre deux sexes par essence 
différents.

Ce n’est pas tant l’abandon de la théorie hu-
morale qui menace les assises intellectuelles de 
la domination masculine ou le sentiment de la 
normalité d’un désir particulier dans ce que les 
catégories modernes subsument sous l’appellation 
d’homosexualité, qu’une nouvelle alliance qui se 
construit au tournant du xxe siècle entre la pensée 
réformiste musulmane, de nature fondamentaliste (16), 
et la morale européenne du xixe siècle, soutenue par 
son argumentaire médical. On peut même avancer, 
au contraire, que l’islamisation du discours médical 
occidental du xixe   et du xxe  siècle sera fort aisée. 
En pénétrant dans l’Orient arabe, turc ou persan, la 
médecine « moderne » appelle à la mise en place 
d’un contrôle étatique sur les pratiques sexuelles, à la 

(13)  Voir Tawḥīdī, Aḫlāq al-Wazīrayn. 
(14) ��������������������������������������������������������  Voir Jocelyne Dakhlia,  « Homoérotismes et trames histo-
riographiques du monde islamique », à paraître. 
(15)  Dans le premier cas, voir les trois variations sur la clausule 
ḫalaqakum min nafsin wāḥida wa-ǧaʿala minhā zawjahā, (4,1) ; 
(7,189) ; (39,6). Comparer pour la bipartition originelle de 
l’univers à (13,45) ; (75,39) ; (49,13); (92,3). 
(16)  Non dans l’acception journalistique usuelle, mais au sens 
de la recherche d’une « vérité originelle  », qui serait déformée 
par le passage du temps.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Ze’evi Dror: Producing Desire, Changing Sexual Discourse in the Ottoman Middle-East, 1500-1900., recensé par Frédéric Lagrange
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 24 – 2008	 152

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

limitation de la diffusion des maladies vénériennes (17) 
et à la définition de tout désir homosexuel comme 
pathologique, choses qui s’accordent parfaitement 
avec l’agenda théologique du « retour aux sources ».

Le second chapitre traite de la régulation du 
désir, en examinant les rapports entre šarīʿa et 
qanūn, et le statut des transgressions sexuelles. Le 
troisième chapitre, intitulé « guerres de moralité », 
examine, comme l’ouvrage d’El-Rouayheb précité, 
le rapport du soufisme à l’orthodoxie sous l’angle 
du naẓar, l’observation du visage de l’adolescent. Le 
quatrième chapitre étudie un corpus méconnu des 
spécialistes du genre dans l’aire arabo-musulmane 
−  les manuels d’interprétation des rêves, particuliè-
rement à partir du Ta’ṭīr al-anām fī taʿbīr al-manām 
de ʿAbd al-Ġanī al-Nābulusī (m. 1731) − et établit 
des rapprochements prudents et sensés avec les 
symboles freudiens. Le cinquième chapitre traite 
du théâtre d’ombre ottoman (karagöz) en tant que 
« contre-script » sexuel. Dans des sociétés où l’espace 
public est essentiellement masculin et en dépit d’une 
prégnance de l’homoérotisme, il est presque prévi-
sible que la nudité masculine ne soit pas l’objet d’un 
tabou social (quand bien même la représentation 
picturale du phallus est une particularité du théâtre 
d’ombre, en un lieu et une parenthèse temporelle dé-
terminés). Tout aussi prévisible est que la découverte 
de la nudité féminine, inaccessible aussi bien dans 
la réalité que dans la représentation (contrairement 
au domaine occidental), fera l’objet d’un discours 
transgressif. Dans la Turquie ottomane du xviie au 
xixe siècle, où l’homoérotisme est devenu la norme 
littéraire de l’élite, D. Ze’evi note à quel point le théâ-
tre d’ombre porte au-devant de la scène des intrigues 
hétéroérotiques, où le héros tente par exemple de 
s’infiltrer au ḥammām le jour des femmes. Il propose 
une piste d’analyse intéressante : c’est précisément 
parce que l’homoérotisme n’est plus qu’une fausse 
transgression, parce qu’il est devenu une nouvelle 
norme du discours amoureux et érotique, que la vraie 
transgression dont le théâtre populaire se fait l’écho 
consiste à inverser l’usage : « son hétérosexualité n’est 
pas signe d’inhibition, mais plutôt un signe d’audace » 
(p.  143). C’est ainsi que les figurines féminines de 
Karagöz exhibent aussi le corps féminin. À l’ère 
moderne, la ʿawra masculine deviendra un interdit 
absolu qu’elle n’a probablement été auparavant que 
dans les catégories des juristes. 

Le dernier chapitre, plus traditionnel et convenu, 
analyse le regard de l’Étranger, les voyageurs dans 
l’Empire ottoman, mais présente l’avantage d’obser-
ver l’évolution du regard européen entre les premières 
perceptions du xvie siècle jusqu’à l’ère coloniale. 

Il s’agit, en conclusion, d’un essai de grande 
qualité, confrontant fructueusement divers « scripts » 

sexuels, dont la valeur essentielle est précisément la 
multiplicité des corpus envisagés. Si les conclusions 
sont parfois contestables, comme l’est l’idée qu’il n’y 
aurait plus rien à tirer et à apprendre des discours 
de l’adab, il demeure que ce travail s’inscrit dans un 
renouveau remarquable des travaux sur la sexualité, 
ses normes et ses transgressions dans les cultures 
arabo-musulmanes, travaux et études provenant de 
l’aire académique anglo-saxonne et qu’on serait bien 
en peine de constater une telle érudition et une telle 
application fructueuse des sciences sociales dans les 
écrits récents de langue française.

Frédéric Lagrange 
Université Paris IV

(17)  L’absence de mention des maladies vénériennes dans 
l’argumentaire religieux comme dans la littérature érotique, dans 
l’état actuel de la recherche, demande investigation. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Ze’evi Dror: Producing Desire, Changing Sexual Discourse in the Ottoman Middle-East, 1500-1900., recensé par Frédéric Lagrange
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	Accueil
	BCAI – sommaires
	tome 24 – 2008
	tome 23 – 2007
	tome 22 – 2006
	tome 21 – 2005
	tome 20 – 2004
	tome 19 – 2003
	tome 18 – 2002
	tome 17 – 2001
	tome 16 – 2000
	tome 15 – 1999
	tome 14 – 1998
	tome 13 – 1997
	tome 12 – 1996
	tome 11 – 1994
	tome 10 – 1993
	tome 9 – 1992
	tome 8 – 1992
	tome 7 – 1990
	tome 6 – 1989
	tome 5 – 1988
	tome 4 – 1987
	tome 3 – 1986
	tome 2 – 1985
	tome 1 – 1984




