| IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE |

HEYBERGER Bernard,

MAYEUR-JAOUEN Catherine (éds),

Le corps et le sacré en Orient musulman.
Revue des mondes musulmans

et de la Méditerranée (REMMM ), n°s 113-114.

Aix-en-Provence, Edisud, 2007, 383 p.
ISBN: 978-2744906244

Cette importante publication collective de
plus de 340 pages met en évidence la plupart des
questions relevant du domaine des relations entre
le corps et le sacré dans les cadres religieux, mais
aussi culturels, chez les musulmans et, pour partie,
chez les chrétiens orientaux. Les seize contributions
qui le constituent émanent, pour la quasi-totalité
d'entre elles, d’'excellents spécialistes des domaines
abordés et séquilibrent harmonieusement en pro-
posant, a coté des élaborations théoriques fondées
sur des études de textes, le résultat d'enquétes de
terrain tres ciblées. Ce choix méthodologique permet
dans plusieurs cas d’établir un lien entre les lois, les
regles et les spéculations associées a des traditions
séculaires et la réalité mouvante et souvent tout
aussi méconnue de la vie quotidienne de groupes
contemporains. Louvrage se présente selon un plan
thématique en quatre parties, composées chacune
de trois, quatre ou cinq articles: I. Définitions, nor-
mes, modéles; Il. Rituels; Ill. Fascination et mise a
distance de la mort; IV. Corps et sacré, permanences
et redéfinitions. A I'intérieur de chacune dentre elles,
les articles sont souvent classés par ordre chronologi-
que des sujets abordés. Pour la premiére partie, une
étude de Denis Gril présente les principaux thémes
relatifs a l'aspect spécifique du corps du prophete
Muhammad, réceptacle de la révélation, selon les
traditions sunnites. Nelly Amri propose une étude
générale sur le corps du saint (corps purifié, sanctifié,
scandaleux ou médiateur) dans I'hagiographie du
Maghreb médiéval. Eve Feuillebois-Pierunek procéde
a une recension générale des questions liées a la mai-
trise du corps dans les grands manuels de soufisme
classiques, entre le x® et le x1ve€ siecle: la nourriture,
le sommeil, le vétement, le mariage et le célibat. Eric
Chaumont étudie en particulier la notion de ‘awra
(qualification des parties du corps qui doivent étre
voilées) selon un auteur du xni® siecle, Aba-I-Hasan
‘Ali b. Muhammad al-Qattan al-Fasi. Enfin, Anne-
Sophie Verdier présente les résultats d’'une enquéte
de terrain sur le corps dans le chiisme iranien, entre
savab (acquisition du mérite) et impureté, enquéte
réalisée dans un village du Kerman. La deuxieme
partie comporte une étude historique et textuelle
des rites de la ‘Astra’ (commémoration du meurtre

du troisieme imam, al-Husayn), intitulée « Les larmes
|

et le sang des chiites ». Hanne Schoning propose une
étude ethnologique sur le corps et les rites de passage
(mariage, puberté, accouchement) de nos jours chez
les femmes du Yémen. Katia Boissevain traite des
pratiques rituelles actuelles (dikr [mention du nom
divin], transes de possession, hadra, incorporation
des djinns), masculines et féminines, dans deux
sanctuaires de Tunis dédiés a Sayyida Mannubiyya,
une sainte du xi1€ siecle. Fabio A. Ambrosio expose
certaines pratiques de samd" (audition) et de danse
telles qu'elles ont été répertoriées par un mystique
turc du xviie siecle, Isma‘il Rusiihi Anqaravi. La troi-
sieme partie comporte trois communications. La
premiere, de Nicolas Vatin, intitulée «Le corps du
sultan ottoman », compléte les études de ce cher-
cheur a la fois sur les rites mortuaires et sur le califat
ottoman. La deuxieme, de Corinne Fortier, présente
les pratiques islamiques liées a I'enterrement musul-
man en Mauritanie a partir denquétes de terrain aussi
bien que d'études textuelles, avec une réflexion sur la
rencontre des deux niveaux. La troisieme, de Chantal
Verdeil, étudie I'ensemble des themes, religieux et
sociaux, liés au corps souffrant de Rifqa, sainte ma-
ronite du xix¢ siecle. Enfin, la quatrieme partie, plus
axée sur le comparatisme, commence par un article
de Bernard Heyberger sur les transformations du
jetine chez les chrétiens d’Orient au cours du temps et
dans les différentes communautés, depuis le concile
de Nicée jusqu’a nos jours. Le deuxiéme, dii a Aida
Kanafani-Zahar, est basé sur une étude de terrain de
la société libanaise actuelle et propose une réflexion
comparative intitulée « Le Caréme et Ramadan:
recréer le corps», établissant les quelques points
communs, mais surtout les différences fondamenta-
les entre jeline chrétien et jeine musulman au Liban.
Le troisieme, de Catherine Mayeur-Jaouen, étudie les
réformes des pratiques pélerines en Egypte aux xIx®
et xx¢ siecles chez les coptes et chez les musulmans,
mettant I'accent sur l'opposition sacré/profane. Enfin,
le dernier article de cet ouvrage, signé par Sandra
Houot, présente un certain nombre de consultations
juridiques du cheikh et mufti syrien Said Ramadan
al-Bati sur des questions contemporaines liées a
I'éthique du corps et aux enjeux actuels du sacré.

Catherine Mayeur-Jaouen expose, dans une in-
troduction analytique érudite, les thémes principaux
susceptibles de constituer des liens entre plusieurs
de ces contributions: la comparaison christianisme /
islam, le rapport entre une anthropologie du corps et
la définition et I'imposition d’'une norme, la dialec-
tique entre corps / ame / esprit, enfin la question de
la modernité, avec I'idée de distinction du profane
et du sacré.

Cet important brassage, a la fois temporel,

géographique et religieux, rend cependant un peu
|

BCAI 24 — 2008 143
BCAI 24 (2008) Heyberger Bernard, Mayeur-Jaouen Catherine (éds): Le corps et le sacré en Orient musulman. Revue des mondes musulmans et de la Méditerranée
(REMMM), nos 113-114., recensé par Geneviéve Gobillot
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE |

problématique le titre général de I'étude: « Orient
musulman » ne correspondant qu’a une partie des
communications, puisque cing articles sont consa-
crés al'étude de contextes maghrébins. Par ailleurs, il
est un peu dommage que la part faite aux chrétiens
orientaux soit si réduite, reflétant en quelque sorte
leur proportion démographique actuelle. Dans la
mesure oll aucune limite temporelle ne semble avoir
été fixée comme cadre a priori, un volet consacré
aux chrétiens d’Orient entre le vii® et le xvi€ siecle
aurait pu étre enrichissant, essentiellement sur les
plans de I'anthropologie et de I'histoire des idées. En
témoigne, entre autres, 'importante place donnée
a l'anthropologie spirituelle et morale par un auteur
comme Abd Allah Ibn al-Fadl al-Antaki (x1®s.) dans
son Kitab al-Rawda (voir l'article de Rita Rached, « Les
notions de rih (esprit) et de nafs (dme) chez Abd
Allah Ibn al-Fadl al-Antaki, théologien melchite du
X1¢ siecle », L'Orient chrétien dans I'Empire musulman
(coll. «Studia Arabica», Ill, Editions de Paris, Paris,
2005, p.165-199). Etant de surcroit absent du titre,
ce domaine d'étude se trouve doublement minimisé,
ce qui est tout a fait regrettable eu égard a la qualité
des articles qui lui sont consacrés. La contribution
de B. Heyberger met en évidence le fait que, histori-
quement et théologiquement parlant, les chrétiens
d’Orient ont cherché a se différencier les uns des
autres, en fonction de leurs diverses appartenances,
pour le domaine du jetine collectif (p.273). Il traite,
de plus, d’'un sujet essentiel pour la comparaison avec
les musulmans: I'abandon des pratiques collectives
et d’'une certaine cosmologie, la fixation de normes
plus strictes, accompagnée de l'intériorisation et
de la personnalisation de la religion, a partir du
xVII€ siecle. De méme, l'article de Aida Kanafani met
parfaitement en évidence les différences intrinseques
de chaque jeline (p. 296): «Le Caréme modifie a la
fois le rythme et le contenu du régime alimentaire. Le
Ramadan bouleverse le rythme, mais ne change rien
au contenu.» On peut ajouter que, méme si certains
buts du jeline sont communs, comme ramener le
corps a une certaine pureté, ou l'inscription dans une
anthropologie cosmologique spécifique, plusieurs
thémes fondamentaux, comme la compassion a
I'égard des animaux que I'on tue pour les consommer
(art. Heyberger, p. 272), sont typiquement chrétiens.
On n'en trouverait I'équivalent que chez de trés rares
auteurs musulmans, dont le philosophe libre penseur
«hérétique» Abl Bakr, Mhammad. Ibn Zakariyya
al-Razi (voir Dominique Urvoy, Les penseurs libres
dans lislam classique, Bibliothéque Albin Michel
Idées, 1996, p. 149-150.) C'est ainsi que la remarque
de Catherine Mayeur-Jaouen (p.10), selon laquelle
«Maronites du Mont Liban, Melkites de Syrie ou
ICoptes égyptiens veillent sans doute a se démarquer

de l'islam par la pratique d’'un je(ine différent», est
a entendre exclusivement du point de vue pragma-
tique actuel, dans le sens ou le je(ine est envisagé ici
comme instrument et non comme sujet de la diffé-
rentiation. En effet, si 'on voulait évoquer sur les plans
historique et théologique la question d'un souci de
différentiation des pratiques du jetine, il va de soi que
c'est dans l'autre sens qu'il faudrait I'envisager.

Dans un autre registre, une étude sur le soufisme
oriental des quatre premiers siecles de 'Hégire et une
autre sur le contenu des traditions chiites imamites
et ismaéliennes de cette méme période auraient,
semble-t-il, pu permettre de repérer avec encore da-
vantage de précisions les origines de tel ou tel dogme
ou enseignement et méme de certaines coutumes
actuelles. Par exemple, le raccourci historique réalisé
par Shah Wali Allah sur le développement des latd'if
(organes spirituels) — primauté du cceur, entre autres
(signalé a la p.22 de l'introduction de Catherine
Mayeur-Jaouen) — pourrait étre avantageusement
illustré et en partie confronté aux enseignements des
anciens mystiques de I'Orient musulman (voir a ce
sujet, entre autres, P. Ballanfat, G. Gobillot, « Le coeur
et la vie spirituelle chez les mystiques musulmans »,
Connaitre les religions, janvier-septembre 1999, p. 170-
204). Un certain nombre d’autres themes de ce type,
comme les relations de la peur et de l'espérance (art.
de Nelly Amri, p.65), sont susceptibles de recevoir un
éclairage de la pensée des anciens, qui envisageaient
ces deux concepts comme intimement liés I'un a
l'autre et méme souvent interchangeables (voir a
ce sujet l'article de Sara Sviri, « Between Fear and
Hope. On the Coincidence of Opposites in Islamic
Mysticism », Jerusalem Studies in Arabic and Islam, 9,
1987, p. 316-349). 1l en est de méme pour la question
de la douceur du cceur (rigqgat al-qalb) (p. 66) (voir
a ce sujet Al-Hakim al-Tirmidi, Le livre des nuances
ou de l'inexistence de la synonymie (kitab al-furiiq
wa-man’ al-taraduf), Paris, Geuthner, 2006, p. 254,
n. ). Un autre passage (p. 77) fait état de comporte-
ments correspondant en fait a une déformation de
la pensée des malamatiyya. En effet, I'idéal originel
des mystiques qui ont porté ce nom était tres loin de
certaines caricatures grotesques que l'on rencontre
par la suite: «insensé qui jette des pierres », « taureau
qui beugle» (p. 77-78) (voir a ce sujet La lucidité
implacable, I'épitre des hommes du blame, traduit
et présenté par Roger Deladriere (éd.), Paris, Arléa,
1991). En réalité, 'idéal premier des malamatiyya cor-
respond exactement a celui que l'on trouve attribué,
dans le cadre étudié ici, aux Shadhilis (p. 75): « Ne se
distinguer en rien des autres croyants. » Egalement, il
est intéressant de constater que la notion coranique
de fitra, identifiée a un laisser-aller vulgaire, a perdu

dans ce méme contexte toute relation avec ses sens
|

BCAI 24 — 2008 144
BCAI 24 (2008) Heyberger Bernard, Mayeur-Jaouen Catherine (éds): Le corps et le sacré en Orient musulman. Revue des mondes musulmans et de la Méditerranée
(REMMM), nos 113-114., recensé par Geneviéve Gobillot
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

originels. Enfin, la question du magdib, identifiée
a un fou ou un débile mental (p. 76), est devenue,
au terme d’une évolution historique qui reste a dé-
crire dans le détail, l'opposé absolu du «ravi» selon
Tirmidi, inventeur, semble-t-il, du concept et pour
qui le «ravi» est le seul saint a pouvoir enseigner
la Voie, car lui seul a pu assumer l'état de proximité
divine en gardant intactes absolument toutes ses
facultés, sensorielles et intellectuelles (voir a ce sujet
G. Gobillot, « Présence d'al-Hakim al-Tirmidhi dans
la pensée shadhili», Une voie soufie dans le monde:
la Shadhiliyya, sous la direction d’Eric Geoffroy, Pa-
ris, Maisonneuve et Larose, 2005, p. 31-52). Lintérét
qu'il pourrait y avoir a se référer dans certains cas
précis aux textes anciens éclate de maniére encore
plus évidente dans le compte rendu de l'enquéte de
terrain en milieu chiite rural. Tout ce qui en ressort
concernant la localisation de nafs, galb et riih dans le
corps, ainsi que les domaines respectifs de Satan et du
ceeur (article dAnne-Sophie Verdier, p. 128-129), que
ce dernier ne peut atteindre, figure curieusement mot
amot dans Kitab Gawr al-umiir d’al-Hakim al-Tirmidi
(voir G. Gobillot, Le livre de la profondeur des choses,
Lille, Presses universitaires du Septentrion, 1996, en
particulier chap.v, p.105-127). Cette description
des lata'if semble avoir été commune a ce mystique
sunnite et aux anciennes traditions ismaéliennes,
sans que 'on puisse déterminer l'antériorité de I'un
ou des autres. Dans le méme ordre d’idées, il serait
intéressant de se référer, parallélement a la concep-
tion sunnite du corps du propheéte, a celles que les
traditions chiites anciennes véhiculent a propos du
corps des imams, comme le suggeére Denis Gril, qui
cite dans une note Le guide divin dans le shi‘isme
originel de M. A. Amir-Moezzi (Paris, Verdier, 1992).
En effet, de méme que «l'on risque de devenir ce
que l'on mange» selon une pensée soufie inspirée
du modeéle muhammadien (p. 23, Introduction), de
méme les imams possedent un corps éthéré lié a la
consommation d’une nourriture spéciale (voir Henry
Corbin, Histoire de la philosophie islamique, |dées, NRF,
Paris, Gallimard, 1964, p. 133, qui renvoie a des récits
dont certains figurent dans le Kdfi de Kulayni). Ces
traditions sont comparables, sur plusieurs points, aux
traditions sunnites qui accordent une grande place
au corps du prophete, alors que le Coran, comme le
constate D. Gril (p. 39), ne contient aucune allusion
a ce point. Cette distance fondamentale entre les
deux corpus (traditions, sunnites aussi bien que
chiites, et Coran) peut étre soulignée également a
travers la signification attribuée a l'expression «al-
nabi al-ummi» (n. 34, p. 47). Par rapport a l'esprit
de lI'ensemble des traditions, il ne fait aucun doute
qu'il faut entendre par la «le prophete illettré ». En

revanche, pour ce qui est du Coran seul, de plus
|

IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

en plus de spécialistes, méme dans le monde mu-
sulman, reconnaissent la pertinence de l'acception
proposée par Blachére (dans sa traduction du Coran,
par l'expression al-nabi al-ummi: « prophéte des
Gentils » ou des « nations » [traduction fondée sur le
Commentaire de Baydawi, 7, 157-158]), qui a traduit
ummi dans le sens de non-appartenance aux Gens
de I'Ecriture: « Le prophéte d’'un peuple qui n'a pas
encore recu d’Ecriture sacrée ».

Pour cloturer sa présentation, Catherine
Mayeur-Jaouen énonce un propos douverture invi-
tant le lecteur a d’autres réflexions, relangant le débat
autour des themes du corps, de la foi et de la norme
al'époque de la sécularisation et de I'éclatement des
sociétés. Elle évoque pour ce faire la mise en scéne du
corps et l'usage de la vidéo pour les entrainements
militaires dans les camps, les enterrements des
combattants palestiniens et méme (p.30-31) pour les
exécutions d'otages en Irak — bien que ces dernieres
semblent relever davantage des catégories du meur-
tre, de la haine exacerbée et de séculaires stratégies
dela terreur —, en mettant I'accent sur le rapport que
ces usages du corps entretiennent avec la foi et la Loi
en milieu musulman. Sa conclusion, selon laquelle
ces manifestations d’'une théatralisation morbide ont
beaucoup a voir avec la mondialisation et n'ont plus
grand-chose a voir avec la Loi islamique, débouche
directement sur un autre débat, particulierement
crucial. Elle souléve en effet la question de savoir s'il
s'agit d’'une fatalité d'ordre général, liée a I'évolution
du monde - auquel cas on devrait constater I'émer-
gence de comportements semblables dans toutes les
communautés humaines se pensant victimes, d’'une
maniére ou d’une autre, de la mondialisation -, ou
bien s'il s’agit d’'un phénomene plus spécifique du
monde musulman, auquel cas il reste effectivement
a l'étudier de facon approfondie.

Genevieve Gobillot
Université Lyon 3

BCAI 24 — 2008

145

BCAI 24 (2008) Heyberger Bernard, Mayeur-Jaouen Catherine (éds): Le corps et le sacré en Orient musulman. Revue des mondes musulmans et de la Méditerranée
(REMMM), nos 113-114., recensé par Geneviéve Gobillot
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

	Accueil
	BCAI – sommaires
	tome 24 – 2008
	tome 23 – 2007
	tome 22 – 2006
	tome 21 – 2005
	tome 20 – 2004
	tome 19 – 2003
	tome 18 – 2002
	tome 17 – 2001
	tome 16 – 2000
	tome 15 – 1999
	tome 14 – 1998
	tome 13 – 1997
	tome 12 – 1996
	tome 11 – 1994
	tome 10 – 1993
	tome 9 – 1992
	tome 8 – 1992
	tome 7 – 1990
	tome 6 – 1989
	tome 5 – 1988
	tome 4 – 1987
	tome 3 – 1986
	tome 2 – 1985
	tome 1 – 1984




