
	 BCAI 24 – 2008	 143

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

Heyberger Bernard et Mayeur-Jaouen Catherine (éds.), « Le corps et le sacré en Orient musulman », Revue des Mondes Musulmans et de la Méditerranée (REMMM), nos 113-114. [Geneviève Gobillot]

Heyberger �Bernard,  
Mayeur-Jaouen Catherine (éds),  
Le corps et le sacré en Orient musulman.  
Revue des mondes musulmans  
et de la Méditerranée (REMMM), nos 113-114.

Aix-en-Provence, Édisud, 2007, 383 p. 
ISBN : 978-2744906244

Cette importante publication collective de 
plus de 340 pages met en évidence la plupart des 
questions relevant du domaine des relations entre 
le corps et le sacré dans les cadres religieux, mais 
aussi culturels, chez les musulmans et, pour partie, 
chez les chrétiens orientaux. Les seize contributions 
qui le constituent émanent, pour la quasi-totalité 
d’entre elles, d’excellents spécialistes des domaines 
abordés et s’équilibrent harmonieusement en pro-
posant, à côté des élaborations théoriques fondées 
sur des études de textes, le résultat d’enquêtes de 
terrain très ciblées. Ce choix méthodologique permet 
dans plusieurs cas d’établir un lien entre les lois, les 
règles et les spéculations associées à des traditions 
séculaires et la réalité mouvante et souvent tout 
aussi méconnue de la vie quotidienne de groupes 
contemporains. L’ouvrage se présente selon un plan 
thématique en quatre parties, composées chacune 
de trois, quatre ou cinq articles : I. Définitions, nor-
mes, modèles ; II. Rituels ; III.  Fascination et mise à 
distance de la mort ; IV. Corps et sacré, permanences 
et redéfinitions. À l’intérieur de chacune d’entre elles, 
les articles sont souvent classés par ordre chronologi-
que des sujets abordés. Pour la première partie, une 
étude de Denis Gril présente les principaux thèmes 
relatifs à l’aspect spécifique du corps du prophète 
Muḥammad, réceptacle de la révélation, selon les 
traditions sunnites. Nelly Amri propose une étude 
générale sur le corps du saint (corps purifié, sanctifié, 
scandaleux ou médiateur) dans l’hagiographie du 
Maghreb médiéval. Ève Feuillebois-Pierunek procède 
à une recension générale des questions liées à la maî-
trise du corps dans les grands manuels de soufisme 
classiques, entre le xe et le xive siècle : la nourriture, 
le sommeil, le vêtement, le mariage et le célibat. Éric 
Chaumont étudie en particulier la notion de ʿawra 
(qualification des parties du corps qui doivent être 
voilées) selon un auteur du xiiie siècle, Abū-l-Ḥasan 
ʿAlī b. Muḥammad al-Qattān al-Fāsī. Enfin, Anne-
Sophie Verdier présente les résultats d’une enquête 
de terrain sur le corps dans le chiisme iranien, entre 
savāb (acquisition du mérite) et impureté, enquête 
réalisée dans un village du Kermân. La deuxième 
partie comporte une étude historique et textuelle 
des rites de la ʿAšūrā’ (commémoration du meurtre 
du troisième imām, al-Ḥusayn), intitulée « Les larmes 

et le sang des chiites ». Hanne Schöning propose une 
étude ethnologique sur le corps et les rites de passage 
(mariage, puberté, accouchement) de nos jours chez 
les femmes du Yémen. Katia Boissevain traite des 
pratiques rituelles actuelles (ḏikr [mention du nom 
divin], transes de possession, ḥaḍra, incorporation 
des djinns), masculines et féminines, dans deux 
sanctuaires de Tunis dédiés à Sayyida Mannūbiyya, 
une sainte du xiiie siècle. Fabio A. Ambrosio expose 
certaines pratiques de samāʿ (audition) et de danse 
telles qu’elles ont été répertoriées par un mystique 
turc du xviie siècle, Ismāʿīl Rusūḫī Anqaravī. La troi-
sième partie comporte trois communications. La 
première, de Nicolas Vatin, intitulée « Le corps du 
sultan ottoman », complète les études de ce cher-
cheur à la fois sur les rites mortuaires et sur le califat 
ottoman. La deuxième, de Corinne Fortier, présente 
les pratiques islamiques liées à l’enterrement musul-
man en Mauritanie à partir d’enquêtes de terrain aussi 
bien que d’études textuelles, avec une réflexion sur la 
rencontre des deux niveaux. La troisième, de Chantal 
Verdeil, étudie l’ensemble des thèmes, religieux et 
sociaux, liés au corps souffrant de Rifqā, sainte ma-
ronite du xixe siècle. Enfin, la quatrième partie, plus 
axée sur le comparatisme, commence par un article 
de Bernard Heyberger sur les transformations du 
jeûne chez les chrétiens d’Orient au cours du temps et 
dans les différentes communautés, depuis le concile 
de Nicée jusqu’à nos jours. Le deuxième, dû à Aïda 
Kanafani-Zahar, est basé sur une étude de terrain de 
la société libanaise actuelle et propose une réflexion 
comparative intitulée « Le Carême et Ramadan : 
recréer le corps », établissant les quelques points 
communs, mais surtout les différences fondamenta-
les entre jeûne chrétien et jeûne musulman au Liban. 
Le troisième, de Catherine Mayeur-Jaouen, étudie les 
réformes des pratiques pèlerines en Égypte aux xixe 
et xxe siècles chez les coptes et chez les musulmans, 
mettant l’accent sur l’opposition sacré/profane. Enfin, 
le dernier article de cet ouvrage, signé par Sandra 
Houot, présente un certain nombre de consultations 
juridiques du cheikh et muftī syrien Saīd Ramaḍān 
al-Būtī sur des questions contemporaines liées à 
l’éthique du corps et aux enjeux actuels du sacré.

Catherine Mayeur-Jaouen expose, dans une in-
troduction analytique érudite, les thèmes principaux 
susceptibles de constituer des liens entre plusieurs 
de ces contributions : la comparaison christianisme / 
islam, le rapport entre une anthropologie du corps et 
la définition et l’imposition d’une norme, la dialec-
tique entre corps / âme / esprit, enfin la question de 
la modernité, avec l’idée de distinction du profane 
et du sacré.

Cet important brassage, à la fois temporel, 
géographique et religieux, rend cependant un peu 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Heyberger Bernard, Mayeur-Jaouen Catherine (éds): Le corps et le sacré en Orient musulman. Revue des mondes musulmans et de la Méditerranée
(REMMM), nos 113-114., recensé par Geneviève Gobillot
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 24 – 2008	 144

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

problématique le titre général de l’étude : « Orient 
musulman » ne correspondant qu’à une partie des 
communications, puisque cinq articles sont consa-
crés à l’étude de contextes maghrébins. Par ailleurs, il 
est un peu dommage que la part faite aux chrétiens 
orientaux soit si réduite, reflétant en quelque sorte 
leur proportion démographique actuelle. Dans la 
mesure où aucune limite temporelle ne semble avoir 
été fixée comme cadre a priori, un volet consacré 
aux chrétiens d’Orient entre le viie et le xviiie siècle 
aurait pu être enrichissant, essentiellement sur les 
plans de l’anthropologie et de l’histoire des idées. En 
témoigne, entre autres, l’importante place donnée 
à l’anthropologie spirituelle et morale par un auteur 
comme Abd Allāh Ibn al-Faḍl al-Anṭākī (xie s.) dans 
son Kitāb al-Rawḍa (voir l’article de Rita Rached, « Les 
notions de rūḥ (esprit) et de nafs (âme) chez Abd 
Allāh Ibn al-Faḍl al-Anṭākī, théologien melchite du 
xie siècle », L’Orient chrétien dans l’Empire musulman 
(coll. « Studia Arabica », III, Éditions de Paris, Paris, 
2005, p.165-199). Étant de surcroît absent du titre, 
ce domaine d’étude se trouve doublement minimisé, 
ce qui est tout à fait regrettable eu égard à la qualité 
des articles qui lui sont consacrés. La contribution 
de B. Heyberger met en évidence le fait que, histori-
quement et théologiquement parlant, les chrétiens 
d’Orient ont cherché à se différencier les uns des 
autres, en fonction de leurs diverses appartenances, 
pour le domaine du jeûne collectif (p. 273). Il traite, 
de plus, d’un sujet essentiel pour la comparaison avec 
les musulmans : l’abandon des pratiques collectives 
et d’une certaine cosmologie, la fixation de normes 
plus strictes, accompagnée de l’intériorisation et 
de la personnalisation de la religion, à partir du 
xviie siècle. De même, l’article de Aïda Kanafani met 
parfaitement en évidence les différences intrinsèques 
de chaque jeûne (p. 296) : « Le Carême modifie à la 
fois le rythme et le contenu du régime alimentaire. Le 
Ramadan bouleverse le rythme, mais ne change rien 
au contenu. » On peut ajouter que, même si certains 
buts du jeûne sont communs, comme ramener le 
corps à une certaine pureté, ou l’inscription dans une 
anthropologie cosmologique spécifique, plusieurs 
thèmes fondamentaux, comme la compassion à 
l’égard des animaux que l’on tue pour les consommer 
(art. Heyberger, p. 272), sont typiquement chrétiens. 
On n’en trouverait l’équivalent que chez de très rares 
auteurs musulmans, dont le philosophe libre penseur 
« hérétique » Abū Bakr, Mḥammad. Ibn Zakariyya 
al-Rāzī (voir Dominique Urvoy, Les penseurs libres 
dans l’islam classique, Bibliothèque Albin Michel 
Idées, 1996, p. 149-150.) C’est ainsi que la remarque 
de Catherine Mayeur-Jaouen (p. 10), selon laquelle 
« Maronites du Mont Liban, Melkites de Syrie ou 
Coptes égyptiens veillent sans doute à se démarquer 

de l’islam par la pratique d’un jeûne différent », est 
à entendre exclusivement du point de vue pragma-
tique actuel, dans le sens où le jeûne est envisagé ici 
comme instrument et non comme sujet de la diffé-
rentiation. En effet, si l’on voulait évoquer sur les plans 
historique et théologique la question d’un souci de 
différentiation des pratiques du jeûne, il va de soi que 
c’est dans l’autre sens qu’il faudrait l’envisager.

Dans un autre registre, une étude sur le soufisme 
oriental des quatre premiers siècles de l’Hégire et une 
autre sur le contenu des traditions chiites imâmites 
et ismaéliennes de cette même période auraient, 
semble-t-il, pu permettre de repérer avec encore da-
vantage de précisions les origines de tel ou tel dogme 
ou enseignement et même de certaines coutumes 
actuelles. Par exemple, le raccourci historique réalisé 
par Shah Walī Allāh sur le développement des laṭā’if 
(organes spirituels) − primauté du cœur, entre autres 
(signalé à la p. 22 de l’introduction de Catherine 
Mayeur-Jaouen) − pourrait être avantageusement 
illustré et en partie confronté aux enseignements des 
anciens mystiques de l’Orient musulman (voir à ce 
sujet, entre autres, P. Ballanfat, G. Gobillot, « Le cœur 
et la vie spirituelle chez les mystiques musulmans », 
Connaître les religions, janvier-septembre 1999, p. 170-
204). Un certain nombre d’autres thèmes de ce type, 
comme les relations de la peur et de l’espérance (art. 
de Nelly Amri, p. 65), sont susceptibles de recevoir un 
éclairage de la pensée des anciens, qui envisageaient 
ces deux concepts comme intimement liés l’un à 
l’autre et même souvent interchangeables (voir à 
ce sujet l’article de Sara Sviri, « Between Fear and 
Hope. On the Coincidence of Opposites in Islamic 
Mysticism », Jerusalem Studies in Arabic and Islam, 9, 
1987, p. 316-349). Il en est de même pour la question 
de la douceur du cœur (riqqat al-qalb) (p. 66) (voir 
à ce sujet Al-Ḥakīm al-Tirmiḏī, Le livre des nuances 
ou de l’inexistence de la synonymie (kitāb al-furūq 
wa-man al-tarāduf), Paris, Geuthner, 2006, p.  254, 
n. I). Un autre passage (p. 77) fait état de comporte-
ments correspondant en fait à une déformation de 
la pensée des malāmatiyya. En effet, l’idéal originel 
des mystiques qui ont porté ce nom était très loin de 
certaines caricatures grotesques que l’on rencontre 
par la suite : « insensé qui jette des pierres », « taureau 
qui beugle » (p.  77-78) (voir à ce sujet La lucidité 
implacable, l’épître des hommes du blâme, traduit 
et présenté par Roger Deladrière (éd.), Paris, Arléa, 
1991). En réalité, l’idéal premier des malāmatiyya cor-
respond exactement à celui que l’on trouve attribué, 
dans le cadre étudié ici, aux Shādhilis (p. 75) : « Ne se 
distinguer en rien des autres croyants. » Également, il 
est intéressant de constater que la notion coranique 
de fiṭra, identifiée à un laisser-aller vulgaire, a perdu 
dans ce même contexte toute relation avec ses sens 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Heyberger Bernard, Mayeur-Jaouen Catherine (éds): Le corps et le sacré en Orient musulman. Revue des mondes musulmans et de la Méditerranée
(REMMM), nos 113-114., recensé par Geneviève Gobillot
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 24 – 2008	 145

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

originels. Enfin, la question du mağḏūb, identifiée 
à un fou ou un débile mental (p. 76), est devenue, 
au terme d’une évolution historique qui reste à dé-
crire dans le détail, l’opposé absolu du « ravi » selon 
Tirmiḏī, inventeur, semble-t-il, du concept et pour 
qui le « ravi » est le seul saint à pouvoir enseigner 
la Voie, car lui seul a pu assumer l’état de proximité 
divine en gardant intactes absolument toutes ses 
facultés, sensorielles et intellectuelles (voir à ce sujet 
G. Gobillot, « Présence d’al-Hakîm al-Tirmidhî dans 
la pensée shādhilī », Une voie soufie dans le monde : 
la Shādhiliyya, sous la direction d’Éric Geoffroy, Pa-
ris, Maisonneuve et Larose, 2005, p. 31-52). L’intérêt 
qu’il pourrait y avoir à se référer dans certains cas 
précis aux textes anciens éclate de manière encore 
plus évidente dans le compte rendu de l’enquête de 
terrain en milieu chiite rural. Tout ce qui en ressort 
concernant la localisation de nafs, qalb et rūḥ dans le 
corps, ainsi que les domaines respectifs de Satan et du 
cœur (article d’Anne-Sophie Verdier, p. 128-129), que 
ce dernier ne peut atteindre, figure curieusement mot 
à mot dans Kitāb Ġawr al-umūr d’al-Ḥakīm al-Tirmiḏī 
(voir G. Gobillot, Le livre de la profondeur des choses, 
Lille, Presses universitaires du Septentrion, 1996, en 
particulier chap. v, p. 105-127). Cette description 
des laṭā’if semble avoir été commune à ce mystique 
sunnite et aux anciennes traditions ismaéliennes, 
sans que l’on puisse déterminer l’antériorité de l’un 
ou des autres. Dans le même ordre d’idées, il serait 
intéressant de se référer, parallèlement à la concep-
tion sunnite du corps du prophète, à celles que les 
traditions chiites anciennes véhiculent à propos du 
corps des imâms, comme le suggère Denis Gril, qui 
cite dans une note Le guide divin dans le shiʿisme 
originel de M. A. Amir-Moezzi (Paris, Verdier, 1992). 
En effet, de même que « l’on risque de devenir ce 
que l’on mange » selon une pensée soufie inspirée 
du modèle muḥammadien (p. 23, Introduction), de 
même les imâms possèdent un corps éthéré lié à la 
consommation d’une nourriture spéciale (voir Henry 
Corbin, Histoire de la philosophie islamique, Idées, NRF, 
Paris, Gallimard, 1964, p. 133, qui renvoie à des récits 
dont certains figurent dans le Kāfī de Kulaynī). Ces 
traditions sont comparables, sur plusieurs points, aux 
traditions sunnites qui accordent une grande place 
au corps du prophète, alors que le Coran, comme le 
constate D. Gril (p. 39), ne contient aucune allusion 
à ce point. Cette distance fondamentale entre les 
deux corpus (traditions, sunnites aussi bien que 
chiites, et Coran) peut être soulignée également à 
travers la signification attribuée à l’expression « al-
nabī al-ummī » (n. 34, p. 47). Par rapport à l’esprit 
de l’ensemble des traditions, il ne fait aucun doute 
qu’il faut entendre par là « le prophète illettré ». En 
revanche, pour ce qui est du Coran seul, de plus 

en plus de spécialistes, même dans le monde mu-
sulman, reconnaissent la pertinence de l’acception 
proposée par Blachère (dans sa traduction du Coran, 
par l’expression al-nabī al-ummī : « prophète des 
Gentils » ou des « nations » [traduction fondée sur le 
Commentaire de Bayḍawī, 7, 157-158]), qui a traduit 
ummī dans le sens de non-appartenance aux Gens 
de l’Écriture : « Le prophète d’un peuple qui n’a pas 
encore reçu d’Écriture sacrée ». 

Pour clôturer sa présentation, Catherine 
Mayeur-Jaouen énonce un propos d’ouverture invi-
tant le lecteur à d’autres réflexions, relançant le débat 
autour des thèmes du corps, de la foi et de la norme 
à l’époque de la sécularisation et de l’éclatement des 
sociétés. Elle évoque pour ce faire la mise en scène du 
corps et l’usage de la vidéo pour les entraînements 
militaires dans les camps, les enterrements des 
combattants palestiniens et même (p. 30-31) pour les 
exécutions d’otages en Irak − bien que ces dernières 
semblent relever davantage des catégories du meur-
tre, de la haine exacerbée et de séculaires stratégies 
de la terreur −, en mettant l’accent sur le rapport que 
ces usages du corps entretiennent avec la foi et la Loi 
en milieu musulman. Sa conclusion, selon laquelle 
ces manifestations d’une théâtralisation morbide ont 
beaucoup à voir avec la mondialisation et n’ont plus 
grand-chose à voir  avec la Loi islamique, débouche 
directement sur un autre débat, particulièrement 
crucial. Elle soulève en effet la question de savoir s’il 
s’agit d’une fatalité d’ordre général, liée à l’évolution 
du monde − auquel cas on devrait constater l’émer-
gence de comportements semblables dans toutes les 
communautés humaines se pensant victimes, d’une 
manière ou d’une autre, de la mondialisation −, ou 
bien s’il s’agit d’un phénomène plus spécifique du 
monde musulman, auquel cas il reste effectivement 
à l’étudier de façon approfondie.

Geneviève Gobillot 
Université Lyon 3

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Heyberger Bernard, Mayeur-Jaouen Catherine (éds): Le corps et le sacré en Orient musulman. Revue des mondes musulmans et de la Méditerranée
(REMMM), nos 113-114., recensé par Geneviève Gobillot
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	Accueil
	BCAI – sommaires
	tome 24 – 2008
	tome 23 – 2007
	tome 22 – 2006
	tome 21 – 2005
	tome 20 – 2004
	tome 19 – 2003
	tome 18 – 2002
	tome 17 – 2001
	tome 16 – 2000
	tome 15 – 1999
	tome 14 – 1998
	tome 13 – 1997
	tome 12 – 1996
	tome 11 – 1994
	tome 10 – 1993
	tome 9 – 1992
	tome 8 – 1992
	tome 7 – 1990
	tome 6 – 1989
	tome 5 – 1988
	tome 4 – 1987
	tome 3 – 1986
	tome 2 – 1985
	tome 1 – 1984




