
	 BCAI 24 – 2008	 138

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

Hamès Constant (dir.), Coran et talismans. Textes et pratiques magiques en milieu musulman. [Jean-Charles Coulon]

Hamès �Constant (dir.),  
Coran et talismans.  
Textes et pratiques magiques en milieu musulman.

Paris, Karthala, 2007, 416 p. 
ISBN : 978-2845868731

Le thème de la magie islamique est peu abordé 
par l’historiographie contemporaine, bien que les 
pratiques magiques en milieu musulman perdurent 
encore aujourd’hui et fassent partie intégrante de 
la culture musulmane en dépit des condamnations 
des théologiens et des juristes. Cet ouvrage réunit 
donc des articles divers, mais ayant tous trait au 
problème de la magie, abordé dans la pluralité des 
approches possibles. Ainsi, on peut retenir trois 
grandes thématiques dans ces articles : d’une part, 
les débats sur le statut de la magie, débats qui cor-
respondent au regard de la société savante sur ces 
pratiques ; d’autre part, l’étude même de la magie, 
avec des exemples concrets d’objets magiques ou 
de pratiques observées ; enfin, l’aspect sociologique, 
à savoir l’intégration et l’importance du praticien 
dans les sociétés musulmanes.

Afin de témoigner de la diversité des approches 
et de donner un aperçu du contenu de l’ouvrage, 
voici la liste des articles proposés : « La notion de 
magie dans le Coran » (C. Hamès), « La magie vue 
par un exégète du Coran : le commentaire du ver-
set de Hârût et Mârût par al-Qurṭubī (xiiie siècle) » 
(F. Zappa), « L’interprétation des rêves dans la culture 
musulmane » (P. Lory), « Magie : le point de vue d’Ibn 
Ḫaldūn » (A. Lakhsassi), « La tradition talismanique 
en Tunisie » (A. Rahal), «Cinq tuniques talismani-
ques récentes en provenance de Dakar (Sénégal) » 
(A.  Epelboin, C. Hamès, A. Raggi), « Morsures de 
serpents : thérapeutique et magie chez les Bidân de 
Mauritanie » (Y. Ould El-Bara), « Les sciences ésotéri-
ques musulmanes et le commerce des amulettes au 
Mali » (B.  F.  Soares), « Les manuscrits arabico-mal-
gaches (sorabe) du pays Antemoro (Madagascar) » 
(P.  Beaujard), « Les textes islamiques protecteurs 
aux Comores : transmissions et usages » (S. Blanchy), 
« Deux coupes magico-thérapeutiques, biens de 
fondation pieuse (nord du Yémen) : transmission du 
savoir et efficacité » (A. Regourd), « Variations sur le 
retour de l’aimé. Consultations maraboutiques pari-
siennes » (L. Kuczynski), « Une version de la ruqiya de 
rite prophétique en France. Le cas d’Abdellah, imâm 
guérisseur en Lorraine » (M. Khedimellah).

Le recueil s’ouvre donc par une analyse très 
détaillée des occurrences des termes dérivés de la 
racine S.Ḥ.R (sorcellerie) dans le Coran (C. Hamès), 
élargie aux dérivés de raqā (faire des incantations) 
et aux versets ayant trait au mauvais œil (al-ʿayn). 

L’analyse du verset II,102, au fondement même de 
toute spéculation sur la magie (c’est le seul verset 
qui la définit réellement, les autres références étant 
les accusations de sorcellerie portées à l’encontre des 
prophètes ou le duel de Moïse avec les magiciens de 
Pharaon), est accompagnée des traditions et des ex-
traits de l’exégèse d’al-Ṭabarī qui l’illustrent. Bien que 
ce verset soit mentionné dans les études consacrées 
à la magie, il n’avait jamais été examiné avec autant 
de rigueur dans les travaux précédents.

L’analyse de ce verset est complétée par celle de 
l’exégèse d’al-Qurṭubī (F. Zappa). Plusieurs problèmes 
fondamentaux y sont abordés et illustrent bien les 
préoccupations des savants à propos de ce verset. Il 
est question d’abord de l’origine de la magie : alors 
que les auteurs de traités magiques se réfèrent en 
général à l’autorité de Salomon, l’exégèse insiste sur 
l’origine démoniaque (al-šayāṭīn) de cet enseigne-
ment et sur le statut des anges déchus Hârût et Mârût 
(qui ne sont connus que par cet unique verset, c’est 
donc l’exégèse qui comble ce manque d’informations 
à leur sujet, en proposant des mythes sur l’origine de 
la chute de ces deux anges). La conséquence directe 
de ces débats est le statut juridique de la magie et 
donc la condamnation et la peine qu’encoure le ma-
gicien pour sa pratique (la licéité ou non de la magie 
est un important débat, car les écoles juridiques sont 
divisées : il s’agit souvent de savoir si l’on condamne 
le magicien car la magie est une pratique qui est 
contraire aux prescriptions divines, le magicien deve-
nant donc mécréant en raison de sa pratique, ou bien 
si l’on condamne le magicien en raison du mal qu’il a 
causé par la magie, ce qui permet donc au magicien 
de se racheter avec l’accord de la victime et avec son 
repentir). Al-Qurṭubī range la magie parmi les actes 
indifférents (mubāḥ) du point de vue juridique. La 
question de la réalité de la magie est également posée 
et cette question demeure intimement liée à celle 
des miracles et de leur différenciation réciproque. 
C’est d’ailleurs un des principaux points débattus 
par Ibn Ḫaldūn.

En effet, Ibn Ḫaldūn (A. Lakhsassi) expose une 
division des catégories de magiciens (trois selon lui) 
en classant leurs âmes selon leur mode d’action 
(directe, par le biais d’objets ou d’intermédiaires, ou 
par le biais de l’illusion et du mensonge). Mais le 
problème principal pour Ibn Ḫaldūn est de savoir 
distinguer magie et miracles, prophétiques (muʿǧiza) 
ou non (karāma). Cette distinction est bien sûr fon-
damentale pour délimiter le rôle et la définition des 
« saints » (awliyā’). Le lien entre prophétie/sainteté et 
magie est un des principaux sujets de débats sur la 
magie dans les cercles lettrés.

Ces controverses se retrouvent également dans 
le domaine de l’interprétation des rêves en terre 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Hamès Constant (dir.): Coran et talismans. Textes et pratiques magiques en milieu musulman., recensé par Jean-Charles Coulon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 24 – 2008	 139

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

d’islam (P. Lory), avec la distinction (difficile) entre 
les rêves venant des prophètes ou des saints et les 
rêves issus des démons ou du diable. Aussi, on remar-
que trois catégories de rêves : ceux qui sont issus de 
l’inconscient, ceux qui viennent de Satan, ceux qui 
viennent de Dieu. Or, le rêve est considéré comme 
la quarante-sixième partie de la prophétie d’après 
un ḥadīṯ, ce qui justifie le besoin de différenciation 
de ceux-ci (comme pour la distinction du miracle et 
de la magie). Deux types de discours se sont donc 
construits : les « synthèses doctrinales » visant à 
expliquer les rêves, leurs origines, etc., et les écrits 
d’onirocritique, visant à donner les clés de l’interpré-
tation des rêves.

Le deuxième grand thème développé dans 
l’ouvrage est l’analyse des procédés magiques dans 
la culture musulmane. Pour ce faire, plusieurs types 
d’études s’offrent à nous : l’étude de manuels de magie, 
celle d’objets magiques ou de rites observés.

Ainsi, A. Rahal nous propose une traduction 
du manuscrit Ayqash daté du xixe  siècle. L’édition 
et la traduction de ce type de textes permettent de 
mieux comprendre ces pratiques, d’un point de vue 
théorique bien sûr, mais ils peuvent être confrontés 
aux pratiques réelles par comparaison avec des objets 
magiques. L’article prend également le soin de diffé-
rencier l’invocation (duʿā’) à base de versets du Coran 
et l’injonction (qasama) adressée à un esprit.

Deux articles viennent apporter de nouvelles 
études de cas pour l’analyse des objets magiques. 
Tout d’abord A.  Epelboin, C. Hamès et A.  Raggi 
présentent cinq tuniques talismaniques sénéga-
laises, complétant ainsi l’analyse détaillée de trois 
vêtements de la même collection parue en 1992 
dans le Bulletin d’études orientales. Ces vêtements 
comportent de nombreuses formules talismaniques 
et correspondent à un usage répandu, surtout en 
Afrique aujourd’hui, mais qui n’est pas sans rappeler 
les tuniques des officiers ottomans. Aussi, ces études 
agrandissent-elles le corpus de comparaison pour 
l’analyse de tels objets. Les deux coupes magico-thé-
rapeutiques présentées par A. Regourd enrichissent 
également ce corpus d’objets magiques qui peuvent 
servir de référence et de point de comparaison. La 
nature et la fonction des objets sont différentes : d’un 
côté des vêtements sénégalais, de l’autre des coupes 
yéménites. Mais les deux sont bien renseignés quant 
à leurs usages respectifs. L’intérêt des deux coupes est 
d’autant plus grand que la première est un legs pieux, 
qui pose donc la question du statut de ces objets : 
entre objets d’art et objets usuels, avec une utilisation 
dépassant largement le cadre privé.

Une autre étude de cas précise est celle de 
l’utilisation de la magie pour guérir la morsure des 
serpents en Mauritanie (Y. Ould el-Bara). Dans un 

cadre géographique et ethnologique délimité, la sym-
bolique et la représentation traditionnelles locales 
du serpent se mêlent à la civilisation musulmane et 
parfois entrent en conflit avec, puisque le praticien 
est aux prises avec les autorités religieuses. Ici c’est à 
partir de la pratique que se détermine la licéité ou 
non de l’acte magique et celle-ci dépend autant de 
la vision populaire du magicien que de l’opinion des 
imâms.

Le cas des amulettes du Mali (B. F. Soares) per-
met d’aborder différemment ce problème du rapport 
entre autorité religieuse et populations : les amulettes 
fabriquées par un marabout suggèrent un ample 
réseau de diffusion qui occulte le marabout vis-à-vis 
des populations et génère un circuit de diffusion qui 
s’apparente à une micro-économie de la magie.

Les cas des manuscrits arabico-malgaches 
(P.  Beaujard) et des textes islamiques protecteurs 
aux Comores (S. Blanchy) offrent des études de cas 
spécifiques, puisque dans des zones en marge du 
monde musulman et avec des liens plus lâches avec 
les grands centres de la civilisation islamique. La 
magie y a un rôle social très important.

Enfin, les deux derniers articles ont un cadre bien 
différent : la France contemporaine. Les variations 
sur le retour de l’aimé (L. Kuczynski) sont la quête 
de Marie recherchant son « ex-copain » avec l’aide 
des marabouts et c’est toute l’adaptation du mara-
boutisme africain au contexte français qui se dévoile. 
Marabouts comme consultants doivent s’adapter l’un 
l’autre à la culture d’autrui. Notamment, le marabout 
en contexte français perd son statut social supérieur 
et doit trouver un mode de fonctionnement différent, 
trouver comment forcer le don, qui était naturel en 
milieu africain. L’autre grand problème rencontré est 
celui de l’efficacité – qui théoriquement dépend de 
Dieu –, qui est souhaitée mais non nécessaire au don 
en Afrique, alors qu’il est la contrepartie exigée du 
don/salaire en France. Le changement de clientèle 
suppose donc une réadaptation en profondeur de 
la fonction de marabout.

Le cas de l’imâm guérisseur Adbdallah en 
Lorraine (M. Khedimellah) traite également de la 
difficulté d’adaptation. Dans ce dernier, cas il s’agit de 
rechercher tout ce qui peut rendre licite cette prati-
que et comment distinguer marabouts et charlatans. 
Pieux imâm formé à la théologie, il cherche à concilier 
absolument piété orthodoxe et pratiques de guérison 
à partir de versets du Coran récités sur une eau que 
le patient doit ensuite boire selon sa prescription. 
Il est donc un exemple de cas contemporain de la 
difficulté de se distinguer du magicien malgré une 
pratique qui s’y apparente.

La diversité des thèmes traités permet de rendre 
compte des grandes problématiques de l’étude de la 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Hamès Constant (dir.): Coran et talismans. Textes et pratiques magiques en milieu musulman., recensé par Jean-Charles Coulon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 24 – 2008	 140

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

magie en terrain musulman et évoque les grandes 
questions. Cependant, les exemples sont majoritaire-
ment issus du milieu africain (à l’exception des deux 
coupes yéménites présentées par A. Regourd), les 
pratiques magiques musulmanes en Asie (de l’Asie 
Mineure à l’Extrême Orient) étant beaucoup moins 
connues qu’en Afrique. Ces études de cas pourraient 
néanmoins aider à étudier des pratiques plus orienta-
les. Dans tous les cas, la parution d’un ouvrage entier 
consacré à la magie (et non à la divination, Toufiq 
Fahd a bien mis en évidence la différence fondamen-
tale qui existe entre les deux) mérite d’être notée, le 
précédent en France étant la thèse d’Edmond Doutté, 
Magie et religion en Afrique du Nord, qui remonte à 
1909 et qui, si importante soit-elle, doit désormais 
être revue et débarrassée de l’idéologie colonialiste 
qui la sous-tend.

Jean-Charles Coulon 
Doctorant à l’université Paris IV

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Hamès Constant (dir.): Coran et talismans. Textes et pratiques magiques en milieu musulman., recensé par Jean-Charles Coulon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	Accueil
	BCAI – sommaires
	tome 24 – 2008
	tome 23 – 2007
	tome 22 – 2006
	tome 21 – 2005
	tome 20 – 2004
	tome 19 – 2003
	tome 18 – 2002
	tome 17 – 2001
	tome 16 – 2000
	tome 15 – 1999
	tome 14 – 1998
	tome 13 – 1997
	tome 12 – 1996
	tome 11 – 1994
	tome 10 – 1993
	tome 9 – 1992
	tome 8 – 1992
	tome 7 – 1990
	tome 6 – 1989
	tome 5 – 1988
	tome 4 – 1987
	tome 3 – 1986
	tome 2 – 1985
	tome 1 – 1984




