| IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE |

HAmEs Constant (dir.),
Coran et talismans.
Textes et pratiques magiques en milieu musulman.

Paris, Karthala, 2007, 416 p.
ISBN: 978-2845868731

Le théme de la magie islamique est peu abordé
par I'historiographie contemporaine, bien que les
pratiques magiques en milieu musulman perdurent
encore aujourd’hui et fassent partie intégrante de
la culture musulmane en dépit des condamnations
des théologiens et des juristes. Cet ouvrage réunit
donc des articles divers, mais ayant tous trait au
probleme de la magie, abordé dans la pluralité des
approches possibles. Ainsi, on peut retenir trois
grandes thématiques dans ces articles: d’'une part,
les débats sur le statut de la magie, débats qui cor-
respondent au regard de la société savante sur ces
pratiques; d'autre part, I'‘tude méme de la magie,
avec des exemples concrets d'objets magiques ou
de pratiques observées; enfin, l'aspect sociologique,
a savoir l'intégration et I'importance du praticien
dans les sociétés musulmanes.

Afin de témoigner de la diversité des approches
et de donner un apercu du contenu de l'ouvrage,
voici la liste des articles proposés: «La notion de
magie dans le Coran» (C. Hames), «La magie vue
par un exégete du Coran: le commentaire du ver-
set de Har(it et Mar(t par al-Qurtubi (xin® siecle) »
(F. Zappa), « L'interprétation des réves dans la culture
musulmane» (P.Lory), « Magie: le point de vue d’lbn
Haldan » (A. Lakhsassi), « La tradition talismanique
en Tunisie» (A. Rahal), «Cing tuniques talismani-
ques récentes en provenance de Dakar (Sénégal) »
(A. Epelboin, C. Hames, A. Raggi), « Morsures de
serpents: thérapeutique et magie chez les Bidan de
Mauritanie » (Y. Ould El-Bara), « Les sciences ésotéri-
ques musulmanes et le commerce des amulettes au
Mali» (B. F. Soares), « Les manuscrits arabico-mal-
gaches (sorabe) du pays Antemoro (Madagascar) »
(P. Beaujard), « Les textes islamiques protecteurs
aux Comores: transmissions et usages » (S. Blanchy),
« Deux coupes magico-thérapeutiques, biens de
fondation pieuse (nord du Yémen): transmission du
savoir et efficacité » (A. Regourd), « Variations sur le
retour de I'aimé. Consultations maraboutiques pari-
siennes » (L. Kuczynski), « Une version de la rugiya de
rite prophétique en France. Le cas d/Abdellah, imam
guérisseur en Lorraine » (M. Khedimellah).

Le recueil s'ouvre donc par une analyse tres
détaillée des occurrences des termes dérivés de la
racine S.H.R (sorcellerie) dans le Coran (C. Hames),
élargie aux dérivés de raqa (faire des incantations)

et aux versets ayant trait au mauvais ceil (al-‘ayn).
|

Lanalyse du verset 11,102, au fondement méme de
toute spéculation sur la magie (c’est le seul verset
qui la définit réellement, les autres références étant
les accusations de sorcellerie portées a l'encontre des
prophetes ou le duel de Moise avec les magiciens de
Pharaon), est accompagnée des traditions et des ex-
traits de I'exégese d’al-Tabari qui l'illustrent. Bien que
ce verset soit mentionné dans les études consacrées
a la magie, il n"avait jamais été examiné avec autant
de rigueur dans les travaux précédents.

L'analyse de ce verset est complétée par celle de
I'exégese d'al-Qurtubi (F. Zappa). Plusieurs probléemes
fondamentaux y sont abordés et illustrent bien les
préoccupations des savants a propos de ce verset. ||
est question d'abord de l'origine de la magie: alors
que les auteurs de traités magiques se réferent en
général a l'autorité de Salomon, l'exégése insiste sur
l'origine démoniaque (al-Sayatin) de cet enseigne-
ment et sur le statut des anges déchus Har(t et Mar(it
(qui ne sont connus que par cet unique verset, c'est
donc l'exégese qui comble ce manque d'informations
a leur sujet, en proposant des mythes sur l'origine de
la chute de ces deux anges). La conséquence directe
de ces débats est le statut juridique de la magie et
donc la condamnation et la peine qu'encoure le ma-
gicien pour sa pratique (la licéité ou non de la magie
est unimportant débat, car les écoles juridiques sont
divisées: il s'agit souvent de savoir si 'on condamne
le magicien car la magie est une pratique qui est
contraire aux prescriptions divines, le magicien deve-
nant donc mécréant en raison de sa pratique, ou bien
si 'on condamne le magicien en raison du mal qu'il a
causé par la magie, ce qui permet donc au magicien
de se racheter avec I'accord de la victime et avec son
repentir). Al-Qurtubi range la magie parmi les actes
indifférents (mubah) du point de vue juridique. La
question de la réalité de la magie est également posée
et cette question demeure intimement liée a celle
des miracles et de leur différenciation réciproque.
C'est dailleurs un des principaux points débattus
par Ibn Haldin.

En effet, Ibn Haldan (A. Lakhsassi) expose une
division des catégories de magiciens (trois selon lui)
en classant leurs ames selon leur mode d’action
(directe, par le biais d'objets ou d'intermédiaires, ou
par le biais de l'illusion et du mensonge). Mais le
probléeme principal pour Ibn Haldn est de savoir
distinguer magie et miracles, prophétiques (mu‘giza)
ou non (karama). Cette distinction est bien str fon-
damentale pour délimiter le réle et la définition des
«saints» (awliya’). Le lien entre prophétie/sainteté et
magie est un des principaux sujets de débats sur la
magie dans les cercles lettrés.

Ces controverses se retrouvent également dans

le domaine de l'interprétation des réves en terre
|

BCAI 24 — 2008 138
BCAI 24 (2008) Hames Constant (dir.): Coran et talismans. Textes et pratiques magiques en milieu musulman., recensé par Jean-Charles Coulon
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

d’islam (P. Lory), avec la distinction (difficile) entre
les réves venant des prophetes ou des saints et les
réves issus des démons ou du diable. Aussi, on remar-
que trois catégories de réves: ceux qui sont issus de
I'inconscient, ceux qui viennent de Satan, ceux qui
viennent de Dieu. Or, le réve est considéré comme
la quarante-sixieme partie de la prophétie d’apres
un hadit, ce qui justifie le besoin de différenciation
de ceux-ci (comme pour la distinction du miracle et
de la magie). Deux types de discours se sont donc
construits: les « synthéses doctrinales » visant a
expliquer les réves, leurs origines, etc, et les écrits
d'onirocritique, visant a donner les clés de l'interpré-
tation des réves.

Le deuxiéme grand théme développé dans
l'ouvrage est I'analyse des procédés magiques dans
la culture musulmane. Pour ce faire, plusieurs types
d’études soffrent a nous: I'étude de manuels de magie,
celle d'objets magiques ou de rites observés.

Ainsi, A. Rahal nous propose une traduction
du manuscrit Ayqash daté du xix¢ siécle. Lédition
et la traduction de ce type de textes permettent de
mieux comprendre ces pratiques, d’'un point de vue
théorique bien s(ir, mais ils peuvent étre confrontés
aux pratiques réelles par comparaison avec des objets
magiques. L'article prend également le soin de diffé-
rencier I'invocation (du‘a’) a base de versets du Coran
et I'injonction (gasama) adressée a un esprit.

Deux articles viennent apporter de nouvelles
études de cas pour l'analyse des objets magiques.
Tout d’abord A. Epelboin, C. Hameés et A. Raggi
présentent cing tuniques talismaniques sénéga-
laises, complétant ainsi I'analyse détaillée de trois
vétements de la méme collection parue en 1992
dans le Bulletin détudes orientales. Ces vétements
comportent de nombreuses formules talismaniques
et correspondent a un usage répandu, surtout en
Afrique aujourd’hui, mais qui n'est pas sans rappeler
les tuniques des officiers ottomans. Aussi, ces études
agrandissent-elles le corpus de comparaison pour
I'analyse de tels objets. Les deux coupes magico-thé-
rapeutiques présentées par A. Regourd enrichissent
également ce corpus d'objets magiques qui peuvent
servir de référence et de point de comparaison. La
nature et la fonction des objets sont différentes: d'un
coté des vétements sénégalais, de l'autre des coupes
yémeénites. Mais les deux sont bien renseignés quant
a leurs usages respectifs. L'intérét des deux coupes est
d’autant plus grand que la premiére est un legs pieux,
qui pose donc la question du statut de ces objets:
entre objets d'art et objets usuels, avec une utilisation
dépassant largement le cadre privé.

Une autre étude de cas précise est celle de
l'utilisation de la magie pour guérir la morsure des

serpents en Mauritanie (Y. Ould el-Bara). Dans un
|

IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

cadre géographique et ethnologique délimité, la sym-
bolique et la représentation traditionnelles locales
du serpent se mélent a la civilisation musulmane et
parfois entrent en conflit avec, puisque le praticien
est aux prises avec les autorités religieuses. Ici c’'est a
partir de la pratique que se détermine la licéité ou
non de I'acte magique et celle-ci dépend autant de
la vision populaire du magicien que de l'opinion des
imams.

Le cas des amulettes du Mali (B. F. Soares) per-
met d’aborder différemment ce probleme du rapport
entre autorité religieuse et populations: lesamulettes
fabriquées par un marabout suggerent un ample
réseau de diffusion qui occulte le marabout vis-a-vis
des populations et génere un circuit de diffusion qui
s'apparente a une micro-économie de la magie.

Les cas des manuscrits arabico-malgaches
(P. Beaujard) et des textes islamiques protecteurs
aux Comores (S. Blanchy) offrent des études de cas
spécifiques, puisque dans des zones en marge du
monde musulman et avec des liens plus laches avec
les grands centres de la civilisation islamique. La
magie y a un role social trés important.

Enfin, les deux derniers articles ont un cadre bien
différent: la France contemporaine. Les variations
sur le retour de I'aimé (L. Kuczynski) sont la quéte
de Marie recherchant son «ex-copain» avec l'aide
des marabouts et c'est toute I'adaptation du mara-
boutisme africain au contexte francais qui se dévoile.
Marabouts comme consultants doivent s'adapter I'un
l'autre a la culture d’autrui. Notamment, le marabout
en contexte francais perd son statut social supérieur
et doit trouver un mode de fonctionnement différent,
trouver comment forcer le don, qui était naturel en
milieu africain. Lautre grand probléme rencontré est
celui de l'efficacité — qui théoriquement dépend de
Dieu —, qui est souhaitée mais non nécessaire au don
en Afrique, alors qu'il est la contrepartie exigée du
don/salaire en France. Le changement de clientele
suppose donc une réadaptation en profondeur de
la fonction de marabout.

Le cas de I'imam guérisseur Adbdallah en
Lorraine (M. Khedimellah) traite également de la
difficulté d’'adaptation. Dans ce dernier, casil s'agit de
rechercher tout ce qui peut rendre licite cette prati-
que et comment distinguer marabouts et charlatans.
Pieux imam formé a la théologie, il cherche a concilier
absolument piété orthodoxe et pratiques de guérison
a partir de versets du Coran récités sur une eau que
le patient doit ensuite boire selon sa prescription.
Il est donc un exemple de cas contemporain de la
difficulté de se distinguer du magicien malgré une
pratique qui s’y apparente.

La diversité des thémes traités permet de rendre

compte des grandes problématiques de I'étude de la
|

BCAI 24 — 2008

BCAIl en ligne

139

BCAI 24 (2008) Hames Constant (dir.): Coran et talismans. Textes et pratiques magiques en milieu musulman., recensé par Jean-Charles Coulon
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

magie en terrain musulman et évoque les grandes

questions. Cependant, les exemples sont majoritaire-
ment issus du milieu africain (a I'exception des deux

coupes yéménites présentées par A. Regourd), les

pratiques magiques musulmanes en Asie (de I'Asie

Mineure a I'Extréme Orient) étant beaucoup moins

connues qu'en Afrique. Ces études de cas pourraient
néanmoins aider a étudier des pratiques plus orienta-
les. Dans tous les cas, la parution d’'un ouvrage entier
consacré a la magie (et non a la divination, Toufiq

Fahd a bien mis en évidence la différence fondamen-
tale qui existe entre les deux) mérite d'étre notée, le

précédent en France étant la thése d'Edmond Doutté,
Magie et religion en Afrique du Nord, qui remonte a

1909 et qui, si importante soit-elle, doit désormais

étre revue et débarrassée de I'idéologie colonialiste

qui la sous-tend.

Jean-Charles Coulon
Doctorant a 'université Paris IV

BCAI 24 — 2008 140
BCAI 24 (2008) Hames Constant (dir.): Coran et talismans. Textes et pratiques magiques en milieu musulman., recensé par Jean-Charles Coulon
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

	Accueil
	BCAI – sommaires
	tome 24 – 2008
	tome 23 – 2007
	tome 22 – 2006
	tome 21 – 2005
	tome 20 – 2004
	tome 19 – 2003
	tome 18 – 2002
	tome 17 – 2001
	tome 16 – 2000
	tome 15 – 1999
	tome 14 – 1998
	tome 13 – 1997
	tome 12 – 1996
	tome 11 – 1994
	tome 10 – 1993
	tome 9 – 1992
	tome 8 – 1992
	tome 7 – 1990
	tome 6 – 1989
	tome 5 – 1988
	tome 4 – 1987
	tome 3 – 1986
	tome 2 – 1985
	tome 1 – 1984




