
	 BCAI 24 – 2008	 128

III. Histoire

Van Ginkel J.J., Murre-van den Berg H.L., Van Lint T.M. (eds.), Redefining Christian Identity. Cultural Interaction in the Middle East since the Rise of Islam. [Françoise Micheau]

Van Ginkel �J.J., Murre-van den Berg H.L.,  
Van Lint T.M. (eds.),  
Redefining Christian Identity.  
Cultural Interaction in the Middle East  
since the Rise of Islam.

Leuven-Paris-Dudley, Peeters, 2005 (Orientalia 
Lovaniensia Analecta 134), XIV-420 p. 
ISBN : 90-42914181

Ce volume rassemble dix-huit communications 
présentées au symposium qui s’est tenu en avril 
1999 à l’université de Groningen dans le cadre d’un 
programme de recherche sur l’identité culturelle des 
communautés chrétiennes sous domination musul-
mane. Cette vaste problématique est appréhendée 
dans un cadre chronologique large – des débuts de 
l’islam au xixe siècle –, mais en se limitant aux Égli-
ses syriaques, melkites et arméniennes, à l’exclusion 
notamment des coptes d’Égypte et des maronites 
du Liban.

Les cinq premières contributions traitent de 
l’écriture de l’histoire dans les siècles qui ont suivi la 
conquête arabe. L’idée directrice qui s’en dégage est 
que les chroniqueurs ont cherché à relater et à expli-
quer les événements contemporains d’une manière 
qui permettait d’affirmer et de conforter l’identité 
des communautés chrétiennes.

Michael G. Morony, « History and Identity in 
the Syrian Churches » (p. 1-33) offre un cadre général 
d’analyse de l’historiographie syriaque. Les conquêtes 
des Arabes et leur domination politique sont consi-
dérées, de manière récurrente, comme des fléaux 
infligés par Dieu pour châtier les hommes coupables 
de péché, de schisme, d’hérésie, d’apostasie. Cette 
explication visait aussi à renforcer l’autorité des chefs 
religieux dans la lutte contre de telles errances. Elles 
sont également interprétées en référence à l’Ancien 
Testament ; ainsi les Arabes sont des descendants 
d’Ismaël que la Bible stigmatise en ces termes : « Cet 
âne sauvage, sa main contre tous, la main de tous 
contre lui » (Genèse 16, 22). Elles sont aussi perçues 
dans une perspective apocalyptique comme an-
nonçant la fin du monde. Elles sont parfois saluées 
(notamment chez Michel le Syrien dans un passage 
célèbre) comme une délivrance du joug chalcédonien, 
car l’identité communautaire devait être affirmée 
autant face aux autres communautés chrétiennes 
que face aux musulmans. Morony souligne à ce 
sujet l’absence de solidarité entre les communautés 
chrétiennes lors de l’expansion de l’islam. Au ixe siècle, 
les chroniques introduisent la référence aux traités 
accordés lors des conquêtes pour défendre une si-
tuation remise en question par le pouvoir politique 
et pour protéger les chrétiens face aux menaces 

que représentait l’islamisation. La contribution de 
Morony s’achève par une intéressante réflexion : ces 
chroniques, écrites par et pour des clercs, ne devaient 
pas avoir une large audience. Les textes liturgiques, 
en particulier les commémorations annuelles de 
saints et martyrs, étaient bien davantage connus 
des fidèles, et il conviendrait de dégager par quelles 
voies ils ont contribué à l’affirmation de l’identité 
communautaire.

Robert W.  Thomson, « Christian Perception 
of History – The Armenian Perspective » (p. 35-44), 
expose les thèmes similaires développés par l’his-
toriographie arménienne : discours apocalyptique, 
invasion arabe comme châtiment divin, parallèle 
entre Perses et Arabes, lecture des faits dans un cadre 
biblique.

Les articles suivants déclinent ces différents thè-
mes à partir d’analyses limités à des aspects précis de 
l’historiographie. Amir Harrak, « Ah ! the Assyrian in 
the Rod of My Hand! : Syriac View of History after the 
Advent of Islam » (p. 45-65), montre, à partir de l’ana-
lyse de la Chronique de Zubnin rédigée en 775/776, 
que le paradigme central dans l’interprétation de 
l’invasion et de la domination arabes est l’assimilation 
des Arabes aux Assyriens, instruments de la colère 
divine, en référence à la prophétie d’Isaïe. L’Empire 
des Arabes est ainsi perçu comme un empire païen 
et décrit en termes plus politiques que religieux.

Jan J. Van Ginkel, « History and Community. 
Jacob of Edessa and the West Syrian Identity » (p. 67-
75), s’intéresse à Jacob d’Édesse (m. 708) qui appar-
tient à ces premières générations de prélats chrétiens 
qui ont dû guider leur communauté dans un contexte 
religieux et politique nouveau. Or, moins qu’une 
réponse au défi que représentait l’islam, son œuvre 
vise avant tout à préserver le meilleur de la tradition 
syriaque – histoire, théologie, langue – face à l’Église 
grecque chalcédonienne.

Enfin, Gerrit J. Reinink, « East Syrian Historiogra-
phy in Response to the Rise of Islam : The Case of John 
Bar Penkaye’s Ktābā d-rēš mellē » (p. 77-89), montre 
que le dernier chapitre de l’histoire universelle rédi-
gée par Jean Bar Penkaye vers 687 est entièrement 
dominé par le sentiment que les événements du 
viie siècle annoncent la fin du monde. La conviction 
de vivre des temps apocalyptiques est à mettre en 
relation autant avec les troubles de la deuxième 
guerre civile, et leurs conséquences en Mésopotamie, 
qu’avec l’affirmation de la suprématie des nouveaux 
maîtres arabes.

La suite du volume s’intéresse aux processus 
d’inculturation, ou plutôt d’adaptation, entendus 
comme la reformulation par les chrétiens de leur 
propre tradition en des termes et avec des concepts 
relevant de la culture arabe et musulmane domi-

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Van Ginkel J.J., Murre-van den Berg H.L., Van Lint T.M. (eds.): Redefining Christian Identity. Cultural Interaction in the Middle East since the Rise of Islam.,
recensé par Françoise Micheau
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 24 – 2008	 129

III. Histoire

nante. Sidney H. Griffith, « Answering the Call of the 
Minaret: Christian Apologetics in the World of Islam » 
(p. 91-126), offre un cadre d’analyse des textes apo-
logétiques chrétiens rédigés en grand nombre du ixe 

au xiiie siècle : genre, thèmes, portée. Il propose une 
typologie aux titres évocateurs : a. The Monk in the 
Emir’s Majlis ; b. The Master and his Disciple ; c. The 
Epistolary Exchange ; d. The Apologetical Treatise. Il 
définit deux thèmes majeurs : défense des dogmes 
de l’Incarnation et de la Trinité en réponse aux pré-
ceptes coraniques sur l’unicité divine, et réfutation 
des arguments en faveur de la prophétie islamique. 
Cette littérature, destinée avant tout aux chrétiens 
eux-mêmes (ce qui n’exclut pas une certaine diffusion 
dans les milieux musulmans), vise à lutter contre 
les conversions à l’islam et à conforter le sentiment 
d’appartenance à la meilleure des religions. Ces ré-
ponses, apportées par les textes d’apologétique et 
de controverse au défi que représentait l’islam pour 
les chrétiens d’Orient, apparaissent au moment des 
croisades comme totalement étrangères et incom-
préhensibles aux chrétiens d’Occident.

David Thomas, « Explanations of the Incarnation 
in Early ʿAbbasid Islam » (p. 127-149), montre que la 
défense des dogmes de l’Incarnation et de la Trinité, 
en réponse aux attaques musulmanes, recourt à 
l’idée de trois hypostases agissant de concert, ce qui 
est bien plus proche de la conception coranique que 
de la dogmatique chalcédonienne ou anti-chalcédo-
nienne. L’auteur illustre cette formation d’une langue 
théologique commune par l’étude minutieuse du 
vocabulaire et des concepts utilisés par trois théo-
logiens du ixe : le melkite Théodore Abū Qurra, le 
nestorien ʿAmmār al-Baṣrī et le jacobite Ḥabīb ibn 
Ḫidma Abū Ra’ita et de la réfutation de ces dogmes 
par le penseur shi’ite Abū Isḥāq al-Warrāq.

John W. Watt, « The Strategy of the Baghdad Phi-
losophers. The Aristotelian Tradition as a Common 
Motif in Christian and Islamic Thought » (p. 151-165), 
appuie ce thème de l’inculturation culturelle sur 
l’étude des philosophes chrétiens de Bagdad qui, aux 
ixe et xe siècles, font le même usage de l’aristotélisme 
que les philosophes musulmans. Le cas particulier de 
la transmission de l’Organon montre le rôle joué par 
les chrétiens, leur participation aux débats autour de 
ce texte, mais aussi l’usage spécifique qu’ils font de 
la raison pour défendre leur propre théologie face à 
l’islam et face aux autres branches du christianisme.

Herman G.B. Teule, « The Transmission of Islamic 
Culture to the World of Syriac Christianity: Barhe-
braeus’ Translation of Avicenna’s Kitāb al-išārāt wa 
l-tanbīhāt. First Soundings » (p. 167-184), développe 
un autre exemple de cet espace philosophique com-
mun : celui de la traduction en syriaque du Kitāb 
al-išārāt wa l-tanbīhāt, célèbre traité philosophique 

d’Ibn Sīnā, qu’effectua Barhebraeus au xiiie siècle. 
Cette version, établie sans doute dans un but péda-
gogique, fut largement diffusée puisqu’elle nous est 
connue par neuf manuscrits. Barhebraeus se montre 
un traducteur fidèle, y compris lorsqu’il cite le Coran 
ou se réfère à des notions proprement musulmanes, 
encore qu’il n’hésite pas à revenir aux termes grecs 
(par exemple eskimā pour l’arabe šakl).

Plusieurs contributions développent le thème 
des interactions culturelles dans le domaine de la 
poésie. James R. Russell, « The Credal Poem Hawa-
tov Xostovanim (‘I Confess in Faith’) of St Nersēs 
the Graceful » (p. 185-236), analyse cette œuvre très 
populaire dans laquelle Nersēs Snorhali, catholicos 
arménien et théologien du xiie siècle, mit en vers 
l’exposé de la foi. Russell décrit longuement dans la 
première partie de cet article les différents courants 
qui ont traversé l’Église arménienne, afin de replacer 
la production de ce poème dans un large contexte 
idéologique. Face à l’ampleur des conversions à l’islam, 
face à la pression de Byzance et de Rome, face au 
choc suscité par de la chute d’Édesse en 1144, Nersēs 
affirme par cette composition didactique (dont 
Russell donne à la fin de l’article une traduction en 
anglais) la foi de l’Église arménienne dans un triple 
but d’enseignement, de renouvau, de résistance.

Seta B. Dadoyan, « A Case Study for Redefining Ar-
menian-Christian Cultural Identity in the Framework 
of Near Eastern Urbanism – 13th Century: The Nāṣirī 
Futuwwa Literature and the Brotherhood Poetry 
of Yovhannēs and Konstantidin Erzěnkac‘i – Texts 
and Contexts » (p. 237-264), établit un parallèle 
convaincant entre les organisations fraternelles de 
jeunes (fityān) dans les villes islamiques et celles de 
jeunes (manuks) dans les villes arméniennes, parti-
culièrement Erzinjān (ou Erzěnka). Ainsi les thèmes 
développés dans les poèmes de Kostandin Erzěnkac‘i  
– dont de longs passages sont ici traduits – sont les 
mêmes que ceux de la littérature de futuwwa. Ces 
organisations étaient modelées par l’irréligiosité dans 
les pratiques et les croyances, ce qui conduisit à des 
mesures similaires prises d’abord par le calife al-Nāṣir 
(m. 1225), ensuite par l’Église d’Erzinjān en 1280.

Deux marqueurs culturels, le nom et la date, font 
l’objet de brèves études. Jos J.S. Weitenberg, « Cultural 
Interaction in the Middle East as Reflected in the 
Anthroponomy of Armenian 12th-14th Century 
Colophons » (p. 265-273), a relevé 8 250 anthropony-
mes dans les colophons arméniens : à côté d’une très 
large majorité (87 %) de noms traditionnels (bibliques, 
arméniens, iraniens, syriaques, grecs, arméniens) 
une proportion notable de noms turco-mongols au 
xive siècle (mais en dehors du clergé), notamment 
chez les femmes serait le signe d’une société en in-
teraction culturelle avec les peuples nouvellement 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Van Ginkel J.J., Murre-van den Berg H.L., Van Lint T.M. (eds.): Redefining Christian Identity. Cultural Interaction in the Middle East since the Rise of Islam.,
recensé par Françoise Micheau
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 24 – 2008	 130

III. Histoire

arrivés au Proche-Orient. S. Brock, « The Use of Hijra 
Dating in Syriac Manuscripts: a Preliminary Inves-
tigation » (p. 275-290), a relevé 85 occurrences de 
datation hégirienne dans des manuscrits syriaques 
(dont il donne la liste détaillée en annexe) sur un total 
de quelque 2 600 manuscrits copiés entre le viiie et le 
xxe siècle. C’est au xiiie, avec 23 colophons sur plus 
de 200, que cette proportion est la plus importante. 
Prudemment, l’auteur n’avance pas d’explication au 
terme d’une enquête qu’il affirme préliminaire.

Fabrizio A. Pennacchietti, « Versioni cristiane e 
giudaiche di una legenda islamica » (p. 291-299), re-
lève diverses traces de la légende de Jésus redonnant 
vie à un crâne dans le désert. Si la première mention 
se trouve chez un auteur musulman Isḥāq ibn Bišr 
(m. 821), son origine chrétienne ne fait pas de doute. 
Mais fortement islamisée elle est citée par des auteurs 
comme al-Ġazālī, Ǧalāl al-Dīn Rūmī et Farīd al-Dīn 
ʿAṭṭār et connnut une large diffusion dans les cultures 
musulmanes, jusqu’au Soudan et l’Inde. Par ailleurs, 
elle n’est pas inconnue dans la littérature juive. Cet 
exemple suggestif d’osmose culturelle, selon les ter-
mes mêmes de l’auteur, mériterait de plus longues 
investigations davantage historicisées.

Première des contributions consacrées à l’épo-
que moderne, Heleen Murre-van den Berg, « The 
Church of the East in the Sixteenth to the Eighteeth 
Century: World Church or Ethnic Community ? » 
(p. 301-320), s’interroge avec beaucoup de prudence 
sur la nature de l’Église dite chaldéeene à l’époque 
moderne. Si, au temps des Abbassides, et encore des 
Mongols, elle était consciente de son universalité, 
ainsi que l’atteste la correspondance du catholicos 
Timothée, et se caractérisait par sa pluri-ethnicité, 
cette Église devient progressivement, à partir du 
xive siècle, une Église ethnique qui se définit alors, et 
encore aujourd’hui, comme « assyrienne ». Elle n’en 
perd pas pour autant tout sentiment d’appartenance 
universelle, ainsi que le reflète la lettre adressée en 
1504 par les évêques d’Inde au patriarche. Néanmoins 
les relations nouées avec Rome et la création d’une 
Église uniate participent d’une autre évolution : la 
recherche d’un appui en Occident dans un contexte 
d’isolement de plus en plus grand dans des sociétés 
devenues très majoritairement musulmanes.

Alessandro Mengozzi, « Neo-Syriac Literature 
in Context: a Reading of the Durekṯā On Revealed 
Truth by Josep of Telkepe (17th Century) » (p. 320-
333), relève dans ces poèmes liturgiques rédigés en 
néo-araméen des emprunts au vocabulaire musul-
man, ce qu’il interprète comme une « appropriation 
polémique des ressources de l’adversaire. »

S’intéressant de même à la poésie populaire, 
mais dans une perspective plus sociétale que littéraire, 
Theo Maarten Van Lint, « The Gift of Poetry: Khidr 

and John the Baptist as Patron Saints of Muslim and 
Armenian Âšīqs – Ašułs » (p. 335-378), souligne les 
interpénétrations culturelles dont témoigne la fonc-
tion similaire – initiation et protection - exercée par 
Jean-Baptiste chez les ašułs arméniens, par Ḫiḍr chez 
les ašīqs turcs, l’un et l’autre liés à la figure d’Élie.

S. Peter Cowe, « The Politcs of Poetics: Islamic 
Influence on Armenian Verse » (p. 379-403), offre 
une vaste rétrospective de la poésie arménienne, 
sur près d’un millénaire, organisée autour du thème, 
développé dans d’autres contributions, des influences 
arabes, persanes et turques.

Le classement des contributions par ordre 
chronologique n’est pas seulement de commodité. 
Il relève d’une vision générale, clairement exposée 
dans l’introduction rédigée par Heleen Murre-Van 
den Berg (p. vii-xiv), selon laquelle trois phases – rein-
terpretation, inculturation, isolation – caractérisent 
l’histoire des Églises d’Orient placées sous domination 
musulmane. Une première époque, marquée par la 
réinterprétation de l’héritage préislamique chrétien, a 
fait place à une période d’inculturation marquée par 
l’emprunt de nouveaux éléments au contexte islami-
que, avant que n‘advienne à partir du xiiie siècle l’iso-
lement de communautés devenues minoritaires. Ces 
définitions des différentes stratégies mises en œuvre 
semblent assez pertinentes ; elles soulignent que les 
communautés ont dû s’adapter afin de s’affirmer, 
de se maintenir, de survivre, ce qui exclut de parler 
d’assimilation (concept que récuse Murre-Van den 
Berg). Toutes les contributions se situent dans ce 
cadre général d’analyse. Mais, dans cette perspective, 
l’islam n’est qu’une toile de fond sur laquelle s’inscrit 
l’histoire des communautés chrétiennes d’Orient, et 
ses propres évolutions, notamment les formes d’ac-
culturation qu’il a également connues, ne sont prises 
en considération que de manière exceptionnelle.

Françoise Micheau 
Université Paris 1

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Van Ginkel J.J., Murre-van den Berg H.L., Van Lint T.M. (eds.): Redefining Christian Identity. Cultural Interaction in the Middle East since the Rise of Islam.,
recensé par Françoise Micheau
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	Accueil
	BCAI – sommaires
	tome 24 – 2008
	tome 23 – 2007
	tome 22 – 2006
	tome 21 – 2005
	tome 20 – 2004
	tome 19 – 2003
	tome 18 – 2002
	tome 17 – 2001
	tome 16 – 2000
	tome 15 – 1999
	tome 14 – 1998
	tome 13 – 1997
	tome 12 – 1996
	tome 11 – 1994
	tome 10 – 1993
	tome 9 – 1992
	tome 8 – 1992
	tome 7 – 1990
	tome 6 – 1989
	tome 5 – 1988
	tome 4 – 1987
	tome 3 – 1986
	tome 2 – 1985
	tome 1 – 1984




