| Il. HisTOIRE |

VAN GINKEL J.J, MURRE-VAN DEN BERG H.L.,
VAN LINT T.M. (eds.),

Redefining Christian Identity.

Cultural Interaction in the Middle East
since the Rise of Islam.

Leuven-Paris-Dudley, Peeters, 2005 (Orientalia
Lovaniensia Analecta 134), XIV-420 p.
ISBN: 90-42914181

Ce volume rassemble dix-huit communications
présentées au symposium qui s'est tenu en avril
1999 a l'université de Groningen dans le cadre d’'un
programme de recherche sur I'identité culturelle des
communautés chrétiennes sous domination musul-
mane. Cette vaste problématique est appréhendée
dans un cadre chronologique large — des débuts de
Iislam au xix¢ siécle —, mais en se limitant aux Egli-
ses syriaques, melkites et arméniennes, a l'exclusion
notamment des coptes d’Egypte et des maronites
du Liban.

Les cinq premiéres contributions traitent de
I'écriture de I'histoire dans les siécles qui ont suivi la
conquéte arabe. L'idée directrice qui s'en dégage est
que les chroniqueurs ont cherché a relater et a expli-
quer les événements contemporains d’'une maniere
qui permettait d'affirmer et de conforter l'identité
des communautés chrétiennes.

Michael G. Morony, «History and ldentity in
the Syrian Churches » (p. 1-33) offre un cadre général
d’analyse de I'historiographie syriaque. Les conquétes
des Arabes et leur domination politique sont consi-
dérées, de maniere récurrente, comme des fléaux
infligés par Dieu pour chétier les hommes coupables
de péché, de schisme, d’hérésie, d'apostasie. Cette
explication visait aussi a renforcer I'autorité des chefs
religieux dans la lutte contre de telles errances. Elles
sont également interprétées en référence a I’Ancien
Testament; ainsi les Arabes sont des descendants
d’lsmaél que la Bible stigmatise en ces termes: « Cet
ane sauvage, sa main contre tous, la main de tous
contre lui» (Genése 16, 22). Elles sont aussi pergues
dans une perspective apocalyptique comme an-
nongant la fin du monde. Elles sont parfois saluées
(notamment chez Michel le Syrien dans un passage
célébre) comme une délivrance du joug chalcédonien,
car l'identité communautaire devait étre affirmée
autant face aux autres communautés chrétiennes
que face aux musulmans. Morony souligne a ce
sujet I'absence de solidarité entre les communautés
chrétiennes lors de I'expansion de l'islam. Au 1x¢ siécle,
les chroniques introduisent la référence aux traités
accordés lors des conquétes pour défendre une si-
tuation remise en question par le pouvoir politique

et pour protéger les chrétiens face aux menaces
|

que représentait l'islamisation. La contribution de
Morony s'achéve par une intéressante réflexion: ces
chroniques, écrites par et pour des clercs, ne devaient
pas avoir une large audience. Les textes liturgiques,
en particulier les commémorations annuelles de
saints et martyrs, étaient bien davantage connus
des fidéles, et il conviendrait de dégager par quelles
voies ils ont contribué a l'affirmation de I'identité
communautaire.

Robert W. Thomson, « Christian Perception
of History — The Armenian Perspective » (p.35-44),
expose les themes similaires développés par I'his-
toriographie arménienne: discours apocalyptique,
invasion arabe comme chatiment divin, parallele
entre Perses et Arabes, lecture des faits dans un cadre
biblique.

Les articles suivants déclinent ces différents the-
mes a partir d’analyses limités a des aspects précis de
I'historiographie. Amir Harrak, « Ah ! the Assyrian in
the Rod of My Hand!: Syriac View of History after the
Advent of Islam » (p.45-65), montre, a partir de 'ana-
lyse de la Chronique de Zubnin rédigée en 775/776,
que le paradigme central dans l'interprétation de
I'invasion et de la domination arabes est I'assimilation
des Arabes aux Assyriens, instruments de la colere
divine, en référence a la prophétie d’Isaie. LEmpire
des Arabes est ainsi percu comme un empire paien
et décrit en termes plus politiques que religieux.

Jan ). Van Ginkel, « History and Community.
Jacob of Edessa and the West Syrian Identity » (p.67-
75), s'intéresse a Jacob d’Edesse (m.708) qui appar-
tient a ces premiéres générations de prélats chrétiens
qui ont dti guider leur communauté dans un contexte
religieux et politique nouveau. Or, moins qu’une
réponse au défi que représentait I'islam, son ceuvre
vise avant tout a préserver le meilleur de la tradition
syriaque — histoire, théologie, langue - face a I'Eglise
grecque chalcédonienne.

Enfin, Gerrit ). Reinink, « East Syrian Historiogra-
phyin Response to the Rise of Islam: The Case of John
Bar Penkaye's Ktdba d-rés mellé » (p.77-89), montre
que le dernier chapitre de I'histoire universelle rédi-
gée par Jean Bar Penkaye vers 687 est entiérement
dominé par le sentiment que les événements du
Vi€ siecle annoncent la fin du monde. La conviction
de vivre des temps apocalyptiques est a mettre en
relation autant avec les troubles de la deuxieme
guerre civile, et leurs conséquences en Mésopotamie,
qu’avec l'affirmation de la suprématie des nouveaux
maitres arabes.

La suite du volume s’intéresse aux processus
d’inculturation, ou plutét d’adaptation, entendus
comme la reformulation par les chrétiens de leur
propre tradition en des termes et avec des concepts

relevant de la culture arabe et musulmane domi-
|

BCAI 24 — 2008 128
BCAIl 24 (2008) Van Ginkel J.J., Murre-van den Berg H.L., Van Lint T.M. (eds.): Redefining Christian Identity. Cultural Interaction in the Middle East since the Rise of Islam.,
recensé par Frangoise Micheau
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

nante. Sidney H. Griffith, « Answering the Call of the
Minaret: Christian Apologetics in the World of Islam »
(p.91-126), offre un cadre d'analyse des textes apo-
logétiques chrétiens rédigés en grand nombre du 1x®
au xin€ siecle: genre, themes, portée. Il propose une
typologie aux titres évocateurs: a. The Monk in the
Emir’s Majlis; b. The Master and his Disciple; c. The
Epistolary Exchange; d. The Apologetical Treatise. ||
définit deux themes majeurs: défense des dogmes
de I'Incarnation et de la Trinité en réponse aux pré-
ceptes coraniques sur I'unicité divine, et réfutation
des arguments en faveur de la prophétie islamique.
Cette littérature, destinée avant tout aux chrétiens
eux-mémes (ce qui n'exclut pas une certaine diffusion
dans les milieux musulmans), vise a lutter contre
les conversions a l'islam et a conforter le sentiment
d’appartenance a la meilleure des religions. Ces ré-
ponses, apportées par les textes d'apologétique et
de controverse au défi que représentait I'islam pour
les chrétiens d’'Orient, apparaissent au moment des
croisades comme totalement étrangeres et incom-
préhensibles aux chrétiens d’'Occident.

David Thomas, « Explanations of the Incarnation
in Early ‘Abbasid Islam » (p. 127-149), montre que la
défense des dogmes de I'Incarnation et de la Trinité,
en réponse aux attaques musulmanes, recourt a
I'idée de trois hypostases agissant de concert, ce qui
est bien plus proche de la conception coranique que
de la dogmatique chalcédonienne ou anti-chalcédo-
nienne. Lauteur illustre cette formation d'une langue
théologique commune par Iétude minutieuse du
vocabulaire et des concepts utilisés par trois théo-
logiens du 1x¢: le melkite Théodore Abl Qurra, le
nestorien "Ammar al-Basri et le jacobite Habib ibn
Hidma Abu Ra'ita et de la réfutation de ces dogmes
par le penseur shi'ite Abu Ishaq al-Warrag.

John W. Watt, « The Strategy of the Baghdad Phi-
losophers. The Aristotelian Tradition as a Common
Motif in Christian and Islamic Thought» (p. 151-165),
appuie ce theme de l'inculturation culturelle sur
I'étude des philosophes chrétiens de Bagdad qui, aux
Ix¢ et x¢ siecles, font le méme usage de l'aristotélisme
que les philosophes musulmans. Le cas particulier de
la transmission de I'Organon montre le r6le joué par
les chrétiens, leur participation aux débats autour de
ce texte, mais aussi I'usage spécifique qu'ils font de
la raison pour défendre leur propre théologie face a
I'islam et face aux autres branches du christianisme.

Herman G.B. Teule, « The Transmission of Islamic
Culture to the World of Syriac Christianity: Barhe-
braeus’ Translation of Avicenna’s Kitdb al-iSarat wa
|-tanbihat. First Soundings » (p. 167-184), développe
un autre exemple de cet espace philosophique com-
mun: celui de la traduction en syriaque du Kitdb

al-isarat wa I-tanbihadt, célébre traité philosophique
|

d’lbn Sina, qu'effectua Barhebraeus au xni siecle.
Cette version, établie sans doute dans un but péda-
gogique, fut largement diffusée puisquelle nous est
connue par neuf manuscrits. Barhebraeus se montre
un traducteur fidele, y compris lorsqu'’il cite le Coran
ou se réfere a des notions proprement musulmanes,
encore qu'il n’hésite pas a revenir aux termes grecs
(par exemple eskima pour l'arabe Sakl).

Plusieurs contributions développent le theme
des interactions culturelles dans le domaine de la
poésie. James R. Russell, « The Credal Poem Hawa-
tov Xostovanim (‘| Confess in Faith’) of St Nersés
the Graceful » (p. 185-236), analyse cette ceuvre tres
populaire dans laquelle Nersés Snorhali, catholicos
arménien et théologien du xi® siecle, mit en vers
I'exposé de la foi. Russell décrit longuement dans la
premiére partie de cet article les différents courants
qui ont traversé I'Eglise arménienne, afin de replacer
la production de ce poéme dans un large contexte
idéologique. Face a 'ampleur des conversions a l'islam,
face a la pression de Byzance et de Rome, face au
choc suscité par de la chute d’Edesse en 1144, Nersés
affirme par cette composition didactique (dont
Russell donne a la fin de l'article une traduction en
anglais) la foi de I'Eglise arménienne dans un triple
but d'enseignement, de renouvau, de résistance.

Seta B. Dadoyan, « A Case Study for Redefining Ar-
menian-Christian Cultural Identity in the Framework
of Near Eastern Urbanism — 13th Century: The Nasiri
Futuwwa Literature and the Brotherhood Poetry
of Yovhannés and Konstantidin Erzénkac'i — Texts
and Contexts» (p.237-264), établit un parallele
convaincant entre les organisations fraternelles de
jeunes (fityan) dans les villes islamiques et celles de
jeunes (manuks) dans les villes arméniennes, parti-
culierement Erzinjan (ou Erzénka). Ainsi les themes
développés dans les poemes de Kostandin Erzénkac'i

— dont de longs passages sont ici traduits — sont les
mémes que ceux de la littérature de futuwwa. Ces
organisations étaient modelées par l'irréligiosité dans
les pratiques et les croyances, ce qui conduisit a des
mesures similaires prises d'abord par le calife al-Nasir
(m. 1225), ensuite par I'Eglise d’Erzinjan en 1280.

Deux marqueurs culturels, le nom et la date, font
l'objet de breves études. Jos J.S. Weitenberg, « Cultural
Interaction in the Middle East as Reflected in the
Anthroponomy of Armenian 12th-14th Century
Colophons » (p.265-273), a relevé 8 250 anthropony-
mes dans les colophons arméniens: a coté d'une tres
large majorité (87 %) de noms traditionnels (bibliques,
arméniens, iraniens, syriaques, grecs, arméniens)
une proportion notable de noms turco-mongols au
xivesiécle (mais en dehors du clergé), notamment
chez les femmes serait le signe d'une société en in-

teraction culturelle avec les peuples nouvellement
|

BCAI 24 — 2008 129

BCAIl 24 (2008) Van Ginkel J.J., Murre-van den Berg H.L., Van Lint T.M. (eds.): Redefining Christian Identity. Cultural Interaction in the Middle East since the Rise of Islam.,
recensé par Frangoise Micheau
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

arrivés au Proche-Orient. S. Brock, « The Use of Hijra
Dating in Syriac Manuscripts: a Preliminary Inves-
tigation » (p.275-290), a relevé 85 occurrences de
datation hégirienne dans des manuscrits syriaques
(dontil donne la liste détaillée en annexe) sur un total
de quelque 2 600 manuscrits copiés entre le vili€et le
xx¢ siecle. C'est au x11%, avec 23 colophons sur plus
de 200, que cette proportion est la plus importante.
Prudemment, l'auteur n'avance pas d’explication au
terme d’une enquéte qu'il affirme préliminaire.

Fabrizio A. Pennacchietti, « Versioni cristiane e
giudaiche di una legenda islamica» (p.291-299), re-
léve diverses traces de la légende de Jésus redonnant
vie a un crane dans le désert. Si la premiére mention
se trouve chez un auteur musulman Ishaq ibn Bisr
(m.821), son origine chrétienne ne fait pas de doute.
Mais fortement islamisée elle est citée par des auteurs
comme al-Gazali, Galal al-Din Rami et Farid al-Din
‘Attar et connnut une large diffusion dans les cultures
musulmanes, jusqu’au Soudan et I'Inde. Par ailleurs,
elle n'est pas inconnue dans la littérature juive. Cet
exemple suggestif d'osmose culturelle, selon les ter-
mes mémes de l'auteur, mériterait de plus longues
investigations davantage historicisées.

Premiére des contributions consacrées a |épo-
que moderne, Heleen Murre-van den Berg, « The
Church of the East in the Sixteenth to the Eighteeth
Century: World Church or Ethnic Community ?»
(p.301-320), s'interroge avec beaucoup de prudence
sur la nature de I'Eglise dite chaldéeene a I'époque
moderne. Si, au temps des Abbassides, et encore des
Mongols, elle était consciente de son universalité,
ainsi que l'atteste la correspondance du catholicos
Timothée, et se caractérisait par sa pluri-ethnicité,
cette Eglise devient progressivement, a partir du
xIve siécle, une Eglise ethnique qui se définit alors, et
encore aujourd’hui, comme «assyrienne ». Elle nen
perd pas pour autant tout sentiment d'appartenance
universelle, ainsi que le refléte la lettre adressée en
1504 par les évéques d’Inde au patriarche. Néanmoins
les relations nouées avec Rome et la création d’'une
Eglise uniate participent d’une autre évolution: la
recherche d’'un appui en Occident dans un contexte
d’isolement de plus en plus grand dans des sociétés
devenues tres majoritairement musulmanes.

Alessandro Mengozzi, « Neo-Syriac Literature
in Context: a Reading of the Durektd On Revealed
Truth by Josep of Telkepe (17th Century)» (p.320-
333), reléve dans ces poémes liturgiques rédigés en
néo-araméen des emprunts au vocabulaire musul-
man, ce qu'il interpréte comme une « appropriation
polémique des ressources de l'adversaire. »

S'intéressant de méme a la poésie populaire,
mais dans une perspective plus sociétale que littéraire,

Theo Maarten Van Lint, « The Gift of Poetry: Khidr
|

and John the Baptist as Patron Saints of Muslim and
Armenian ASigs — Asuts» (p.335-378), souligne les
interpénétrations culturelles dont témoigne la fonc-
tion similaire — initiation et protection - exercée par
Jean-Baptiste chez les asuts arméniens, par Hidr chez
les asigs turcs, I'un et I'autre liés 2 la figure d’Elie.

S. Peter Cowe, « The Politcs of Poetics: Islamic
Influence on Armenian Verse» (p.379-403), offre
une vaste rétrospective de la poésie arménienne,
sur pres d’'un millénaire, organisée autour du theme,
développé dans d'autres contributions, des influences
arabes, persanes et turques.

Le classement des contributions par ordre
chronologique n'est pas seulement de commodité.
Il releve d'une vision générale, clairement exposée
dans l'introduction rédigée par Heleen Murre-Van
den Berg (p. vii-x1v), selon laquelle trois phases — rein-
terpretation, inculturation, isolation — caractérisent
I'histoire des Eglises d'Orient placées sous domination
musulmane. Une premiéere époque, marquée par la
réinterprétation de I'héritage préislamique chrétien, a
fait place a une période d’'inculturation marquée par
I'emprunt de nouveaux éléments au contexte islami-
que, avant que n‘advienne a partir du xi€ siecle l'iso-
lement de communautés devenues minoritaires. Ces
définitions des différentes stratégies mises en ceuvre
semblent assez pertinentes; elles soulignent que les
communautés ont di s'adapter afin de s'affirmer,
de se maintenir, de survivre, ce qui exclut de parler
d’assimilation (concept que récuse Murre-Van den
Berg). Toutes les contributions se situent dans ce
cadre général d’'analyse. Mais, dans cette perspective,
I'islam n'est qu’une toile de fond sur laquelle s'inscrit
I'histoire des communautés chrétiennes d'Orient, et
ses propres évolutions, notamment les formes d’ac-
culturation qu'il a également connues, ne sont prises
en considération que de maniere exceptionnelle.

Frangoise Micheau
Université Paris 1

BCAI 24 — 2008 130
BCAIl 24 (2008) Van Ginkel J.J., Murre-van den Berg H.L., Van Lint T.M. (eds.): Redefining Christian Identity. Cultural Interaction in the Middle East since the Rise of Islam.,
recensé par Frangoise Micheau
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

	Accueil
	BCAI – sommaires
	tome 24 – 2008
	tome 23 – 2007
	tome 22 – 2006
	tome 21 – 2005
	tome 20 – 2004
	tome 19 – 2003
	tome 18 – 2002
	tome 17 – 2001
	tome 16 – 2000
	tome 15 – 1999
	tome 14 – 1998
	tome 13 – 1997
	tome 12 – 1996
	tome 11 – 1994
	tome 10 – 1993
	tome 9 – 1992
	tome 8 – 1992
	tome 7 – 1990
	tome 6 – 1989
	tome 5 – 1988
	tome 4 – 1987
	tome 3 – 1986
	tome 2 – 1985
	tome 1 – 1984




