
	 BCAI 24 – 2008	 117

III. Histoire

Safi Omid, The Politics of Knowledge in Premodern Islam – Negociating Ideology and Religious Inquiry. [Vanessa Van Renterghem]

Safi �Omid,  
The Politics of Knowledge in Premodern Islam – 
Negociating Ideology and Religious Inquiry.

Chapel Hill, The University of North Carolina 
Press (Islamic Civilization and Muslim 
Networks), 2006, liii + 292 p. 
ISBN : 978-0807856574

Malgré son titre ambitieux, l’ouvrage d’Omid Safi, 
professeur associé à la University of North Carolina, 
est consacré à la seule période seldjoukide (ve-vie/
xie-xiie siècles). Il poursuit deux objectifs princi-
paux : d’une part, l’étude de l’établissement tardif 
d’une « idéologie seldjoukide » visant à légitimer le 
pouvoir de la dynastie turque en l’associant à une 
ferme orthodoxie sunnite ; d’autre part, l’analyse des 
relations entretenues entre les Grands Seldjoukides et 
quelques-unes des principales figures du mysticisme 
iranien. Au passage, Safi s’intéresse au rôle du grand 
vizir Niẓām al-Mulk (m. 485/1092) dans la consolida-
tion de l’État seldjoukide et aborde la question des 
institutions de type madrasa et ḫānqāh financées par 
les souverains et leur entourage. L’interaction entre le 
politique et le religieux est en permanence au cœur 
des questions posées par l’ouvrage.

L’étude débute par un plaidoyer rappelant à 
juste titre la nécessité de confronter sources arabes 
et persanes sous peine d’obtenir une vision partielle 
de l’histoire de la période seldjoukide. Les sources 
utilisées (p. xliv-liii) sont classées par catégories, et 
comprennent des textes historiographiques (annales, 
histoires dynastiques, dictionnaires biographiques), 
des traités politiques (en particulier le Siyāsat-nāma 
de Niẓām al-Mulk et les ouvrages d’Abū Ḥāmid 
al-Ġazālī) et divers ouvrages produits par ulémas 
et soufis de la période. Cependant, la plus grande 
partie du contenu de l’ouvrage repose sur l’analyse de 
sources persanes. Les seuls textes historiographiques 
arabes réellement mis à contribution sont l’abrégé 
de l’histoire des Seldjoukides écrite par ʿImād al-Dīn 
al-Iṣfahānī (m. 597/1201) – Nuṣrat al-fatra, abrégé 
par al-Bundārī (milieu du viie/xiiie siècle) sous le 
titre Zubdat al-nuṣra (1) – et le Kāmil d’Ibn al-Aṯīr 
(m. 630/1232). L’absence de recours à des textes cru-
ciaux comme le Kitāb al-Muntaẓām d’Ibn al-Ǧawzī 
(s’achevant en 574/1178) est inexplicable dans cette 
étude se glorifiant de faire usage de 70 000 pages de 
sources primaires (p. xxviii) (2).

Après une introduction faisant largement 
double emploi avec les développements ultérieurs, 
et invoquant de façon quelque peu chaotique la 
tutelle méthodologique de Foucault et Althusser, 
le chapitre 1 s’attaque à la « déconstruction du 
mythe des Grands Seldjoukides ». Il s’intéresse au 

contenu de l’idéologie mise en place pour légitimer 
les sultans turcs parvenus au pouvoir par la force, en 
les présentant comme champions de l’orthodoxie 
sunnite contre toutes hérésies et déviances, loyaux 
envers le calife abbasside, protecteurs de l’ordre 
social et proches des ulémas – thèmes que Safi s’in-
génie à déconstruire un à un au fil de ce chapitre. Il 
note le lien établi par les sources pro-seldjoukides 
entre ordre (niẓām) et religion (dīn) et insiste sur 
leur besoin de « construire » un ennemi hétérodoxe 
(les Ismaéliens d’Alamut) et une menace sociale et 
morale (la discorde sociale, fitna, et la corruption 
morale, fasād) pour mieux mettre en valeur leur 
propre orthodoxie. Les passages les plus intéressants 
concernent la réécriture de l’histoire des débuts de la 
famille seldjoukide ; ils reposent sur la comparaison 
entre les histoires dynastiques seldjoukides et un 
texte persan plus ancien mais perdu, le Malik-Nāma, 
partiellement conservé par Bar Hebraeus. Cependant, 
la production de ce que Safi nomme « l’idéologie 
seldjoukide », dans l’ensemble postérieure au règne 
de Grands Seldjoukides, est insuffisamment contex-
tualisée et problématisée ; l’auteur se contente d’en 
analyser le contenu sans s’intéresser aux motivations 
de son élaboration. Il affirme le caractère conscient 
de cette construction, voulue et soutenue par les 
souverains, sans pour autant clarifier historiquement 
leur rôle dans ce processus.

Autant Safi se montre critique envers les sources 
pro-seldjoukides, autant il adhère à l’image flatteuse 
forgée par les biographes du vizir Niẓām al-Mulk, à 
qui il consacre le second chapitre de son ouvrage. 
La reconstitution qu’il offre de la carrière de Niẓām 
al-Mulk au service des sultans Alp Arslān puis 
Malikšāh n’offre pas grand-chose de nouveau. Safi 
argumente en faveur de la responsabilité dans la mort 
du vizir de son rival Tāğ al-Mulk, du sultan Malikšāh 
et de son épouse Tarkān Ḫātūn, sans renvoyer à la 
bibliographie la plus récente sur le sujet (3). Il affirme 
par ailleurs le rôle central des vizirs dans le système 
seldjoukide, sans particulièrement étayer cette thèse : 

(1)  Il est d’ailleurs surprenant que Safi ait choisi de classer ce 
texte, entièrement consacré à l’histoire des Seldjoukides, parmi 
les annales, alors qu’il n’en épouse pas la forme, et non parmi les 
histoires dynastiques recensées juste après. Il semble que la distin-
ction linguistique entre annales en arabe et histoires dynastiques 
en persan soit à l’origine de ce choix, qui reste contestable.
(2)  Ibn al-Ğawzī (orthographié Ibn Jawzī) et son petit-fils Sibṭ ibn 
al-Ğawzī sont invoqués à de rares reprises par Safi, mais toujours 
à travers des citations de seconde main (voir p. 101, n. 113, p. 205, 
n. 12 et p. 237, n. 73).
(3)  Voir par exemple Carole Hillenbrand, « 1092: A Murderous 
Year », in Proceedings of the 14th Congress of the Union européenne 
des arabisants et islamisants, Budapest Studies in Arabic 15-16, 
1995, p. 281-296.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Safi Omid: The Politics of Knowledge in Premodern Islam – Negociating Ideology and Religious Inquiry., recensé par Vanessa Van Renterghem
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 24 – 2008	 118

III. Histoire

« Les vizirs étaient les piliers centraux (linchpins) 
unissant les différents réseaux musulmans composés 
de sultans et califes, intellectuels et soldats, soufis 
et juristes » (p. 43). Il fait enfin de Niẓām al-Mulk le 
parangon du vizirat seldjoukide, incarnation vivante 
du gouvernement de l’époque.

Le chapitre 3, qui se donne pour objectif de dé-
crire « l’appareil d’État » (State Apparatus) seldjoukide, 
se prête à bien des critiques. Safi rend Niẓām al-Mulk 
responsable de la plupart des institutions qui, selon 
lui, avaient pour but principal de soutenir l’idéologie 
d’État des sultans turcs. Au prix d’un anachronisme 
notable, il compare le système de surveillance et de 
répression d’État analysé par Michel Foucault dans 
Surveiller et punir au réseau d’espionnage et d’infor-
mation (ḫabar, barīd) préconisé par Niẓām al-Mulk 
dans son Siyāsat-nāma. Quant à « l’appareil d’État » 
seldjoukide à proprement parler, Safi en distingue 
deux composantes majeures : l’iqṭāʿ et le patronage 
des milieux religieux par la fondation d’institutions 
comme la madrasa et la ḫānqāh.

Les développements concernant l’iqṭāʿ (p. 87-
90) sont pour le moins surprenants : Safi voit dans 
l’utilisation de ce système d’allotissement des 
revenus fiscaux des terres aux émirs seldjoukides 
une volonté de contrôle du territoire par le pouvoir 
central, assortie d’une tentative pour sédentariser 
les nomades turkmènes (4) – interprétations pour le 
moins démenties par les faits.

L’auteur passe ensuite à l’étude du mécénat 
d’État destiné à attacher aux souverains seldjoukides 
les principaux ulémas et mystiques de leur temps. 
Son étude des madrasas est cependant extrême-
ment succincte et fondée sur l’unique exemple des 
fondations de Niẓām al-Mulk à Bagdad et Nishapur ; 
Safi semble de plus ignorer les études majeures sur 
le rôle des madrasas dans l’inféodation des ulémas 
aux puissants (5). Toujours soucieux de glorifier Niẓām 
al-Mulk, l’auteur conclut que les fondations du vizir 
persan eurent pour effet rien moins que de restaurer 
l’ordre social, former de futurs administrateurs pour 
le régime seldjoukide (6), et enfin ressouder l’unité 
musulmane (p. 97). Son étude de la ḫānqāh est tout 
aussi critiquable : Safi ne propose aucune définition 
de cette institution, et se contente d’affirmer la flui-
dité des « frontières » existant entre la madrasa et la 
ḫānqāh, sans préciser outre mesure le type d’activité 
qui s’y déroulaient, ni décrire les principales institu-
tions de ce type dans l’Iran seldjoukide.

Le chapitre suivant est consacré à celui que 
Safi considère comme « le principal porte-parole du 
régime seldjoukide » (p. 171), Abū Ḥāmid al-Ġazālī 
(m. 505/1111). À travers l’analyse de ses traités poli-
tiques en persan et en arabe, Safi cherche à prouver 
la versatilité d’al-Ġazālī envers les Seldjoukides, 

passant de l’apologie du califat à la justification de 
l’obéissance aux sultans. L’entreprise d’historicisation 
de l’œuvre d’al-Ġazālī est louable, mais le fait qu’une 
bonne partie de l’argumentation se fonde sur des 
ouvrages d’attribution douteuse affaiblit en grande 
part le raisonnement.

Safi est plus convaincant dans le chapitre 5, 
lorsqu’il entreprend l’analyse des hagiographies de 
deux grandes figures du soufisme iranien des ve-vie/
xie-xiie siècles, Abū Saʿīd-i Abī ‘l-Ḫayr de Mayhana 
(m. 440/1049) et Aḥmad-i Ğām (m. 536/1141). In-
sistant avec raison sur l’insertion sociale des soufis 
de l’époque, Safi s’intéresse à la façon dont les récits 
hagiographiques postérieurs ont utilisé ces personna-
ges pour légitimer le pouvoir seldjoukide. Il distingue 
trois types de topoi dans les récits de rencontre entre 
soufis et souverains : la clairvoyance (firāsa) d’un 
mystique capable de prédire un avenir grandiose à 
un futur souverain encore inconnu, la bénédiction 
accordée au souverain par délégation de la baraka du 
saint, et enfin la dévotion (irāda) du souverain envers 
le mystique, concrétisée par le mécénat. Cependant, 
si l’analyse des récits hagiographiques est éloquente, 
la partie concernant le patronage des institutions 
soufies est à nouveau plus qu’allusive, ne reposant 
sur aucun fait précis.

Le dernier chapitre de l’ouvrage est dédié à une 
figure ouvertement chère à Safi, le mystique ʿAyn 
al-Quḍāt al-Hamaḏānī, mis à mort sur volonté du 
sultan seldjoukide Maḥmūd et de son vizir Dargazīnī 
en 525/1131. Safi en fait un anticonformiste (mave-
rick, p. 172), un homme dont « la baraka n’était pas à 
vendre » (p. 200), symbole de la résistance à l’appareil 
d’État seldjoukide en raison de ses attaques virulentes 
contre les ulémas recherchant les biens matériels et la 
proximité des puissants. La critique est intéressante, 
mais on peut se demander en quoi elle est spécifique 

(4)  Ce dernier argument, notons-le, s’appuie sur un passage 
du Siyāsat-nāma conseillant d’employer les Turkmènes comme 
pages à la cour seldjoukide, ne concernant en rien l’iqṭāʿ (p. 89). 
De plus, l’iqṭāʿ était destinée aux chefs militaires (émirs) et non 
à l’ensemble des nomades turkmènes ayant immigré en Iran 
à la suite de la conquête seldjoukide ; elle ne s’accompagnait 
aucunement d’une obligation de résidence.
(5)  En particulier, ne figurent en bibliographie ni l’étude 
pionnière de Joan Gilbert (« Institutionalization of Muslim 
Scholarship and Professionalization of the Ulamâ in Medieval 
Damascus », Studia Islamica, 1980, p.105-134), ni la stimulante 
analyse de Michael Chamberlain (Knowledge and social practice 
in medieval Damascus, 1190-1350, Cambridge, Cambridge Uni-
versity Press, 1994) sur Damas.
(6)  Une thèse formulée par Klara Klausner (The Seljuk Vezirate - A 
Study of Civil administration, 1055-1194, Harvard Middle Eastern 
Monograph Series, XXII, 1973, par exemple p. 5) et reprise par 
bien des études postérieures, mais que les sources ne confirment 
absolument pas.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Safi Omid: The Politics of Knowledge in Premodern Islam – Negociating Ideology and Religious Inquiry., recensé par Vanessa Van Renterghem
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 24 – 2008	 119

III. Histoire

à ʿAyn al-Quḍāt et à l’époque seldjoukide, comme 
semble le penser l’auteur.

Safi déplore à plusieurs reprises, à juste titre, 
l’absence d’une histoire non idéologique des Seld-
joukides – entendons des Seldjoukides d’Iran –, mais 
précise qu’il n’a pas pour objet de pallier cette lacune ; 
son ouvrage se veut ainsi une analyse de l’idéologie 
sous-tendant les histoires seldjoukides, déjà en 
grande partie entreprise (avec d’autres objectifs) par 
Julia Scott Meisami (7). La démarche, qui consiste à 
historiciser la construction de tels discours, est ho-
norable ; mais le résultat n’est pas véritablement à la 
hauteur du défi. De façon générale, l’ouvrage souffre 
d’un manque de connaissance des siècles précédant 
l’arrivée au pouvoir des Seldjoukides ; bien des points 
considérés ici comme relevant par excellence de la 
période gagneraient à être replacés dans un temps 
plus long ou comparés avec les évolutions prenant 
place dans d’autres régions du dār al-islām médiéval. 
De plus, certains écueils ne sont pas évités : bien 
que Safi se défende, dans sa préface et sa conclusion, 
de tout essentialisme, il n’hésite pas à dire que son 
objectif est aussi de dresser le tableau d’un Islam 
pré-moderne « pluriethnique » et intellectuellement 
varié (p. 207), sans pour autant interroger le sens de 
la notion d’ethnicité à l’époque étudiée (8).

L’ouvrage souffre enfin de nombreuses répéti-
tions, à l’intérieur des chapitres et entre eux, ren-
dant la lecture fastidieuse ; les principaux apports 
de l’étude de Safi (la construction de la légitimité 
religieuse et politique seldjoukide et l’usage de l’ha-
giographie soufie dans ce but) auraient gagné à 
être synthétisés dans un article. Un des mérites de 
l’ouvrage est cependant d’incorporer une importante 
bibliographie en persan (sources et études), rendant 
accessible aux chercheurs non-persanisants un 
aperçu de l’historiographie iranienne moderne sur 
les Seldjoukides – globalement hostile aux souverains 
turcs pour des raisons nationalistes et religieuses.

Vanessa Van Renterghem 
INALCO - Paris

(7)  Persian Historiography to the End of the Twelfth Century, 
Édimbourg, Edinburg University Press, 1999.
(8)  Safi va jusqu’à interpréter l’élimination par Ṭuġril Beg des 
émirs turcs présents à Bagdad à l’époque où il prit la ville comme 
étant l’expression d’un conflit inter-tribal turc et non comme la 
simple suppression d’un danger militaire potentiel (p. 35).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Safi Omid: The Politics of Knowledge in Premodern Islam – Negociating Ideology and Religious Inquiry., recensé par Vanessa Van Renterghem
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	Accueil
	BCAI – sommaires
	tome 24 – 2008
	tome 23 – 2007
	tome 22 – 2006
	tome 21 – 2005
	tome 20 – 2004
	tome 19 – 2003
	tome 18 – 2002
	tome 17 – 2001
	tome 16 – 2000
	tome 15 – 1999
	tome 14 – 1998
	tome 13 – 1997
	tome 12 – 1996
	tome 11 – 1994
	tome 10 – 1993
	tome 9 – 1992
	tome 8 – 1992
	tome 7 – 1990
	tome 6 – 1989
	tome 5 – 1988
	tome 4 – 1987
	tome 3 – 1986
	tome 2 – 1985
	tome 1 – 1984




