| Il. HisTOIRE |

SAFI Omid,
The Politics of Knowledge in Premodern Islam —
Negociating Ideology and Religious Inquiry.

Chapel Hill, The University of North Carolina
Press (Islamic Civilization and Muslim
Networks), 2006, LilI + 292 p.

ISBN: 978-0807856574

Malgré son titre ambitieux, 'ouvrage d’'Omid Safi,
professeur associé a la University of North Carolina,
est consacré a la seule période seldjoukide (ve-vi¢/
x18-x11¢ siecles). Il poursuit deux objectifs princi-
paux: d’'une part, l'étude de I'établissement tardif
d’'une «idéologie seldjoukide » visant a légitimer le
pouvoir de la dynastie turque en l'associant a une
ferme orthodoxie sunnite; d'autre part, I'analyse des
relations entretenues entre les Grands Seldjoukides et
quelques-unes des principales figures du mysticisme
iranien. Au passage, Safi s'intéresse au réle du grand
vizir Nizam al-Mulk (m.485/1092) dans la consolida-
tion de I'Etat seldjoukide et aborde la question des
institutions de type madrasa et hangah financées par
les souverains et leur entourage. L'interaction entre le
politique et le religieux est en permanence au coeur
des questions posées par lI'ouvrage.

Létude débute par un plaidoyer rappelant a
juste titre la nécessité de confronter sources arabes
et persanes sous peine d'obtenir une vision partielle
de I'histoire de la période seldjoukide. Les sources
utilisées (p.xLiIv-Lin) sont classées par catégories, et
comprennent des textes historiographiques (annales,
histoires dynastiques, dictionnaires biographiques),
des traités politiques (en particulier le Siydsat-ndma
de Nizam al-Mulk et les ouvrages d’Aba Hamid
al-Gazali) et divers ouvrages produits par ulémas
et soufis de la période. Cependant, la plus grande
partie du contenu de l'ouvrage repose sur I'analyse de
sources persanes. Les seuls textes historiographiques
arabes réellement mis a contribution sont I'abrégé
de I'histoire des Seldjoukides écrite par ‘Imad al-Din
al-Isfahani (m.597/1201) — Nusrat al-fatra, abrégé
par al-Bundari (milieu du viie/xin® siecle) sous le
titre Zubdat al-nusra") — et le Kamil d’lbn al-Atir
(m.630/1232). Labsence de recours a des textes cru-
ciaux comme le Kitab al-Muntazam d’lbn al-Gawzi
(s'achevant en 574/1178) est inexplicable dans cette
étude se glorifiant de faire usage de 70 000 pages de
sources primaires (p.xxvii) @,

Apres une introduction faisant largement
double emploi avec les développements ultérieurs,
et invoquant de facon quelque peu chaotique la
tutelle méthodologique de Foucault et Althusser,
le chapitre 1 s'attaque a la « déconstruction du

mythe des Grands Seldjoukides ». Il s’intéresse au
|

contenu de I'idéologie mise en place pour légitimer
les sultans turcs parvenus au pouvoir par la force, en
les présentant comme champions de l'orthodoxie
sunnite contre toutes hérésies et déviances, loyaux
envers le calife abbasside, protecteurs de l'ordre
social et proches des ulémas — themes que Safi s’in-
génie a déconstruire un a un au fil de ce chapitre. Il
note le lien établi par les sources pro-seldjoukides
entre ordre (nizam) et religion (din) et insiste sur
leur besoin de « construire » un ennemi hétérodoxe
(les Ismaéliens d’Alamut) et une menace sociale et
morale (la discorde sociale, fitna, et la corruption
morale, fasad) pour mieux mettre en valeur leur
propre orthodoxie. Les passages les plus intéressants
concernent la réécriture de I'histoire des débuts de la
famille seldjoukide; ils reposent sur la comparaison
entre les histoires dynastiques seldjoukides et un
texte persan plus ancien mais perdu, le Malik-Nama,
partiellement conservé par Bar Hebraeus. Cependant,
la production de ce que Safi nomme «l'idéologie
seldjoukide », dans I'ensemble postérieure au regne
de Grands Seldjoukides, est insuffisamment contex-
tualisée et problématisée; l'auteur se contente d'en
analyser le contenu sans s’intéresser aux motivations
de son élaboration. Il affirme le caractéere conscient
de cette construction, voulue et soutenue par les
souverains, sans pour autant clarifier historiquement
leur réle dans ce processus.

Autant Safi se montre critique envers les sources
pro-seldjoukides, autant il adhére a I'image flatteuse
forgée par les biographes du vizir Nizam al-Mulk, a
qui il consacre le second chapitre de son ouvrage.
La reconstitution qu'il offre de la carriére de Nizam
al-Mulk au service des sultans Alp Arslan puis
Maliksah n'offre pas grand-chose de nouveau. Safi
argumente en faveur de la responsabilité dans la mort
du vizir de son rival Tag al-Mulk, du sultan Maliksah
et de son épouse Tarkan Hatiin, sans renvoyer a la
bibliographie la plus récente sur le sujet ®). Il affirme
par ailleurs le réle central des vizirs dans le systeme
seldjoukide, sans particulierement étayer cette these:

(1) 1l est d'ailleurs surprenant que Safi ait choisi de classer ce
texte, entiérement consacré a |'histoire des Seldjoukides, parmi
les annales, alors qu'il n'en épouse pas la forme, et non parmi les
histoires dynastiques recensées juste aprés. Il semble que la distin-
ction linguistique entre annales en arabe et histoires dynastiques
en persan soit a l'origine de ce choix, qui reste contestable.

(2) Ibnal-Gawzi (orthographié Ibn Jawzi) et son petit-fils Sibt ibn
al-Gawzi sont invoqués a de rares reprises par Safi, mais toujours
a travers des citations de seconde main (voir p. 101, n. 113, p. 205,
n.12 et p.237,n.73).

(3) Voir par exemple Carole Hillenbrand, « 1092: A Murderous
Year », in Proceedings of the 14th Congress of the Union européenne
des arabisants et islamisants, Budapest Studies in Arabic 15-16,
1995, p. 281-296. I

BCAI 24 — 2008 17
BCAI 24 (2008) Safi Omid: The Politics of Knowledge in Premodern Islam - Negociating Ideology and Religious Inquiry., recensé par Vanessa Van Renterghem
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

« Les vizirs étaient les piliers centraux (linchpins)
unissant les différents réseaux musulmans composés
de sultans et califes, intellectuels et soldats, soufis
et juristes» (p.43). Il fait enfin de Nizam al-Mulk le
parangon du vizirat seldjoukide, incarnation vivante
du gouvernement de I'époque.

Le chapitre 3, qui se donne pour objectif de dé-
crire «'appareil d’Etat » (State Apparatus) seldjoukide,
se préte a bien des critiques. Safi rend Nizam al-Mulk
responsable de la plupart des institutions qui, selon
lui, avaient pour but principal de soutenir I'idéologie
d’Etat des sultans turcs. Au prix d’'un anachronisme
notable, il compare le systeme de surveillance et de
répression d’Etat analysé par Michel Foucault dans
Surveiller et punir au réseau d'espionnage et d'infor-
mation (habar, barid) préconisé par Nizam al-Mulk
dans son Siyasat-nama. Quant a «l'appareil d’Etat »
seldjoukide a proprement parler, Safi en distingue
deux composantes majeures: I'iqta” et le patronage
des milieux religieux par la fondation d'institutions
comme la madrasa et la hangah.

Les développements concernant l'igta” (p.87-
90) sont pour le moins surprenants: Safi voit dans
l'utilisation de ce systéme d’allotissement des
revenus fiscaux des terres aux émirs seldjoukides
une volonté de controle du territoire par le pouvoir
central, assortie d'une tentative pour sédentariser
les nomades turkménes () — interprétations pour le
moins démenties par les faits.

L'auteur passe ensuite a I'étude du mécénat
d’Etat destiné  attacher aux souverains seldjoukides
les principaux ulémas et mystiques de leur temps.
Son étude des madrasas est cependant extréme-
ment succincte et fondée sur 'unique exemple des
fondations de Nizam al-Mulk a Bagdad et Nishapur;
Safi semble de plus ignorer les études majeures sur
le r6le des madrasas dans I'inféodation des ulémas
aux puissants ). Toujours soucieux de glorifier Nizam
al-Mulk, 'auteur conclut que les fondations du vizir
persan eurent pour effet rien moins que de restaurer
l'ordre social, former de futurs administrateurs pour
le régime seldjoukide ), et enfin ressouder I'unité
musulmane (p.97). Son étude de la hangah est tout
aussi critiquable: Safi ne propose aucune définition
de cette institution, et se contente d’affirmer la flui-
dité des « frontieres » existant entre la madrasa et la
hangah, sans préciser outre mesure le type d’activité
qui s’y déroulaient, ni décrire les principales institu-
tions de ce type dans I'lran seldjoukide.

Le chapitre suivant est consacré a celui que
Safi considére comme «le principal porte-parole du
régime seldjoukide» (p.171), Aba Hamid al-Gazali
(m.505/1111). A travers I'analyse de ses traités poli-
tiques en persan et en arabe, Safi cherche a prouver

la versatilité d'al-Gazali envers les Seldjoukides,
|

passant de l'apologie du califat a la justification de
l'obéissance aux sultans. Lentreprise d’historicisation
de I'ceuvre d'al-Gazali est louable, mais le fait qu'une
bonne partie de l'argumentation se fonde sur des
ouvrages d’attribution douteuse affaiblit en grande
part le raisonnement.

Safi est plus convaincant dans le chapitre 5,
lorsqu'il entreprend I'analyse des hagiographies de
deux grandes figures du soufisme iranien des ve-vi¢/
x1°-xn¢ siecles, Aba Sa‘id-i Abi ‘I-Hayr de Mayhana
(M. 440/1049) et Ahmad-i Gam (m.536/1141). In-
sistant avec raison sur l'insertion sociale des soufis
de I'époque, Safi s'intéresse a la fagcon dont les récits
hagiographiques postérieurs ont utilisé ces personna-
ges pour légitimer le pouvoir seldjoukide. Il distingue
trois types de topoi dans les récits de rencontre entre
soufis et souverains: la clairvoyance (firasa) d’'un
mystique capable de prédire un avenir grandiose a
un futur souverain encore inconnu, la bénédiction
accordée au souverain par délégation de la baraka du
saint, et enfin la dévotion (irada) du souverain envers
le mystique, concrétisée par le mécénat. Cependant,
si 'analyse des récits hagiographiques est éloquente,
la partie concernant le patronage des institutions
soufies est a nouveau plus qu’allusive, ne reposant
sur aucun fait précis.

Le dernier chapitre de I'ouvrage est dédié a une
figure ouvertement chere a Safi, le mystique ‘Ayn
al-Qudat al-Hamadani, mis a mort sur volonté du
sultan seldjoukide Mahmad et de son vizir Dargazini
en 525/1131. Safi en fait un anticonformiste (mave-
rick, p.172), un homme dont « la baraka n'était pas a
vendre » (p.200), symbole de la résistance a I'appareil
d’Etat seldjoukide en raison de ses attaques virulentes
contre les ulémas recherchant les biens matériels et la
proximité des puissants. La critique est intéressante,
mais on peut se demander en quoi elle est spécifique

(4) Ce dernier argument, notons-le, s'appuie sur un passage
du Siyasat-nama conseillant d'employer les Turkmenes comme
pages a la cour seldjoukide, ne concernant en rien l'igta“ (p. 89).
De plus, l'igta” était destinée aux chefs militaires (émirs) et non
a I'ensemble des nomades turkmeénes ayant immigré en Iran
a la suite de la conquéte seldjoukide; elle ne s'accompagnait
aucunement d’une obligation de résidence.

(5) En particulier, ne figurent en bibliographie ni I'étude
pionniére de Joan Gilbert («Institutionalization of Muslim
Scholarship and Professionalization of the Ulama in Medieval
Damascus », Studia Islamica, 1980, p.105-134), ni la stimulante
analyse de Michael Chamberlain (Knowledge and social practice
in medieval Damascus, 1190-1350, Cambridge, Cambridge Uni-
versity Press, 1994) sur Damas.

(6) Une thése formulée par Klara Klausner (The Seljuk Vezirate - A
Study of Civil administration, 1055-1194, Harvard Middle Eastern
Monograph Series, XXII, 1973, par exemple p.5) et reprise par
bien des études postérieures, mais que les sources ne confirment
absolument pas.

| BCAI 24 — 2008 18

BCAI 24 (2008) Safi Omid: The Politics of Knowledge in Premodern Islam - Negociating Ideology and Religious Inquiry., recensé par Vanessa Van Renterghem
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| lIl. HISTOIRE

a ‘Ayn al-Qudat et a I'époque seldjoukide, comme
semble le penser l'auteur.

Safi déplore a plusieurs reprises, a juste titre,
I'absence d’une histoire non idéologique des Seld-
joukides — entendons des Seldjoukides d’Iran —, mais
précise qu'il na pas pour objet de pallier cette lacune;
son ouvrage se veut ainsi une analyse de I'idéologie
sous-tendant les histoires seldjoukides, déja en
grande partie entreprise (avec d'autres objectifs) par
Julia Scott Meisami ?). La démarche, qui consiste a
historiciser la construction de tels discours, est ho-
norable; mais le résultat n'est pas véritablement a la
hauteur du défi. De facon générale, l'ouvrage souffre
d’un manque de connaissance des siécles précédant
I'arrivée au pouvoir des Seldjoukides; bien des points
considérés ici comme relevant par excellence de la
période gagneraient a étre replacés dans un temps
plus long ou comparés avec les évolutions prenant
place dans d’autres régions du dar al-islam médiéval.
De plus, certains écueils ne sont pas évités: bien
que Safi se défende, dans sa préface et sa conclusion,
de tout essentialisme, il n’hésite pas a dire que son
objectif est aussi de dresser le tableau d'un Islam
pré-moderne « pluriethnique » et intellectuellement
varié (p.207), sans pour autant interroger le sens de
la notion d'ethnicité a I'époque étudiée ).

Louvrage souffre enfin de nombreuses répéti-
tions, a l'intérieur des chapitres et entre eux, ren-
dant la lecture fastidieuse; les principaux apports
de I’étude de Safi (la construction de la légitimité
religieuse et politique seldjoukide et I'usage de I'ha-
giographie soufie dans ce but) auraient gagné a
étre synthétisés dans un article. Un des mérites de
l'ouvrage est cependant d’incorporer une importante
bibliographie en persan (sources et études), rendant
accessible aux chercheurs non-persanisants un
apercu de I'historiographie iranienne moderne sur
les Seldjoukides — globalement hostile aux souverains
turcs pour des raisons nationalistes et religieuses.

Vanessa Van Renterghem
INALCO - Paris

(7) Persian Historiography to the End of the Twelfth Century,
Edimbourg, Edinburg University Press, 1999.

(8) Safi va jusqu’a interpréter élimination par Tugril Beg des
émirs turcs présents a Bagdad a I'époque ou il prit la ville comme
étant l'expression d’'un conflit inter-tribal turc et non comme la
simple suppression d’un danger militaire potentiel (p. 35).

BCAI 24 — 2008 1S

BCAI 24 (2008) Safi Omid: The Politics of Knowledge in Premodern Islam - Negociating Ideology and Religious Inquiry., recensé par Vanessa Van Renterghem
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

	Accueil
	BCAI – sommaires
	tome 24 – 2008
	tome 23 – 2007
	tome 22 – 2006
	tome 21 – 2005
	tome 20 – 2004
	tome 19 – 2003
	tome 18 – 2002
	tome 17 – 2001
	tome 16 – 2000
	tome 15 – 1999
	tome 14 – 1998
	tome 13 – 1997
	tome 12 – 1996
	tome 11 – 1994
	tome 10 – 1993
	tome 9 – 1992
	tome 8 – 1992
	tome 7 – 1990
	tome 6 – 1989
	tome 5 – 1988
	tome 4 – 1987
	tome 3 – 1986
	tome 2 – 1985
	tome 1 – 1984




