
	 BCAI 24 – 2008	 109

III. Histoire

Porter Yves, Les Iraniens. [Orkhan Mir-Kasimov]

Porter �Yves,  
Les Iraniens.

Paris, Armand Colin (Civilisations. Histoire 
d’un peuple), 2006, 342 p.  
ISBN : 978-2200268251

Le livre d’Yves Porter est un ouvrage général 
qui s’adresse à un large public désireux de faire une 
première connaissance avec la civilisation iranienne. 
Il est divisé en quatre parties selon les grandes pé-
riodes historiques : Antiquité (depuis les origines 
jusqu’à l’avènement de l’islam, p. 13-121), période 
médiévale (viie-xve  siècle, p. 121-201), période mo-
derne (Safavides et Qajars, p. 201-265) et période 
contemporaine (Pahlavis et République islamique, 
p. 265-333). La bibliographie (p. 335-336) est très in-
complète et n’inclut notamment aucun ouvrage sur 
l’histoire de la pensée (par exemple, pour la période 
islamique, l’ouvrage encyclopédique d’H. Corbin, En 
Islam Iranien, la compléterait utilement, d’autant 
plus qu’Y. Porter fait référence à cet auteur p. 221). 
La bibliographie est suivie de l’index (p. 337-339), 
qui est plutôt un index des noms, également très 
incomplet. Le choix des entrées semble aléatoire (par 
exemple, il comprend les noms de «Ferdowsi», «Hâ-
fez», «Jâmi», «Navâ’i», «Rudaki» et «Sa’di», tandis 
que ceux d’autres grands poètes comme «‘Attâr», 
«Khayyâm», «Nezâmi», «Rûmi», pourtant figurant 
dans le texte, en sont absents). L’ouvrage comporte 
plusieurs cartes et illustrations. 

Dans l’avant-propos (p. v-vi), l’auteur note le défi 
que représente la tâche de « résumer » en quelques 
centaines de pages l’histoire plurimillénaire de l’Iran. 
Il précise donc les limites de son ouvrage : « les choix 
ont dû être faits et ceux-ci impliquent nécessairement 
les manques » (p. v).

Dans l’introduction (p. 5-7), l’auteur apporte 
quelques corrections et précisions aux clichés 
communs concernant l’Iran : l’Iran ne fait pas partie 
du monde arabe, la langue persane appartient à la 
famille indo-européenne, les ancêtres des Iraniens 
ne sont apparus sur le plateau iranien qu’à la fin du 
IIe ou début du Ier millénaire avant  J.-C., le chiisme 
duodécimain ne s’est établi comme religion d’État 
qu’à partir du xvie siècle, etc. Géographiquement, 
le territoire de l’Iran actuel n’est qu’une partie de 
ce que comprenait l’Iran à certaines étapes de son 
histoire. C’est ainsi que, de nos jours, les différents 
dialectes du persan sont parlés en dehors des fron-
tières iraniennes, au Tadjikistan et en Afghanistan 
notamment. L’auteur fait également quelques mises 
au point d’ordre méthodologique et terminologique, 
concernant par exemple l’évolution de la conception 
de l’État qui n’est pas la même à l’époque achéménide 

et aujourd’hui, ou la signification des mots « Iran » et 
« Perse ». À la fin de l’introduction, l’auteur donne le 
plan général de l’ouvrage : analyse de la configuration 
physique du territoire, suivie d’un résumé des prin-
cipales étapes historiques accompagnées des excur-
sions ponctuelles dans les domaines de l’architecture, 
de l’art et de la culture.

La première partie, « Des origines à l’islam », 
commence par une définition géographique et 
une courte présentation ethnolinguistique de l’Iran 
contemporain (p. 10-12). Le chapitre I, « Des premiers 
peuplements au royaume des Mèdes » (p. 14-35), 
retrace l’évolution des conditions climatiques du 
plateau iranien et des régions voisines depuis le 
Ve millénaire, l’émergence des premiers États (Elam), 
leurs rapports avec les grands royaumes de l’Orient 
ancien, notamment l’Assyrie et la Babylonie. L’auteur 
décrit la formation de nouveaux royaumes et l’arrivée, 
par vagues successives, de nouveaux peuples sur le 
plateau iranien, et notamment de nouvelles popula-
tions indo-européennes, ancêtres des Mèdes et des 
Perses (début du Ier millénaire avant J.-C.). Les luttes 
incessantes entre les grands royaumes (Assyrie, Baby-
lonie, Urartu, Elam, Médie) sont aggravées, à la fin du 
viiie siècle, par l’arrivée de nouvelles tribus d’envahis-
seurs iraniens – les Cimmériens et les Scythes – qui 
change radicalement la balance des forces dans la 
région. Il en résulte le renforcement de la Médie qui 
s’oppose désormais à la Babylonie. En tant qu’allié du 
roi Babylonien, Cyrus, roi des Perses, remporte une 
victoire sur Astyage, roi des Mèdes et son grand-père, 
préparant ainsi l’éclosion de l’Empire achéménide. 
Notons qu’une carte serait utile au lecteur pour 
mieux représenter les luttes des grands royaumes 
de l’Orient ancien. Le deuxième chapitre (p. 37-62) 
est consacré à l’Empire achéménide, premier em-
pire de l’Antiquité intégrant la totalité des anciens 
royaumes d’Égypte à l’Indus, depuis sa fondation 
par Achéménès jusqu’à la consolidation d’un empire 
centralisé sous Darius Ier (522-486 av. J.-C.), puis son 
déclin et sa conquête par Alexandre de Macédoine, 
le « dernier des Achéménides ». Le troisième chapitre 
(p. 65-83) couvre la période depuis la mort d’Alexan-
dre (ive s. av. J.-C.) jusqu’à la fin de la dynastie parthe 
des Arsacides (iiie s. apr. J.-C.). Pendant la période 
séleucide, la synthèse entre la culture grecque et les 
cultures locales des royaumes faisant partie de l’Em-
pire achéménide, commencée déjà sous Alexandre, 
se poursuit. Le royaume gréco-bactrien notamment 
propage la civilisation hellénistique dans l’Inde et en 
Asie centrale. Cependant, le caractère hétéroclite de 
l’Empire séleucide ainsi que l’opposition à la puissance 
montante de l’Empire romain qui marque toute cette 
période mènent à l’affaiblissement des Séleucides et 
à l’extension du domaine parthe. Les rois parthes, qui 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Porter Yves: Les Iraniens., recensé par Orkhan Mir-Kasimov
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 24 – 2008	 110

III. Histoire

réclament significativement le titre achéménide de 
Grands Rois, parviennent à consolider de nouveau les 
provinces de l’Empire iranien, notamment pendant 
le règne de Mithridate II (m. 88 av. J.-C.). La dynastie 
arsacide se maintient pendant quatre siècles, en lutte 
constante avec les légions romaines. On regrette le 
peu d’informations sur la synthèse d’idées qui présida 
à la formation de la culture hellénistique, réunissant 
la civilisation grecque et les cultures des anciens 
royaumes d’Orient, fondamentale pour la période 
médiévale. L’auteur ne fait en outre aucune mention 
de la naissance du christianisme. Enfin, le quatrième 
chapitre (p. 85-116) décrit le rayonnement des Sas-
sanides, dynastie dont l’héritage culturel, intellectuel 
et administratif a profondément influencé l’époque 
musulmane.

La deuxième partie couvre la période depuis 
l’avènement de l’islam jusqu’aux Safavides. Dans le 
cinquième chapitre, l’auteur retrace les principales 
étapes de la formation et de la consolidation de 
l’Empire musulman, dont l’Iran est désormais une 
des provinces. Cependant, avec l’éclatement de 
l’Empire aux ixe-xie  siècles, les provinces orientales 
commencent à prendre une certaine autonomie par 
rapport au pouvoir central : c’est notamment le cas 
des provinces sud-caspiennes protégées par la chaîne 
de l’Alborz, région connue sous le nom de Daylam, et 
du Khorâsân. Les dynasties iraniennes qui émergent 
à cette période – Bâwandides, Ziyârides, Buyyides, 
Tâhirides, Saffârides, Sâmânides –, bien que nomi-
nalement les vassaux du calife, exercent leur autorité 
sur de vastes territoires en Iran et en Irak allant, dans 
le cas des Buyyides, jusqu’à prendre le pouvoir réel 
suprême dans l’Empire, le calife étant cantonné dans 
un rôle factice. Cette période de l’autonomie relative 
est caractérisée également par la renaissance de 
la culture persane, mettant notamment en valeur 
l’héritage de l’ancien Iran (Rūdakī, Daqīqī, Firdawsī, 
mise par écrit des grands textes zoroastriens) et d’un 
rayonnement intellectuel (Rāzī, Avicenne). Les dynas-
ties persanes sont suivies, entre le xie et le xiie siècle, 
par les dynasties turques, dont les plus puissantes 
ont été les Ghaznavides et les Seljoukides (chap. 7, 
p. 151-166). Cependant, les sultans turcs gardent le 
système administratif persan ; se poursuit également 
le développement littéraire, artistique et intellec-
tuel, notamment en langue persane (Bīrūnī, ʿAṭṭār, 
Niẓāmī). Sur l’initiative du célèbre vizir seljoukide 
Niẓām al-Mulk sont créées les premières madrasa. 
Le pouvoir califal, déjà affaibli face à l’indépendance 
grandissante des différentes parties de l’Empire mu-
sulman, est supprimé définitivement par l’invasion 
mongole qui bouleverse l’Orient musulman au 
xiiie  siècle (chap. 8, p. 167-180). Cependant, sous 
les Ilḫāns, l’Iran est réunifié. C’est une période de 

prospérité qui voit aussi une floraison notable des 
arts et des sciences, illustrée par les noms tels que 
Ǧalāl al-Dīn Rūmī, Saʿdī, Ḥāfiẓ Širāzī, Naṣīr al-Dīn Ṭūsī. 
La mort du dernier des Ilḫāns, Abā Sāʿid, en 1336, 
est suivie par la lutte pour le pouvoir dans laquelle 
s’affrontent différents clans : Injuides, Muzaffarides, 
Chupânides, Jalâ’irides et Karts. À la fin du xive siècle, 
l’Iran est réuni de nouveau par Tamerlan. Malgré la 
division qui suit la mort de ce dernier en 1405, la 
grande partie de son Empire persiste sous le règne 
de son fils et principal héritier, Shāh Rukh (m. 1447). 
Les régions occidentales de l’Empire sont cependant 
dominées par les Jalâ’irides et les confédérations 
tribales des Ak- et des Qara-qoyunlu, qui s’opposent 
souvent aux Timourides (chap. 9, p. 181-196). Les trois 
capitales – Samarkand, Herat et Tabriz – président 
au rayonnement artistique et intellectuel pendant 
cette période.

La troisième partie, « L’Iran moderne » (p. 198-
261), comprend l’histoire des Safavides et des Qajars, 
avec les interludes des Afshârs et des Zands. Cepen-
dant, la note sur l’ascension des Safavides se trouve à 
la fin de la partie précédente (p. 189-190). Pendant la 
période safavide (1501-1736, p. 201-230), caractérisée 
entre autres par l’activation des relations diploma-
tiques et commerciales avec les pays occidentaux, 
les limites de l’Iran se rapprochent de ses frontières 
actuelles. Du point de vue idéologique, le fait le plus 
marquant de cette période est la proclamation du 
chiisme duodécimain comme la religion officielle 
d’État, ce qui démarque l’Iran de ses voisins sunnites, 
et l’émergence du clergé chiite qui jouera un rôle de 
plus en plus important dans l’évolution postérieure 
du pays. Ce clergé s’organise en une hiérarchie lors 
de la période qajare (1779-1925, p. 233-261). Malgré 
les tentatives de modernisation, le pouvoir monar-
chique s’affaiblit et doit désormais compter avec la 
volonté du peuple soutenu par le clergé chiite qui 
détient désormais un pouvoir quasi illimité. En 1906, 
l’Iran adopte la constitution visant la création d’une 
Assemblée nationale à qui le souverain doit céder le 
pouvoir. Les pays occidentaux deviennent un facteur 
de plus en plus important dans la politique extérieure 
de l’Iran, partagé en 1907 en zones d’influence russe 
et britannique. Ces derniers organisent l’exploitation 
des gisements de pétrole. Après la Première Guerre 
mondiale, soucieux de garantir leurs intérêts en Iran, 
ils soutiennent en 1921 un coup d’État qui annonce 
l’avènement de la dernière dynastie royale iranienne, 
celle des Pahlavi.

Le douzième chapitre, « L’ère des Pahlavi » 
(p. 265-312), ouvre la quatrième et dernière partie 
de l’ouvrage consacrée à la période contemporaine. 
Pendant le demi-siècle pahlavi, la modernisation se 
poursuit à un rythme accéléré, l’Iran évoluant vers 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Porter Yves: Les Iraniens., recensé par Orkhan Mir-Kasimov
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 24 – 2008	 111

III. Histoire

une république laïque proche du modèle turc. Ce-
pendant, l’augmentation des revenus pétroliers, qui 
donne les moyens des réformes, accentue en même 
temps l’écart entre les élites et la majorité du peuple. 
Cet écart et le mécontentement de certaines classes 
de la société devant l’occidentalisation trop rapide 
suscitent un mouvement de contestation intérieure 
mené par le clergé chiite, dont le leader est l’ayatollah 
Khomeyni. En 1979, ce dernier se trouve à la tête de 
la république approuvée par référendum – c’est la 
naissance de la République islamique (p. 313-328) 
dirigée par le clergé religieux. La guerre avec l’Irak 
a pour conséquence le durcissement intérieur et 
extérieur du régime et vaut à l’Iran l’inimitié des 
voisins arabes. Les relations avec le bloc communiste 
dominé par l’URSS et les pays occidentaux, les États-
Unis en tête, sont également tendus. De nos jours 
encore, malgré sa situation géopolitique extrême-
ment importante et son énorme potentiel culturel, 
économique et politique, l’Iran se trouve isolé sur la 
scène internationale.

Dans l’ensemble, l’ouvrage atteint son objectif, 
qui est de donner au lecteur non spécialiste une 
première idée très générale de l’histoire de l’Iran. Le 
principal point faible, c’est l’absence quasi totale de 
références à l’histoire de la pensée, qui rend la présen-
tation manifestement unilatérale. Les courts chapi-
tres sur la vie artistique et intellectuelle et les « bilans » 
situés à la fin de chaque chapitre ne comblent pas ce 
vide. Ils pourraient être très utilement complétés par 
quelques renseignements permettant au lecteur de 
mieux situer les principaux courants de pensée men-
tionnés dans le texte. Par exemple, une courte note 
sur l’opposition entre les partisans de la théologie 
dialectique et les traditionnistes en islam chiite serait 
très utile dans le premier chapitre de la IIe partie, dans 
la note sur la période abbasside, pour comprendre 
les fondements historiques de la dichotomie osuli/
akhbari mentionnée à la fin de la IIIe partie relative-
ment à la période qajare (p. 259 – notons aussi que 
la graphie akbari admise dans le texte peut prêter à 
confusion), d’autant plus que ce fait est essentiel pour 
comprendre l’idéologie de la République islamique. 
Le réformisme de Ǧamāl al-Dīn al-Afġānī au xixe siè-
cle (IIIe partie, p. 246, 259-260) était pour une part 
dirigé contre la stagnation de la théologie dialectique 
en islam depuis le xve siècle : un résumé de la question 
serait donc utile dans la partie correspondante de 
l’ouvrage. Loin d’être un phénomène isolé, le mou-
vement de Bāb (IIIe partie, p. 240, 260-261) s’inscrit 
dans la tradition des mouvements messianiques et 
syncrétistes renforcés notamment à l’époque suivant 
l’invasion mongole ; là aussi, une courte note aurait 
suffi pour donner au lecteur une perspective histori-
que. Ces informations seraient d’autant mieux venues 

que, comme nous l’avons déjà remarqué au début 
de ce compte rendu, la bibliographie de l’ouvrage 
ne fournit aucune indication au lecteur désireux de 
mieux connaître la diversité foisonnante des courants 
théologiques, philosophiques, mystiques iraniens, 
dont les doctrines ont pour beaucoup déterminé la 
direction qu’a prise « l’histoire d’un peuple », pour 
revenir au titre de la collection.

Orkhan Mir-Kasimov 
EPHE - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Porter Yves: Les Iraniens., recensé par Orkhan Mir-Kasimov
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	Accueil
	BCAI – sommaires
	tome 24 – 2008
	tome 23 – 2007
	tome 22 – 2006
	tome 21 – 2005
	tome 20 – 2004
	tome 19 – 2003
	tome 18 – 2002
	tome 17 – 2001
	tome 16 – 2000
	tome 15 – 1999
	tome 14 – 1998
	tome 13 – 1997
	tome 12 – 1996
	tome 11 – 1994
	tome 10 – 1993
	tome 9 – 1992
	tome 8 – 1992
	tome 7 – 1990
	tome 6 – 1989
	tome 5 – 1988
	tome 4 – 1987
	tome 3 – 1986
	tome 2 – 1985
	tome 1 – 1984




