| Il. HisTOIRE |

NEevo Yehuda D., KOREN Judith,
Crossroads to Islam. The Origins of the Arab
Religion and the Arab State.

Amherst-New-York, Prometheus Books,
2003, 462 p.
ISBN: 978-1591020832.

Prometheus Books, maison d‘édition new-yor-
kaise connue pour la publication d’études critiques
portant sur la genése de I'islam notamment grace a
I'impulsion d’Ibn Warraq, propose avec Crossroads
to Islam un ouvrage anticonformiste qui s'appuie sur
les travaux de I'archéologue israélien Yehuda D. Nevo.
Ecrit par son assistante Judith Koren aprés la mort
prématurée de celui-ci, ce livre développe une thése
radicale: celle que la naissance de l'islam telle qu'elle
apparait dans les sources arabes et islamiques nest
que pure fiction. S'inscrivant dans une démarche de
révisionnisme historique, les auteurs remettent en
cause l'existence de Muhammad et la réalité histo-
rique de la conquéte arabe. Selon eux, I'islam comme
religion ne fit son apparition que sous I'impulsion
tardive des premiers dirigeants arabes a la fin du
vii¢siecle de l'ere chrétienne. La démonstration s'orga-
nise en trois parties. Un premier chapitre est consacré
alasituation de 'Empire byzantin dans ses frontieres
orientales du v¢ au vii®siecle. La partie suivante décrit
la prise de pouvoir et la naissance d’un Etat arabe a
la suite de l'effondrement et du retrait des Byzantins
de leurs régions orientales. Enfin, une analyse finale
est consacrée a la naissance de la religion islamique
qui succéde a la création d’'un Etat arabe.

Intitulé « The Background », le chapitre | sefforce
d'exposer les stratégies politiques et militaires qui
président aux décisions des autorités byzantines.
Celles-ci manifestent la volonté de modifier leurs
relations avec les autochtones de la partie orien-
tale de I'Empire (actuellement Liban, Israél, Jordanie,
territoires palestiniens et Syrie occidentale). Leur
objectif est ainsi de laisser ces populations étrangeres
se gouverner elles-mémes. Cette décision entraine
deux difficultés majeures: dans son désengagement,
comment controler les richesses produites et cel-
les qui transitent sur ces territoires? Et comment
conduire un retrait politique et administratif sans
créer déventuelles zones qui pourraient a l'avenir
menacer 'Empire byzantin? Face a ces problémes
trois stratégies furent envisagées:

1. Diviser ces régions en multiples petits royau-
mes qui seraient sous la tutelle de chefs tribaux
mutuellement hostiles entre eux;

2. Confier ces entités politiques a une élite tribale
devenue cliente de 'Empire byzantin;

3. Abandonner administrativement ces régions
sans le proclamer. C'est cette derniere option qui fut
choisie par les autorités byzantines.

Entre le 1ve et le vii®siecle, fidéle a cette straté-
gie de désengagement volontaire, Byzance va sur le
terrain:

1. Remplacer ses armées régulieres par des
Arabes locaux qui défendent les frontiéres et devien-
nent ainsi des fédérés (foederati). Par la suite, leur
compétence s'élargit avec la perception d'un impdt
annuel; ainsi, des le vi€ siecle, les populations sont
régulierement taxées par les Arabes;

2. Poursuivre son retrait de ces régions avec le
démantelement du royaume ghassanide divisé en
quinze tribus et avec les invasions perses qui révelent
I'incapacité des Byzantins a défendre leurs provinces
orientales malgré la contre offensive d’Héraclius;

3. Promouvoir l'autonomie des élites politiques
et ecclésiastiques locales. Byzance facilite les conflits
et persécutions religieuses pour se désengager de
ces régions;

4. Déplacer les tribus arabes de la périphérie
des royaumes orientaux byzantins vers le cceur des
régions du Sam.

Le chapitre Il, intitulé « The Takeover and the
Rise of the Arab State», s'appuie sur une lecture
critique des sources internes et externes (islamiques
et non islamiques) afin de démontrer qu’aucune
preuve d’une invasion planifiée des Arabes n'est
avérée. Selon les auteurs, vers 630, dans les régions
précédemment indiquées du Sam, coexistent deux
types de populations: 'une sédentaire, chrétienne
et arabe, assimilée a la culture byzantine, et l'autre,
nomade et semi-nomade, constituée de soldats fé-
dérés a Byzance et assurant la surveillance du limes.
Ces derniers vont progressivement prélever 'impot
non plus pour I'Empire mais a leur seul bénéfice. La
période qui suit, jusqu’au début du vi€ siecle, ne
fournit aucune preuve d'invasions arabes. Il n'y a
aucune grande bataille avérée dans la littérature sy-
riaque et grecque. C'est une preuve, selon les auteurs,
qu’il n'y a eu aucune invasion arabe, I'événement le
plus anciennement relaté étant la guerre entre ‘Al et
Mu‘awiya en 657. Une autre preuve est le dévelop-
pement progressif d'une monnaie, d'abord de type
arabo-byzantine, puis uniquement arabe. Cette évo-
lution marque la consolidation d’un pouvoir arabe
s'inscrivant d'abord sur un territoire limité, de Baysan
a Homs, puis sur une vaste région dont Mu‘awiya
devint le chef apreés la bataille de Siffin, s’affirmant
alors comme le premier dirigeant arabe. A la fin du
vii¢siecle, le retrait de la présence byzantine est total.
Ce départ laisse un immense territoire aux prises a
des bouleversements qui se traduisent par:

BCAI 24 — 2008

BCAIl en ligne

101

BCAI 24 (2008) Nevo Yehuda D., Koren Judith: Crossroads to Islam. The Origins of the Arab Religion and the Arab State., recensé par Mehdi Azaiez
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1. Des luttes intestines entretenues par le vide
laissé par les Byzantins. Les villes de Syrie et du nord
de la Palestine émettent leur propre monnaie. Les an-
ciens fédérés arabes continuent a prélever les tributs,
mais cette fois en leur propre nom. Ce prélévement
s'accompagne de guerre entre chefs tribaux;

2.La consolidation du pouvoir de Mu‘awiya qui
prend le contréle des régions autour de Damas;

3. Cette période se conclut par le triomphe de
Mu‘awiya sur ses adversaires a la bataille de Siffin en
657 et 'établissement de son leardership sur la région,
puis sur 'Egypte et I'lrak.

Cette prééminence établie d’'une souveraineté
arabe sur la région du Sam n’'implique pas une rup-
ture totale avec l'entité byzantine. Si Mu‘awiya gou-
verne sur une organisation de type tribal ou il serait
en quelque sorte un seigneur féodal, il n'en demeure
pas moins que cet espace géographique commerce
avec Byzance et subit son influence culturelle comme
l'atteste I'architecture byzantine du Dome du Rocher.
Ces quelques considérations font dire aux auteurs
que le nouvel Etat arabe est en réalité un Etat client
qui paye un tribut a Byzance et cela malgré les ré-
formes de la monnaie de "Abd al Malik abolissant
l'influence byzantine.

Le chapitre Ill, intitulé « The Arab Religion »,
infere que I'islam comme religion succede a la nais-
sance d’un Etat arabe, mais ne la précéde pas. Cette
croyance procede de la rencontre insolite de trois
influences qui vont se rejoindre:

1. Un monothéisme indéterminé qui repose
uniquement sur la croyance en un Dieu supérieur:
Allah. La premiere mention d’'un prophéte du nom de
Muhammad date de 730 sous le régne de Hisam;

2. Un abrahamisme dont des sources chrétien-
nes (Sozomenus et Sébéos) nous informent qu'il s'agit
d’'un monothéisme ismaélite. Les disciples de cette
croyance semblent préférer une vie aux frontieres
orientales (sud-ouest du Neguev, nord de Gaza);

3. Un judéo-christianisme qui reconnait Jésus
comme prophete et dont le message aurait été trahi
par Paul et ses disciples. La connaissance de ce cou-
rant religieux est connue par les homélies du pseudo-
Clément au Ive siecle. Les similarités avec I'islam
sont nombreuses: priere en direction de )Jérusalem,
négation de la crucifixion, haute estime de la langue
(originelle: I'hébreu), croyance en la corruption du
message antérieur (christianisme paulinien), insis-
tance dans le respect de la loi (circoncision et sabbat),
reconnaissance des prophétes du Tanakh.

Ces trois courants vont se rencontrer dans un
contexte politique et administratif encadré par trois
protagonistes: une élite urbaine chrétienne, des
chefs urbains arabes qui ont épousé cette forme

basique de monothéisme et une population arabe
|

lll. HISTOIRE

paienne nouvellement venue. A la fin du vii® siécle,
la religion officielle avec un prophete national arabe
est proclamée. L'apparition tardive de la mention
de « Muhammad » sexplique selon les auteurs par
le besoin de compenser I'absence de généalogie
prestigieuse du coté arabe. ‘Abd al Malik aurait ainsi
décidé de créer un prophete national. Les auteurs
justifient leur affirmation par une analyse du nom
de « Muhammad ». Ce serait "“Abd al Malik qui aurait
fait passer cette épithete désignant un attribut du
messager a un nom désignant le prophete de I'islam.
Apres 691 et a travers la dynastie marwanide, la poli-
tique officielle est d’intégrer des formules religieuses
qui citent nommément le prophéte de I'islam. L'Etat
décide également de se dissocier de la religion chré-
tienne. Le Dome du Rocher est un témoin privilégié
de ce divorce.

Louvrage est fortement influencé — sans réel
recul critique — par une école de pensée « hypercri-
tique » portée par des grands noms de l'islamologie
contemporaine tels que John Wansbrough, Patricia
Crone et Fred Donner. Ces derniers ont en commun
une lecture qui remet en cause I'historiographie
classique des débuts de I'lslam et propose a travers
des analyses littéraires ou des références externes a
la tradition islamique (sources syriaques et grecques)
de reconstituer les premiers siecles de la religion mu-
sulmane. Comme eux, Nevo et Koren affirment que
le berceau de l'islam est a situer hors de I'Arabie et
remettent en cause l'existence méme de Mahomet.
Le Coran et la religion qui sera appelée islam sont les
produits d’une histoire longue qui nait de lI'influence
d’éléments exogenes: sectes chrétiennes judaisées
notamment (cf. l'ouvrage de John Wansbrough, The
Sectarian Milieu).

Bien qu’une importante annexe fournisse des
reproductions de textes épigraphiques issus du désert
du Neguey, ce type de documents n‘occupe pas de
place significative dans la démonstration des auteurs.
En effet, ils ne parlent d’épigraphie qu'aux p.69, 197-
200, 273-274. En l'occurrence, les considérations
d'ordre numismatique sont beaucoup plus présen-
tes. Cette place réduite de I'épigraphie est d'autant
plus génante qu'elle sous-tend en fait la vision qu’a
Nevo de la naissance de la religion islamique. C’est la
distinction entre trois types de textes épigraphiques
dans le Neguev — des textes pré-muhammadiens ou
n‘apparait pas le nom de Muhammad mais seule-
ment la divinité Allah, des textes muhammadiens,
des textes islamiques — qui lui permet de construire
tout son discours sur I'histoire de la genese de l'islam.
Cette religion serait née d’une croyance confuse de
nature monothéiste autour d’une divinité « Allah »
qui aurait évolué. A la suite d’'une décision politi-

que et religieuse des autorités arabes, une figure
|

BCAI 24 — 2008

BCAIl en ligne

102

BCAI 24 (2008) Nevo Yehuda D., Koren Judith: Crossroads to Islam. The Origins of the Arab Religion and the Arab State., recensé par Mehdi Azaiez
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| lIl. HISTOIRE

prophétique - Muhammad - aurait été créée al'image
des prophetes de I'’Ancien Testament. Enfin, a la
suite de contacts avec des sectes judéo-chrétiennes,
I'islam institutionnel s'est imposé. Ces trois phases
historiques épousent précisément la classification
des inscriptions. On pergoit alors la faiblesse, voire
I'inanité, d’'une telle approche qui névite pas, entre
autres, trois écueils méthodologiques:

1. Elle extrapole des résultats qui sontissus d'une
zone géographique limitée (le Neguev);

2. Elle élimine des sources arabes et islamiques,
les jugeant peu crédibles, mais accepte d'autres sour-
ces exogenes qui pourraient faire 'objet du méme
discrédit. L'analyse critique manque cruellement de
justification scientifique;

3. Elle néglige les découvertes épigraphiques ef-
fectuées dans d’autres zones géographiques, notam-
ment dans la péninsule Arabique. On se rapportera
aux travaux de Sa‘d b. ‘Abd al-"Aziz al-Rasid, Kitabat
islamiyya min Makka al-mukarrama, Riyad 1995. Le
site « Islamic Awareness » reproduit quelques pages

suggestives de ces recherches (http://www.islamic-
awareness.org/History/Islam/Inscriptions/).

Malgré le caractere quelque peu outrancier de
sa theése principale, cette démarche de révisionnisme
historique invite a interroger a nouveaux frais des
faits historiques établis trop souvent sur une lecture
servile des sources arabes et islamiques. Elle permet
également d’attirer 'attention sur la nécessité de
prendre en compte les sources externes (syriaques
notamment) pour tenter d'écrire I'histoire des pre-
miers siecles de I'lslam. Mais, on ne peut suivre les
auteurs dans leur raisonnement pour les raisons indi-
quées plus haut. A I'avenir, nous pourrions souhaiter
une étude exhaustive des inscriptions coraniques
(datables) gravées sur la pierre dans I'ensemble du
Proche-Orient. Nous aboutirions peut-étre a une
cartographie trés suggestive de la diffusion de I'islam
aux premiers siecles.

Mehdi Azaiez
Docrorant a l'université de Provence

BCAI 24 — 2008 103

BCAI 24 (2008) Nevo Yehuda D., Koren Judith: Crossroads to Islam. The Origins of the Arab Religion and the Arab State., recensé par Mehdi Azaiez
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

	Accueil
	BCAI – sommaires
	tome 24 – 2008
	tome 23 – 2007
	tome 22 – 2006
	tome 21 – 2005
	tome 20 – 2004
	tome 19 – 2003
	tome 18 – 2002
	tome 17 – 2001
	tome 16 – 2000
	tome 15 – 1999
	tome 14 – 1998
	tome 13 – 1997
	tome 12 – 1996
	tome 11 – 1994
	tome 10 – 1993
	tome 9 – 1992
	tome 8 – 1992
	tome 7 – 1990
	tome 6 – 1989
	tome 5 – 1988
	tome 4 – 1987
	tome 3 – 1986
	tome 2 – 1985
	tome 1 – 1984




