| Il. HisTOIRE |

EDDE Anne-Marie,
Saladin.

Paris, Flammarion, 2008, 755 p.
ISBN: 978-2082100588

Saladin est le titre de la nouvelle biographie
composée par Anne-Marie Eddé, historienne spé-
cialiste du Proche-Orient a I'époque médiévale. Cet
ouvrage, richement documenté, offre en annexe
une chronologie, une note historiographique, une
bibliographie sélective et un index. Par sa facture
monographique, ce travail retrace la vie et l'ceuvre
de Saladin. En puisant dans les sources médiévales
(arabes ("), syriaques, arméniennes et latines), l'auteur
redessine minutieusement non seulement I'histoire
d’'un sultan, mais celle d’'un siécle mouvementé et
d’'un mode culturel fondé sur « la défense de I'islam ».
Plus thématique que chronologique, cet ouvrage dé-
crit d’'une part la trame événementielle du xi1€ siecle
en Egypte, en Syrie-Palestine et dans une partie de la
Haute-Mésopotamie. Il analyse d’autre part un mode
de gouvernement, une conception du pouvoir et une
vision du monde. Interdisciplinaire, la méthode em-
ployée ne reléve pas uniquement de I'histoire, mais
s'enrichit de I'analyse de discours, de représentations
sociales, d'images, de pensées politiques. C'est cette
quadruple approche que nous souhaitons mettre en
évidence dans cette recension.

En travaillant sur cinquante-neuf sources arabes
classiques et sur une vingtaine en langues occiden-
tales, I'historienne retrace, année apres année, la vie
de ce personnage central dans la conscience arabo-
musulmane. Lauteure s'appuie essentiellement sur les
nombreux documents écrits au x11€ siecle, notamment
récits, traités hagiographiques, correspondances
officielles et décrets. Elle se réfere également aux do-
cuments numismatiques etarchitecturaux (madrasas,
fortifications, citadelles, enceintes, inscriptions, mon-
naies, etc.) pour restituer l'intégralité de sa vie.

Dans le premier chapitre, elle décrit «le monde
de Saladin » (p.24-32), marqué par les conflits entre
le calife abbaside de Bagdad et le calife fatimide du
Caire, ainsi que par les luttes entre musulmans et
Francs. Lentourage familial de Saladin est brieve-
ment décrit pour déceler les éléments enfouis de sa
premiere formation spirituelle et politique. Bien que
les sources soient plutdt rares sur cette période, elles
fournissent néanmoins un éclairage sur les facteurs
décisifs qui fagonnerent le destin de ce personnage.
Les premiers pas de Saladin dans la vie politique et
militaire sont ensuite présentés avec minutie («Le
temps de l'apprentissage », p.33-46). Aprés une pre-
miére partie (p.21-82) consacrée a «|'ascension », la

deuxieme, intitulée « Le sultan » (p.83-198), accorde
|

une attention toute particuliere au sultan et a ses
mesures pragmatiques pour asseoir son autorité
sans rompre avec le calife de Bagdad. Une troisieme
partie, « Lejihad » (p. 199-387) fait naturellement une
large place aux combats menés par Saladin, mais en
évoquant aussi les dimensions stratégiques et idéo-
logiques. Le champ d’investigation sétend ensuite a
«La vie de tous les jours» (p.389-426) — et c'est un
des nombreux points d'intérét de cette biographie -,
ol l'on découvre les détails de la vie quotidienne du
sultan: « priéres et dévotions » (p.392), ses habitudes
en guerre et en chasse (p.400), ses relations avec les
proches (p.402) et ses voyages et résidences (p.410).
Apreés la cinquieme partie («Le gouvernement»,
p.427-535), qui présente des développements origi-
naux sur|économie ou les non-musulmans, la sixieme
et derniere partie ouvre a la «légende » (p.537-582).

Le parcours historique, vérifié et vérifiable, du sul-
tanaété ainsi restitué avec précision et limpidité. Pour
lareconstitution scientifique de ce parcours, 'auteure
se fonde sur deux approches complémentaires: elle
se référe tout d'abord aux données authentifiées par
ses prédécesseurs occidentaux tels que M. C. Lyons
et D. E. P. Jackson (Saladin, The Politics of Holy War,
Cambridge, 1982), H. Mohring (Saladin und der Dritte
Kreuzzug, Wiesbaden, 1980) et Y. Lev (Saladin in Egypt,
Leyde, 1999). Lutilisation de ces monographies témoi-
gne del’ancrage de cette recherche dansle droit fil des
travaux antérieurs, malgré leur perspective « volontai-
rement chronologique et principalement axée sur les
aspects militaires et diplomatiques » (p.711). D’autre
part, I'A. confronte les différentes versions d'un méme
fait en comparant les écrits occidentaux et arabes, et,
pour ces derniers, elle confronte les sources chrétien-
nes aux sources musulmanes. Pour mieux cerner les
enjeux politiques d'un événement, elle compare aussi
les sources sunnites et les sources chiites. Lobjectif de
ces délicates comparaisons est de mettre en évidence
lesfonctions de laversion dominante et les enjeux des
silences, omissions ou exagérations inhérents a toute
historiographie. De méme, I'A. s’est ainsi efforcée de
déméler le vrai du faux, le légendaire de I'historique
afin d’atteindre le seuil nécessaire de I'acceptabilité
rationnelle d'un fait.

Par le nombre important de références aux as-
pects de la vie quotidienne, aux institutions juridiques,
aux phénomenes sociaux (activités des confréries
mystiques, liens entre juifs, chrétiens et musulmans,
économies de marchés, activités commerciales), cet

(1) Les principaux ouvrages arabes mis a contribution pour la
réalisation de ce livre sont: al-Fadil (1135-1200) qui rédigea plus
de huit cents documents; ‘lmad al-Din al-Asfahani (1125-1201),
al-Fath al-qussi fi I-fath al-qudsi, Leyde, 1988; Ibn Saddad (1145-
1234), al-Nawddir al-sultaniyya wa I-mahdsin al-Yasufiyya, 1964;
et, a un degré moindre, Ibn al-Atir, al-Kamil fi I-ta’rih, 1965.

BCAI 24 — 2008 82 |
BCAI 24 (2008) Eddé Anne-Marie: Saladin., recensé par Nejmeddine Khalfallah

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

ouvrage s'apparente a une histoire sociale de I¢poque,
méme si ce n'est pas l'objectif premier.

Plutot que de s'interroger « vainement sur la na-
ture de ses [le sultan] intentions » (p.202), I'A. se livre
al'analyse du discours dirigeant son action politique
et militaire. Par «discours», elle entend I'ensemble
des arguments fournis pour justifier son ceuvre et
lui donner un sens. D’un point de vue structurel, ce
discours fut construit sur une grille d'arguments bien
enchevétrés: face a la suprématie dogmatique du ca-
lifat, Saladin dut justifier ses choix et combats par la
nécessité d’unifier I'islam, condition sine qua non du
gihad (p.202). Pour légitimer ses attaques contre les
Zenguides et les chiites, il invoqua la cohésion de I'is-
lam comme un postulat irréfutable. C'est seulement
en étant unis que les musulmans pourront défendre
les Lieux saints et reprendre Jérusalem, conquise par
les Francs en 1199. Cet appel a I'unité conduisait les
musulmans sunnites a éviter les combats fratricides
et a affaiblir le chiisme. Le ciment de ce discours n'est
autre que I'image du martyr accomplissant son devoir
religieux. Or, nul ne 'accomplira mieux que le sultan
lui-méme, entiérement dévoué a cet impératif divin.
(p.205). Cette argumentation a été théorisée dans
un traité d'incitation au gihdd, rédigé par al-Tarsusi,
(p.216) a l'attention du sultan.

Ce discours de propagande fut extrémement
efficace. Destiné a galvaniser 'imaginaire populaire,
il ne se souciait guére de la cohérence logique. Sa
stratégie visait a persuader un calife indécis, a mobi-
liser des troupes et a réaliser prestement des victoires
militaires. Ce discours parvint a ses fins grace a sa
structure mythique et a 'emploi intense de symboles
(martyr, mort dans le chemin de Dieu, reprise des
Lieux saints, etc.). Lenjeu de I'A. est de décrire les
faits historiques comme l'expression d’'une structure
discursive prégnante qui nourrissait I'imaginaire des
hommes d’alors. Lhistoire de Saladin fait ainsi toute
leur place a la rhétorique guerriere, a une thématique
axée sur la défense de I'islam et a un style performatif
tourné vers le combat chevaleresque.

Par « discours » on entend également I'ensemble
des récits, textes et légendes gravitant autour de
Saladin. Par son important volume, la multitude de
ses émetteurs et la variété de ses themes, ce discours
constitue un hypertexte dont le sens profond est le
conflit des cultures, des mémoires et des valeurs.
Islam et christianisme échangerent a tout niveau,
leurs interactions s'exprimant notamment a travers
I'image de Saladin dans laquelle la révérence des uns
croise la peur des autres. A.-M.Eddé déconstruit ce
discours et le restructure selon les criteres de fiabilité
(vrai/faux) et ceux de fonctionnalité pragmatique
(efficience/inefficience). Son histoire revét ainsi

une certaine dimension logique, rompant avec la
|

narration linéaire des événements, ce qui lui permet
d'explorer le registre des représentations.

Qu'elles relevent de I'appropriation littéraire,
de I'amplification populaire ou de la manipulation
politique, les représentations légendaires et mythi-
ques, tissées autour de Saladin, furent prolixes et
contradictoires. Lauteur se penche sur la naissance
et le devenir d'une légende (p.541-545), générale-
ment axée sur les valeurs chevaleresques et morales
du sultan. Au Moyen Age, les chrétiens s'efforcérent
de le convertir au christianisme pour expliquer la
célérité de ses conquétes militaires: on y vit tantot
un chatiment divin, tant6t un modéle christique
de magnanimité. De méme, on mit l'accent sur ses
qualités guerrieres et chevaleresques, a la recherche
d’'un héros parfait. Pour la postériorité musulmane, il
incarna les pratiques exemplaires de mugdahid, vaillant
et clément. LU'hégémonie de cette image dithyram-
bique n'empécha pas, cependant, I'émergence d’'une
légende noire dans laquelle Saladin fut dépeint en
usurpateur, séducteur et assassin (p.546).

Au xx¢ siecle, cette image prit un nouveau sens.
A cause de I'incurie d’un grand nombre de régimes
arabes, des luttes contre 'Occident, du conflit arabo-
israélien, la légende devient mythe. Ce changement se
justifie par la volonté des chefs d’Etat arabes (Saddam
Hussein, Hafez al-Asad) d’asseoir leur légitimité sur
le modeéle du héros arabe, capable de combattre
I'impérialisme. Sans se référer aux textes fiables de
I'histoire, leur manipulation politique s'apparente
davantage a une rhétorique populiste ou le sultan
est présenté comme un super-libérateur, face aux
nouvelles croisades (américaines).

Par I'examen de ces représentations, I'A. répond
a la préoccupation de tous les historiens: comment
retrouver le vrai personnage dans une masse hé-
téroclite de données, majoritairement fictives? En
rappelant une question, plutot provocatrice, de ). Le
Goff: «Saint Louis a-t-il existé?», (Saint Louis, Paris,
1996, p.314), I'A. s'interroge a son tour: « Saladin a-t-il
existé ?» Ce questionnement est parfaitement motivé,
car la personnalité du sultan ayyoubide fut noyée
dans des documents contradictoires: écrits hagiogra-
phiques I'érigeant au rang des saints et écrits hostiles
le réduisant en opportuniste perfide. De par leur
complexité et leur diversité, ces documents sont dé-
routants: littérature panégyrique, miroir des princes,
conseils politiques, hagiographies, songes, etc. Ainsi,
l'auteure se livre a une véritable archéologie critique
pour faire le départ entre ce qui appartient objecti-
vement a l'histoire et ce qui releve de la légende. Déli-
cate, cette tache présuppose, hormis la connaissance
des sources, la maitrise des tournures médiévales de
pensée et des modes anthropologiques de représen-

tation. Aussi, cette démarche s'inspire-t-elle de celle
|

| BCAI 24 — 2008 83
BCAI 24 (2008) Eddé Anne-Marie: Saladin., recensé par Nejmeddine Khalfallah

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| lIl. HISTOIRE

deJ.-Cl. Garcin, dans son étude du roman de Baybars
qui fit partie de l'univers fictif et de la littérature po-
pulaire arabe entre le x11© et le xvesiécle (cf. Lectures
du roman de Baybars, 2003). Lhistoire de Saladin se
double d’une histoire des images qu'ont faites de lui,
génération apres génération, ses partisans admiratifs
comme ses adversaires les plus acerbes. Sa représen-
tation devient elle-méme un fait historique dont on
pourrait suivre I'évolution a travers les siecles et en
expliquer les lois générales.

La biographie de Saladin n'est envisageable que
dans le cadre d’une histoire des idées qui fagonnaient
I'inconscient politique collectif au x1i® siecle. Le mode
gouvernemental d’alors fut fondé sur une hiérarchie
symbolique assez complexe: le calife gouvernait
au nom de l'application des préceptes musulmans,
communément appelés Sari‘a. Sa légitimité tenait a
son dévouement au service de Dieu et de son Pro-
phete. Le sultan représentait le calife et contribuait
a asseoir cette autorité. Le gihad était un devoir
incombant aux autorités politiques pour défendre
l'islam et sa terre. LA. rappelle succinctement ces
idées et les mobilise pour mieux comprendre les
événements historiques. C'est une maniere de dire
la possibilité de mettre I'histoire des idées au ser-
vice de l'histoire événementielle. Analysé au long
de la troisieme partie (p.199-389), le concept de
« guerre sainte » ou gihdd ne désigne pas uniquement
I'échange des violences militaires entre musulmans et
Francs, mais I'application d'un dogme, d'une disposi-
tion légale et d’'un impératif moral lié a «la défense
de l'islam». Encore vive, cette idée présuppose la
mobilisation des forces de I'histoire pour asseoir un
univers symbolique couvrant a la fois la terre, les
croyances et I'’honneur.

Le choix de cette approche thématique offre a
l'auteur une certaine liberté quant aux contraintes
chronologiques. Par cette approche, elle dépeint la
complexité de ce personnage sans obéir aux techni-
ques narratives linéaires. Appliquée superficiellement
aux phases militaires et aux échanges diplomatiques,
I'approche linéaire risquerait de générer un regard
réducteur sur cette étape cruciale des relations pro-
blématiques entre I'islam et I'Occident.

Saladin a bel et bien ré-existé par l'agréable lec-
ture de cette biographie. Conjuguant la rigueur de
I'érudition et I'éclat du roman, ce livre passionnant fait
apparaitre un personnage clef de I'¢poque médiévale
sous un nouveau jour. Il témoigne également de la
nécessité de marier les approches et les disciplines
pour embrasser la complexité du matériau historique
qui reste a découvrir.

Nejmeddine Khalfallah
INALCO - Paris

BCAI 24 — 2008 84
BCAI 24 (2008) Eddé Anne-Marie: Saladin., recensé par Nejmeddine Khalfallah
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

	Accueil
	BCAI – sommaires
	tome 24 – 2008
	tome 23 – 2007
	tome 22 – 2006
	tome 21 – 2005
	tome 20 – 2004
	tome 19 – 2003
	tome 18 – 2002
	tome 17 – 2001
	tome 16 – 2000
	tome 15 – 1999
	tome 14 – 1998
	tome 13 – 1997
	tome 12 – 1996
	tome 11 – 1994
	tome 10 – 1993
	tome 9 – 1992
	tome 8 – 1992
	tome 7 – 1990
	tome 6 – 1989
	tome 5 – 1988
	tome 4 – 1987
	tome 3 – 1986
	tome 2 – 1985
	tome 1 – 1984




