
	 BCAI 24 – 2008	 82

III. Histoire

Eddé Anne-Marie, Saladin. [Nejmeddine Khalfallah]

Eddé �Anne-Marie,  
Saladin.

Paris, Flammarion, 2008, 755 p. 
ISBN : 978-2082100588

Saladin est le titre de la nouvelle biographie 
composée par Anne-Marie Eddé, historienne spé-
cialiste du Proche-Orient à l’époque médiévale. Cet 
ouvrage, richement documenté, offre en annexe 
une chronologie, une note historiographique, une 
bibliographie sélective et un index. Par sa facture 
monographique, ce travail retrace la vie et l’œuvre 
de Saladin. En puisant dans les sources médiévales 
(arabes (1), syriaques, arméniennes et latines), l’auteur 
redessine minutieusement non seulement l’histoire 
d’un sultan, mais celle d’un siècle mouvementé et 
d’un mode culturel fondé sur « la défense de l’islam ». 
Plus thématique que chronologique, cet ouvrage dé-
crit d’une part la trame événementielle du xiie siècle 
en Égypte, en Syrie-Palestine et dans une partie de la 
Haute-Mésopotamie. Il analyse d’autre part un mode 
de gouvernement, une conception du pouvoir et une 
vision du monde. Interdisciplinaire, la méthode em-
ployée ne relève pas uniquement de l’histoire, mais 
s’enrichit de l’analyse de discours, de représentations 
sociales, d’images, de pensées politiques. C’est cette 
quadruple approche que nous souhaitons mettre en 
évidence dans cette recension.  

En travaillant sur cinquante-neuf sources arabes 
classiques et sur une vingtaine en langues occiden-
tales, l’historienne retrace, année après année, la vie 
de ce personnage central dans la conscience arabo-
musulmane. L’auteure s’appuie essentiellement sur les 
nombreux documents écrits au xiie siècle, notamment 
récits, traités hagiographiques, correspondances 
officielles et décrets. Elle se réfère également aux do-
cuments numismatiques et architecturaux (madrasas, 
fortifications, citadelles, enceintes, inscriptions, mon-
naies, etc.) pour restituer l’intégralité de sa vie.

Dans le premier chapitre, elle décrit « le monde 
de Saladin » (p. 24-32), marqué par les conflits entre 
le calife abbaside de Bagdad et le calife fatimide du 
Caire, ainsi que par les luttes entre musulmans et 
Francs. L’entourage familial de Saladin est briève-
ment décrit pour déceler les éléments enfouis de sa 
première formation spirituelle et politique. Bien que 
les sources soient plutôt rares sur cette période, elles 
fournissent néanmoins un éclairage sur les facteurs 
décisifs qui façonnèrent le destin de ce personnage. 
Les premiers pas de Saladin dans la vie politique et 
militaire sont ensuite présentés avec minutie (« Le 
temps de l’apprentissage », p. 33-46). Après une pre-
mière partie (p. 21-82) consacrée à « l’ascension », la 
deuxième, intitulée « Le sultan » (p. 83-198), accorde 

une attention toute particulière au sultan et à ses 
mesures pragmatiques pour asseoir son autorité 
sans rompre avec le calife de Bagdad. Une troisième 
partie, « Le jihad » (p. 199-387) fait naturellement une 
large place aux combats menés par Saladin, mais en 
évoquant aussi les dimensions stratégiques et idéo-
logiques. Le champ d’investigation s’étend ensuite à 
« La vie de tous les jours » (p. 389-426) – et c’est un 
des nombreux points d’intérêt de cette biographie -, 
où l’on découvre les détails de la vie quotidienne du 
sultan : « prières et dévotions » (p. 392), ses habitudes 
en guerre et en chasse (p. 400), ses relations avec les 
proches (p. 402) et ses voyages et résidences (p. 410). 
Après la cinquième partie (« Le gouvernement », 
p. 427-535), qui présente des développements origi-
naux sur l’économie ou les non-musulmans, la sixième 
et dernière partie ouvre à la « légende » (p. 537-582).

Le parcours historique, vérifié et vérifiable, du sul-
tan a été ainsi restitué avec précision et limpidité. Pour 
la reconstitution scientifique de ce parcours, l’auteure 
se fonde sur deux approches complémentaires : elle 
se réfère tout d’abord aux données authentifiées par 
ses prédécesseurs occidentaux tels que M. C. Lyons 
et D. E. P. Jackson (Saladin, The Politics of Holy War, 
Cambridge, 1982), H. Möhring (Saladin und der Dritte 
Kreuzzug, Wiesbaden, 1980) et Y. Lev (Saladin in Egypt, 
Leyde, 1999). L’utilisation de ces monographies témoi-
gne de l’ancrage de cette recherche dans le droit fil des 
travaux antérieurs, malgré leur perspective « volontai-
rement chronologique et principalement axée sur les 
aspects militaires et diplomatiques » (p. 711). D’autre 
part, l’A. confronte les différentes versions d’un même 
fait en comparant les écrits occidentaux et arabes, et, 
pour ces derniers, elle confronte les sources chrétien-
nes aux sources musulmanes. Pour mieux cerner les 
enjeux politiques d’un événement, elle compare aussi 
les sources sunnites et les sources chiites. L’objectif de 
ces délicates comparaisons est de mettre en évidence 
les fonctions de la version dominante et les enjeux des 
silences, omissions ou exagérations inhérents à toute 
historiographie. De même, l’A. s’est ainsi efforcée de 
démêler le vrai du faux, le légendaire de l’historique 
afin d’atteindre le seuil nécessaire de l’acceptabilité 
rationnelle d’un fait.

Par le nombre important de références aux as-
pects de la vie quotidienne, aux institutions juridiques, 
aux phénomènes sociaux  (activités des confréries 
mystiques, liens entre juifs, chrétiens et musulmans, 
économies de marchés, activités commerciales), cet 

(1)  Les principaux ouvrages arabes mis à contribution pour la 
réalisation de ce livre sont : al-Fāḍil (1135-1200) qui rédigea plus 
de huit cents documents ; ʿ Imād al-Dīn al-Aṣfahānī (1125-1201), 
al-Fatḥ al-qussī fī l-fatḥ al-qudsī, Leyde, 1988 ; Ibn Šaddād (1145-
1234), al-Nawādir al-ṣulṭāniyya wa l-maḥāsin al-Yūsufiyya, 1964 ; 
et, à un degré moindre, Ibn al-Aṯīr, al-Kāmil fī l-ta’rīḫ, 1965.  

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Eddé Anne-Marie: Saladin., recensé par Nejmeddine Khalfallah
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 24 – 2008	 83

III. Histoire

ouvrage s’apparente à une histoire sociale de l’époque, 
même si ce n’est pas l’objectif premier.

Plutôt que de s’interroger « vainement sur la na-
ture de ses [le sultan] intentions » (p. 202), l’A. se livre 
à l’analyse du discours dirigeant son action politique 
et militaire. Par « discours », elle entend l’ensemble 
des arguments fournis pour justifier son œuvre et 
lui donner un sens. D’un point de vue structurel, ce 
discours fut construit sur une grille d’arguments bien 
enchevêtrés : face à la suprématie dogmatique du ca-
lifat, Saladin dut justifier ses choix et combats par la 
nécessité d’unifier l’islam, condition sine qua non du 
ǧihād (p. 202). Pour légitimer ses attaques contre les 
Zenguides et les chiites, il invoqua la cohésion de l’is-
lam comme un postulat irréfutable. C’est seulement 
en étant unis que les musulmans pourront défendre 
les Lieux saints et reprendre Jérusalem, conquise par 
les Francs en 1199. Cet appel à l’unité conduisait les 
musulmans sunnites à éviter les combats fratricides 
et à affaiblir le chiisme. Le ciment de ce discours n’est 
autre que l’image du martyr accomplissant son devoir 
religieux. Or, nul ne l’accomplira mieux que le sultan 
lui-même, entièrement dévoué à cet impératif divin. 
(p. 205). Cette argumentation a été théorisée dans 
un traité d’incitation au ǧihād, rédigé par al-Tarsūsī, 
(p. 216) à l’attention du sultan.

Ce discours de propagande fut extrêmement 
efficace. Destiné à galvaniser l’imaginaire populaire, 
il ne se souciait guère de la cohérence logique. Sa 
stratégie visait à persuader un calife indécis, à mobi-
liser des troupes et à réaliser prestement des victoires 
militaires. Ce discours parvint à ses fins grâce à sa 
structure mythique et à l’emploi intense de symboles 
(martyr, mort dans le chemin de Dieu, reprise des 
Lieux saints, etc.). L’enjeu de l’A. est de décrire les 
faits historiques comme l’expression d’une structure 
discursive prégnante qui nourrissait l’imaginaire des 
hommes d’alors. L’histoire de Saladin fait ainsi toute 
leur place à la rhétorique guerrière, à une thématique 
axée sur la défense de l’islam et à un style performatif 
tourné vers le combat chevaleresque. 

Par « discours » on entend également l’ensemble 
des récits, textes et légendes gravitant autour de 
Saladin. Par son important volume, la multitude de 
ses émetteurs et la variété de ses thèmes, ce discours 
constitue un hypertexte dont le sens profond est le 
conflit des cultures, des mémoires et des valeurs. 
Islam et christianisme échangèrent à tout niveau, 
leurs interactions s’exprimant notamment à travers 
l’image de Saladin dans laquelle la révérence des uns 
croise la peur des autres. A.-M. Eddé déconstruit ce 
discours et le restructure selon les critères de fiabilité 
(vrai/faux) et ceux de fonctionnalité pragmatique 
(efficience/inefficience). Son histoire revêt ainsi 
une certaine dimension logique, rompant avec la 

narration linéaire des événements, ce qui lui permet 
d’explorer le registre des représentations.

Qu’elles relèvent de l’appropriation littéraire, 
de l’amplification populaire ou de la manipulation 
politique, les représentations légendaires et mythi-
ques, tissées autour de Saladin, furent prolixes et 
contradictoires. L’auteur se penche sur la naissance 
et le devenir d’une légende (p. 541-545), générale-
ment axée sur les valeurs chevaleresques et morales 
du sultan. Au Moyen Âge, les chrétiens s’efforcèrent 
de le convertir au christianisme pour expliquer la 
célérité de ses conquêtes militaires : on y vit tantôt 
un châtiment divin, tantôt un modèle christique 
de magnanimité. De même, on mit l’accent sur ses 
qualités guerrières et chevaleresques, à la recherche 
d’un héros parfait. Pour la postériorité musulmane, il 
incarna les pratiques exemplaires de muǧāhid, vaillant 
et clément. L’hégémonie de cette image dithyram-
bique n’empêcha pas, cependant, l’émergence d’une 
légende noire dans laquelle Saladin fut dépeint en 
usurpateur, séducteur et assassin (p. 546). 

Au xxe siècle, cette image prit un nouveau sens. 
À cause de l’incurie d’un grand nombre de régimes 
arabes, des luttes contre l’Occident, du conflit arabo-
israélien, la légende devient mythe. Ce changement se 
justifie par la volonté des chefs d’État arabes (Saddam 
Hussein, Hafez al-Asad) d’asseoir leur légitimité sur 
le modèle du héros arabe, capable de combattre 
l’impérialisme. Sans se référer aux textes fiables de 
l’histoire, leur manipulation politique s’apparente 
davantage à une rhétorique populiste où le sultan 
est présenté comme un super-libérateur, face aux 
nouvelles croisades (américaines). 

Par l’examen de ces représentations, l’A. répond 
à la préoccupation de tous les historiens : comment 
retrouver le vrai  personnage dans une masse hé-
téroclite de données, majoritairement fictives ? En 
rappelant une question, plutôt provocatrice, de J. Le 
Goff : « Saint Louis a-t-il existé ? », (Saint Louis, Paris, 
1996, p. 314), l’A. s’interroge à son tour : « Saladin a-t-il 
existé ? » Ce questionnement est parfaitement motivé, 
car la personnalité du sultan ayyoubide fut noyée 
dans des documents contradictoires : écrits hagiogra-
phiques l’érigeant au rang des saints et écrits hostiles 
le réduisant en opportuniste perfide. De par leur 
complexité et leur diversité, ces documents sont dé-
routants : littérature panégyrique, miroir des princes, 
conseils politiques, hagiographies, songes, etc. Ainsi, 
l’auteure se livre à une véritable archéologie critique 
pour faire le départ entre ce qui appartient objecti-
vement à l’histoire et ce qui relève de la légende. Déli-
cate, cette tâche présuppose, hormis la connaissance 
des sources, la maîtrise des tournures médiévales de 
pensée et des modes anthropologiques de représen-
tation. Aussi, cette démarche s’inspire-t-elle de celle 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Eddé Anne-Marie: Saladin., recensé par Nejmeddine Khalfallah
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 24 – 2008	 84

III. Histoire

de J.-Cl. Garcin, dans son étude du roman de Baybars 
qui fit partie de l’univers fictif et de la littérature po-
pulaire arabe entre le xiie et le xve siècle (cf. Lectures 
du roman de Baybars, 2003). L’histoire de Saladin se 
double d’une histoire des images qu’ont faites de lui, 
génération après génération, ses partisans admiratifs 
comme ses adversaires les plus acerbes. Sa représen-
tation devient elle-même un fait historique dont on 
pourrait suivre l’évolution à travers les siècles et en 
expliquer les lois générales. 

La biographie de Saladin n’est envisageable que 
dans le cadre d’une histoire des idées qui façonnaient 
l’inconscient politique collectif au xiie siècle. Le mode 
gouvernemental d’alors fut fondé sur une hiérarchie 
symbolique assez complexe : le calife gouvernait 
au nom de l’application des préceptes musulmans, 
communément appelés šarīʿa. Sa légitimité tenait à 
son dévouement au service de Dieu et de son Pro-
phète. Le sultan représentait le calife et contribuait 
à asseoir cette autorité. Le ǧihād était un devoir 
incombant aux autorités politiques pour défendre 
l’islam et sa terre. L’A. rappelle succinctement ces 
idées et les mobilise pour mieux comprendre les 
événements historiques. C’est une manière de dire 
la possibilité de mettre l’histoire des idées au ser-
vice de l’histoire événementielle. Analysé au long 
de la troisième partie (p. 199-389), le concept de 
« guerre sainte » ou ǧihād ne désigne pas uniquement 
l’échange des violences militaires entre musulmans et 
Francs, mais l’application d’un dogme, d’une disposi-
tion légale et d’un impératif moral lié à « la défense 
de l’islam ». Encore vive, cette idée présuppose la 
mobilisation des forces de l’histoire pour asseoir un 
univers symbolique couvrant à la fois la terre, les 
croyances et l’honneur. 

Le choix de cette approche thématique offre à 
l’auteur une certaine liberté quant aux contraintes 
chronologiques. Par cette approche, elle dépeint la 
complexité de ce personnage sans obéir aux techni-
ques narratives linéaires. Appliquée superficiellement 
aux phases militaires et aux échanges diplomatiques, 
l’approche linéaire risquerait de générer un regard 
réducteur sur cette étape cruciale des relations pro-
blématiques entre l’islam et l’Occident.

Saladin a bel et bien ré-existé par l’agréable lec-
ture de cette biographie. Conjuguant la  rigueur de 
l’érudition et l’éclat du roman, ce livre passionnant fait 
apparaître un personnage clef de l’époque médiévale 
sous un nouveau jour. Il témoigne également de la 
nécessité de marier les approches et les disciplines 
pour embrasser la complexité du matériau historique 
qui reste à découvrir.

Nejmeddine Khalfallah 
INALCO - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Eddé Anne-Marie: Saladin., recensé par Nejmeddine Khalfallah
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	Accueil
	BCAI – sommaires
	tome 24 – 2008
	tome 23 – 2007
	tome 22 – 2006
	tome 21 – 2005
	tome 20 – 2004
	tome 19 – 2003
	tome 18 – 2002
	tome 17 – 2001
	tome 16 – 2000
	tome 15 – 1999
	tome 14 – 1998
	tome 13 – 1997
	tome 12 – 1996
	tome 11 – 1994
	tome 10 – 1993
	tome 9 – 1992
	tome 8 – 1992
	tome 7 – 1990
	tome 6 – 1989
	tome 5 – 1988
	tome 4 – 1987
	tome 3 – 1986
	tome 2 – 1985
	tome 1 – 1984




