
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 24 – 2008	 75

Wünsch Thomas, Religion und Magie in Ostmitteleuropa. Spielräume theologischer Normierungsprozesse in Spätmittelalter und Früher Neuzeit [Religion et magie en Europe centrale et orientale. Les tolérances des processus de normalisation théologiques au Moyen Âge tardif et au début de l’époque moderne]. [Alexandre Popovic]

Wünsch �Thomas,  
Religion und Magie in Ostmitteleuropa. 
Spielräume theologischer Normierungsprozesse 
in Spätmittelalter und Früher Neuzeit

Berlin, Lit Verlag (Religions- und Kultur 
Geschichte in Ostmittel- und Südosteuropa, 
Band 8), 2006, 1 vol. in-8º, II + 339 p. 
ISBN : 978-38258927350

Les publications scientifiques concernant les 
nombreux aspects de la magie dans les diverses 
régions du monde, à des époques différentes, sont 
florissantes. Parmi celles-ci, on remarque depuis 
une vingtaine d’années la prolifération d’un genre 
relativement nouveau, à savoir celui des publications 
collectives. Ce genre coïncide avec la multiplication 
de rencontres, séminaires, tables rondes, colloques, 
et autres « workshops », mais aussi parfois avec un 
besoin, tout à fait compréhensible, de regrouper de 
façon commode des textes importants, éparpillées 
dans des ouvrages et périodiques difficilement ac-
cessibles. En voici quelques exemples parmi ceux 
que j’ai pu consulter jusqu’à présent : Christopher 
A. Faraone, D. Obbink (éds.), Magika Hiera. Ancient 
Greek Magic and Religion, New York-Oxford, Oxford 
University Press, 1991 ; H. Maguire (éd.), Byzan-
tine Magic, Washington, Dumbarton Oaks, 1995 ; 
J. N. Bremmer, J. R. Veenstra (éds.), The Metamorpho-
sis of Magic from Late Antiquity to the Early Modern 
Period, Leuven-Paris, Dudley MA-Peeters (Groningen 
Studies in Cultural Change, 1), 2002 ;  R. N. Hamayon, 
Chamanismes, Paris, PUF (Quadrige), 2003 ; E. Sava-
ge-Smith (éd.), Magic and Divination in Early Islam, 
Aldershot, Ashgate (The Formation of the Classical 
Islamic World, 42), 2004 ; Ch.  Burnett, W.  F.  Ryan, 
Magic and the Classical Tradition, Londres-Turin, The 
Warburg Institute-Nino Aragno Editore (Warburg 
Institute Colloquia, 7), 2006 ; C. Hamès (dir.), Coran et 
talismans. Textes et pratiques magiques en milieu mu-
sulman, Paris, Karthala, 2007. Comme on le constate, 
ces ouvrages sont centrés soit sur une « aire cultu-
relle » (Grèce antique, Byzance, monde des chamanes, 
monde musulman, etc.), soit sur une époque (« de 
l’Antiquité tardive au début de la période moderne », 
« période classique », voire « Early Islam »).

Le volume dont il est question ici s’inscrit dans 
cette même lignée d’ouvrages, mais il est en même 
temps très particulier, du fait qu’il est consacré à 
une très vaste zone géographique sur laquelle il n’y 
a pas encore eu, à ma connaissance, de publications 
d’ensemble. Il s’agit des Actes d’un colloque (qui a eu 
lieu du 4 au 6 novembre 2004, à l’université de Passau). 
Il se compose d’une introduction de l’éditeur du volu-
me, Thomas Wünsch, intitulée « Religion und Magie 

in Ostmitteleuropa: eine Einführung » (p. 1-9), suivie 
de dix-sept contributions, dues à autant d’auteurs, à 
savoir : six Polonais, cinq Allemands, deux Autrichiens, 
deux Hongrois, un Américain et un Tchèque.

Les textes traitent des interactions entre la 
religion et la magie, à différentes époques, dans des 
pays et territoires divers. Cinq concernent la Pologne 
entre le xiiie et le xviie siècle et un autre le « polono-
lituanian Commonwealth », aux xvie-xviiie  siècles 
(Krzysztof Bracha, « Magie und Aberglaubenskritik in 
der Predigten des Spätmittelalters in Polen », p. 197-
215 ; Beata Wojciechowska, « Magic in Annual Rites 
in Late Medieval Poland », p. 225-238 ; Jerzy Kaliszuk, 
« The Three Kings in Popular Piety in Poland in the 
Late Middle Ages », p. 239-255 ; Benedek Láng, « The 
Criminalization of Possessing Necromantic Books 
in Fifteenth-Century Krakow », p. 257-271 ; Edward 
Potkowski, « Gott, Teufel und Schrift. Vorstellungen 
zu den heiligen und dämonischen Wirkungen der 
Schrift im Polen des 15.-16.  Jahrhunderts », p. 273-
285 ; et Tomasz Wiślich, « ’Miraculous Sites’ in the 
Early Modern Polisch-Lithuanian Commonwealth », 
p. 287-299).

Quatre autres textes concernent les territoires 
tchèques aux xive-xviie  siècles (Bernd-Ulrich Her-
gemöller, « Heiltümer und Symbole im Zeitalter der 
Luxemburger. Reliquienkult und Bildersturm im 
Böhmen von Karl  IV. bis zu den Hussiten », p. 63-
83 ; Zdeněk Uhlĩr, « Texte über den Aberglauben 
in den tschechischen Handschriftensammlungen 
des Mittelalters », p. 85-120 ; Christoph Daxelmüller, 
« Magie zwischen Religion und Wissenschaft am Hof 
Rudolfs  II. von Habsburg in Prag », p. 121-141 ; et 
Stefan Samerski, « Exorzistische Praktiken und apo-
tropäische Schutzzeichen in Ölmütz. Eine jesuitische 
Propaganda um 1600 », p. 143-157).

Les deux contributions suivantes ont trait à 
l’Autriche aux xve-xviiie siècles (Richard Kieckhefer, 
« Magic at Innsbruck: the Case of 1485 Reexamined », 
p. 11-29 ; et Martin Scheutz, « Die große Hoffnung, 
die Abstiegsangst und die Magie. Schatzgräber und 
–beter in den österreichischen Erbländern der Frühen 
Neuzeit », p. 31-62).

Enfin, les cinq dernières études traitent de terri-
toires plus divers : la magie en Prusse aux xvie-xviie siè-
cles (Bernhart Jähnig, « Magie im alten Ordensland. 
Zum Nachleben vorchristlicher Vorstellungen im 
Herzogtum Preußen », p. 159-174) ; la province de 
Courlande (en Lettonie) dans la première moitié du 
xviie  siècle (Thomas Wünsch, « Normgebung zwis-
chen Katholizismus, Heidentum und Calvinismus : 
der lutherische Prediger Paul Einhorn in Kurland 
in der ersten Hälfte des 17.  Jahrhunderts », p. 175-
195) ; en Europe centrale et orientale au xiiie siècle 
(Adam Fijałkowski, « Magie im ‘Speculum maius’ des 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Wünsch Thomas: Religion und Magie in Ostmitteleuropa. Spielräume theologischer Normierungsprozesse in Spätmittelalter und Früher Neuzeit [Religion
et magie en Europe centrale et orientale. Les tolérances des processus de normalisation théologiques au Moyen Âge tardif et au début de l’époque moderne]., recensé
par Alexandre Popovic
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 24 – 2008	 76

Vinzenz von Beauvais O.P. (+ 1264) und die Reflexe in 
Ostmitteleuropa während des späten Mittelalters », 
p. 217-223) ; la Hongrie, aux xve-xxe siècles (Dániel 
Bárth, « Kirchliche Benediktionspraxis im frühneu-
zeitlichen Ungarn », p.301-320) ; et, finalement, le 
sud-est européen (Thede Kahl, « Der Böse Blick – Ein 
gemeinsames Element im Volksglauben von Christen 
und Muslimen », p. 321-335).

On voit, d’après ce qui précède, qu’il s’agit d’un 
volume où pratiquement tous les textes (excepté le 
dernier cité) traitent de divers phénomènes touchant 
à la magie et des relations plus ou moins tumultueu-
ses de ses praticiens et bénéficiaires avec les autorités 
des églises catholique, protestante et évangélique 
(donc catholique, calviniste et luthérienne), parfois 
aussi avec celles de quelques autres groupes reli-
gieux (tels les Hussites et les Uniates, ou certaines 
« Communautés religieuses des Frères », comme les 
« Frères moraves » par exemple). Le cas de l’Église 
chrétienne orthodoxe n’est abordé bien entendu que 
très globalement (et surtout de façon superficielle), 
par le biais de quelques renvois à l’excellent ouvrage 
édité par H. Maguire cité plus haut (concernant la 
magie à l’époque byzantine). En revanche, les princi-
pales études sur le « mauvais œil » dans les Balkans 
et le sud-est européen en général sont totalement 
ignorées (tel le grand « classique », Zle oči u verovanju 
Južnih Slovena [Le mauvais œil dans la croyance des 
Slaves du sud], de Tihomir R. Djordjević, Belgrade, 
19381, 19852, 384 p.) (1). De même, la magie arabo-
musulmane est présente uniquement “au passage”, à 
l’occasion de plusieurs mentions du Picatrix (cf. p. 122, 
141 et 267) et de Thâbit ibn Qurra (cf. p. 266), tout 
comme la Kabbale juive (cf. p. 125).

Comme le souligne fort bien Thomas Wünsch 
dans son introduction : pour les autorités des diverses 
églises, les « relations » et les « délimitations » – entre 
la magie et la religion – avaient deux buts essentiels. 
Il s’agissait d’une part de stigmatiser et de pénaliser 
les actions déviantes (on aurait dit il y a encore peu 
de temps « déviationnistes ») ; d’autre part de sépa-
rer rigoureusement (dans chacun des groupes de la 
population) le clergé et les laïcs par une nette ligne 
de démarcation. Dans ce cas, il s’agissait de distinguer 
de très près chez ces derniers (comme on peut le 
voir dans quelques autres passages de ce livre) les 
actions et les pratiques magiques « miraculeuses » 
(considérées comme « saintes »), de celles pratiquées 
dans la magie « populaire », qui étaient considérées 
comme « diaboliques ».

Ce volume extrêmement riche peut être utile 
également, sur plusieurs plans, aux spécialistes tra-
vaillant sur la magie dans le monde musulman. Tout 
d’abord, du fait qu’il contient des observations gé-
nérales qui sont souvent d’une grande finesse sur la 

pratique des actions « saintes » et « démoniaques », 
sur les « données normatives » concernant la piété, la 
religiosité et la culture « populaire », sur les pratiques 
exorcistes, comme sur la persistance et les survivan-
ces des rites magiques venant de la période païenne, 
donc pré-chrétienne, etc. Il contient également des 
bibliographies régionales, très développées, et une 
quantité de renseignements sur les publications et les 
principaux fonds d’archives des pays concernés. Enfin, 
il pourra permettre des comparaisons fructueuses 
sur des sujets et des thèmes que l’on retrouve d’une 
aire à l’autre, comme les amulettes et les talismans, 
les pratiques apotropaïques (servant à détourner 
les maléfices), les bénédictions, la conjuration des 
démons, le culte des reliques, l’ensorcellement, les 
exorcismes, les formules magiques, l’iconoclastie, 
les incantations et invocations, la magie noire et la 
magie blanche, la magie dans les rites annuels, les 
maléfices, le mauvais œil, les médailles et les mé-
daillons de protection, la nécromancie, la prédiction 
de l’avenir, la sorcellerie, les superstitions, le rôle et 
la place respective de l’astrologie, de l’astronomie et 
de la médecine, etc. En un mot, il s’agit d’un ouvrage 
solide, et par conséquent très important, dont il faut 
saluer chaleureusement la parution.

Alexandre Popovic 
CNRS - Paris

(1)  Sur celui-ci, cf. A. Popovic, « La magie chez les musulmans 
des Balkans (III) : l’apport de Tihomir R. Djordjević (1868-1944) », 
Balkanologie, IX/1-2, Paris, 2006, p. 291-308.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Wünsch Thomas: Religion und Magie in Ostmitteleuropa. Spielräume theologischer Normierungsprozesse in Spätmittelalter und Früher Neuzeit [Religion
et magie en Europe centrale et orientale. Les tolérances des processus de normalisation théologiques au Moyen Âge tardif et au début de l’époque moderne]., recensé
par Alexandre Popovic
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	Accueil
	BCAI – sommaires
	tome 24 – 2008
	tome 23 – 2007
	tome 22 – 2006
	tome 21 – 2005
	tome 20 – 2004
	tome 19 – 2003
	tome 18 – 2002
	tome 17 – 2001
	tome 16 – 2000
	tome 15 – 1999
	tome 14 – 1998
	tome 13 – 1997
	tome 12 – 1996
	tome 11 – 1994
	tome 10 – 1993
	tome 9 – 1992
	tome 8 – 1992
	tome 7 – 1990
	tome 6 – 1989
	tome 5 – 1988
	tome 4 – 1987
	tome 3 – 1986
	tome 2 – 1985
	tome 1 – 1984




