
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 24 – 2008	 66

McGregor Richard, Sabra Adam (éd.), Le développement du soufisme en Égypte à l’époque mamelouke. [Ismail Warscheid]

McGregor �Richard, Sabra Adam (éd.),  
Le développement du soufisme en Égypte  
à l’époque mamelouke.

Le Caire, Ifao, 2006, 370 p. 
ISBN : 978-2724704290

Nombreuses sont les études qui traitent de 
l’histoire du soufisme égyptien. Par la richesse des 
sources et la grande visibilité du phénomène jusqu’à 
aujourd’hui, la vallée du Nil semble être devenue le 
terrain préféré quand il s’agit d’étudier le soufisme 
arabe. L’époque mamelouke (1250-1517), qui voit 
l’émergence d’un soufisme de masse encadré par des 
institutions solides et largement soutenu par l’État, 
attire notamment l’intérêt de chercheurs de divers 
horizons disciplinaires. Ainsi, l’esprit de l’ouvrage col-
lectif dont nous allons faire le compte rendu se veut 
délibérément interdisciplinaire. Publié par l’Institut 
français d’archéologie orientale (Ifao), il rassemble 
les communications faites dans le cadre d’un collo-
que qui s’est déroulé à l’Ifao au Caire entre le 26 et le 
29 mai 2003. Organisé par un historien et un islamo-
logue, Richard McGregor et Adam Sabra, colloque 
ayant pour objectif de réunir des chercheurs issus de 
disciplines différentes, mais tous engagés dans ce que 
les éditeurs appellent les sufi studies, afin de présenter 
l’univers du soufisme égyptien à l’époque mamelouke 
dans toute sa diversité. Pour cette raison, le lecteur 
trouve des articles traitant des aspects historiques 
ou doctrinaux, mais aussi des études littéraires ou to-
pographiques. Outre son caractère interdisciplinaire, 
l’ouvrage est également le fruit d’une coopération 
internationale, incluant des études en anglais, en fran-
çais et en arabe. Enfin, le colloque se situait, comme 
les éditeurs le précisent dans l’introduction, dans la 
continuité d’un programme de recherche poursuivi 
par R. Chih et D. Gril à l’Ifao entre 1995 et 1999 qui 
a donné lieu à la publication d’un ouvrage collectif 
en 2000 intitulé Le saint et son milieu ou comment 
lire les sources hagiographiques (1).

Les différents articles sont regroupés autour de 
cinq thèmes principaux : le soufisme en espace rural 
et urbain, les diverses formes de la sainteté, la poésie 
d’Ibn al-Fāriḍ, la relation entre soufisme et sciences 
occultes, le cimetière de Qarafa au Caire comme 
espace d’implantation soufie. Bien que le cadre géo-
graphique de l’ouvrage soit l’Égypte, on note comme 
exception l’article de N. Amri portant sur un saint 
rifāʿi à Tunis au xive siècle.

La première partie vise surtout à familiariser le 
lecteur avec les deux aspects principaux du déve-
loppement du soufisme égyptien à cette époque, à 
savoir la popularisation et l’institutionnalisation des 
courants mystiques. L’article de J.-Cl. Garcin pose la 

question de la légitimité d’une approche purement 
historienne dans l’étude de la spiritualité musulmane. 
Comment l’historien qui est ni soufi ni musulman 
peut aborder un phénomène dont beaucoup d’as-
pects échappent par définition aux instruments 
rationels de la recherche historique parce qu’ils sont 
liés à l’expérience, toujours individuelle et subjective, 
du divin? Sous l’angle de cette question, Garcin fait 
le bilan de l’état de la recherche dans le domaine du 
soufisme égyptien en passant en revue ses thèmes 
principaux comme la hiérarchie des saints, le cadre 
monumental des institutions ou le profil social des 
mystiques. Selon lui, bien que l’évolution du soufisme 
en tant que phénomène social soit un révélateur 
significatif des transformations au sein de la société 
égyptienne, la légitimité de l’historien ordinaire reste 
néanmoins problématique. C. Mayeur-Jaouen pré-
sente une étude sur les structures soufies du Delta 
au xive siècle, réalisée à partir des registres du Diwān 
al-Rizaq al-Iḥbāsiyya de l’époque ottomane dont les 
données topographiques ont été confrontées avec 
une enquête sur le terrain afin de reconstruire le 
paysage religieux de la région. Les résultats de cette 
enquête mettent en évidence l’importance du rôle 
des institutions soufies et des familles de saints dans 
la construction d’une identité religieuse locale en 
espace rural. D. Gril, à son tour, analyse un recueil 
biographique de maîtres soufis, le Waḥīd fī sulūk 
ahl al-tawḥīd de ʿAbd al-Ġaffār ibn Nūḥ al-Qūsī 
(m. 708/1308), un soufi de la Haute-Égypte. Selon Gril, 
l’auteur fait preuve d’une grande ouverture vis-à-vis 
de toutes les formes de soufisme de son époque et 
dresse ainsi un panorama très complet des réseaux 
soufis de sa région.

La figure d’Ibn Nūḥ al-Qūsī est reprise dans 
l’article de T. al-Leithy, mais apparaît dans une 
lumière assez différente. Al-Leithy problématise la 
violence anti-copte dans la Haute-Égypte à l’époque 
mamelouke et le rôle joué par des soufis comme 
Ibn Nūḥ al-Qūsī dans la mobilisation de la commu-
nauté musulmane contre les chrétiens coptes. En se 
fondant notamment sur la littérature anti-dhimmī-e 
de l’époque, l’auteur définit la destruction massive 
d’Églises coptes comme la tentative d’une régula-
tion morale (« moral regulation ») qui vise à bannir 
l’infrastructure chrétienne de l’espace public d’une 
région récemment islamisée et à renforcer la cohé-
sion interne au sein de la communauté musulmane. 
Ces actes de violence, considérés par une partie des 
musulmans ordinaires comme actes de piété, sont 
souvent commis indépendamment de l’État, voire 

(1)  Rachida Chih, Denis Gril (éd.), Le saint et son milieu ou 
comment lire les sources hagiographiques, Ifao, Le Caire, 2000.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) McGregor Richard, Sabra Adam (éd.): Le développement du soufisme en Égypte à l’époque mamelouke., recensé par Ismail Warscheid
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 24 – 2008	 67

en conflit avec lui, bien que l’État sache les instru-
mentaliser à son profit. Dans le contexte d’une crise 
générale socio-économique en Égypte, ils expriment 
les ressentiments et préjugés populaires contre la 
minorité copte, sa richesse et son influence dans 
l’administration mamelouke, nourris par toute une 
littérature polémique, souvent diffusés par des soufis. 
Enfin, la violence antichrétienne permet à certains 
musulmans, notamment aux nouveaux convertis, 
d’affirmer leur foi individuelle tout en étant protégés 
par l’anonymat de la foule. 

Les articles de P. Fenton et de M. Loubet traitent 
d’un aspect plus positif des relations interreligieuses 
en Égypte, à savoir l’émergence d’un courant mysti-
que juif fortement influencé par la doctrine soufie. 
Il s’agit d’un mouvement piétiste, fondé par Rabbi 
Abraham Maimonide (m. 634/1237), le fils du célè-
bre philosophe andalou, dont l’histoire s’étend sur 
plusieurs siècles, et cela malgré l’opposition massive 
du reste de la communauté juive. Très inspirés par 
des écrits d’al-Ġazālī et d’Ibn ʿ Arabī, les hasidim juifs 
s’efforcent à revivifier leur propre tradition religieuse 
par l’adoption des pratiques et des concepts emprun-
tés au soufisme.

Les articles de la deuxième partie sont consacrés 
à un thème classique des études soufies : la sainteté 
musulmane. A. Sabra étudie les rapports entre le 
milieu artisanal et le milieu soufi au Caire à la fin de 
l’époque mamelouke et au début de l’époque otto-
mane. En analysant l’entourage du célèbre soufi ʿ Abd 
al-Wahhāb Šaʿrānī (m. 972/1565), l’auteur constate, 
d’une part, que la dislocation de l’État mamelouk 
favorise l’apparition des saints souvent illettrés et 
issus des basses couches de la société, dont le maître 
de Šaʿrānī, ʿAlī Ḫawwās (m. 938/1532), constitue 
le meilleur exemple ; d’autre part, il estime qu’une 
grande partie des marchands et des artisans se 
tournent vers des soufis comme Šaʿrānī ou Ḫawwās 
pour des conseils pratiques en matière spirituelle 
mais aussi en matière juridique. É. Geoffroy reprend 
la figure de ʿ Alī Ḫawwās afin d’élaborer une typologie 
du saint ummī, le saint directement inspiré par Dieu, 
en mettant en avant l’analogie entre le prophète 
illettré et le saint illettré. R. McGregor examine la 
doctrine de la hiérarchie des saints chez ʿAlī Wafā’ 
(m. 806/1404), un des maîtres de la Wafā’iyya. Cette 
doctrine, bien que directement inspirée par l’œuvre 
d’Ibn ʿArabī, fait preuve d’une certaine originalité 
puisqu’elle comporte des connotations eschatolo-
giques très fortes, ce que McGregor met en relation 
avec les bouleversements sociopolitiques provoqués 
par la fin de l’Empire mamelouk.

L’article de N. Amri nous plonge dans le milieu 
soufi tunisois du xive siècle. Elle examine l’insertion 
d’un saint rifāʿī d’origine iranienne, Abū al-Ḥasan ʿ Alī 

al-ʿAǧamī (m. 808/1406), dans le paysage religieux 
de la ville en se fondant sur sa biographie, les Sulūk 
al-murīdīn wa zād al-ġurabā’ wa al-masākīn rédigé 
par un certain Muḥammad al-Kūmī et datant du 
xve siècle. Très vénéré par le sultan hafside Abū Fāris, 
le saint réussit à fonder une zawiya dans la médina 
malgré l’opposition des juristes qui voient en lui un 
crypto-chiite et le blâment pour ses pratiques exta-
tiques. Pourtant, al-ʿAǧamī n’attire jamais des masses 
de fidèles mais exemplifie plutôt le type du saint 
étrange (ġarīb) vivant aux marges de la société.

Les contributions consacrées à l’œuvre du grand 
poète égyptien Ibn al Fāriḍ (m. 733/1333) posent 
deux problèmes fondamentaux qu’on rencontre dans 
l’analyse des écrits soufis classiques, à savoir l’articula-
tion de l’expérience mystique dans le langage humain 
et l’établissement d’un texte original à partir des 
divers manuscrits. G. Scattolin insiste sur la nécessité 
d’une approche sémantique pour l’étude des textes 
soufis en distinguant trois niveaux principaux de 
compréhension en fonction du contexte sémantique, 
historique et métaphysique/spirituel d’un ouvrage. 
Ensuite, il présente son édition critique du Dīwān 
d’Ibn al-Fāriḍ. Th. E. Homerin étudie la transmission 
du Dīwān à travers les siècles. Il conclut qu’il devait 
exister un manuscrit rédigé par le poète lui-même et 
transmis au sein de sa famille. Ce manuscrit a servi 
de base pour la collection réalisée par le petit-fils de 
l’auteur, Kamāl al-Dīn Muḥammad, qui comporte en 
annexe également quelques autres poèmes dispersés 
d’Ibn al-Fāriḍ. J.-Y. L’Hopital, à son tour, met en avant 
la complexité linguistique et grammaticale de la poé-
sie d’Ibn al-Fāriḍ. Elle exprime, selon lui, le caractère 
finalement insondable de l’expérience mystique.

La relation entre soufisme et sciences occultes 
est abordée dans deux articles rédigés par B. Aladdin 
retrace le parcours de cheikh ʿAbd al-Raḥmān 
al-Bastāmī (m. 858/1454).  Après des études au Caire, 
celui-ci s’installe à Bursa pour mettre ses connais-
sances au service de la cour ottomane. Aladdin met 
notamment en avant l’effort d’al-Bastāmī de combi-
ner les idées d’Ibn ʿ Arabī avec celles d’al-Būnī. P. Lory 
présente la science de l’onirocritique à travers l’œuvre 
de Šams al-Dīn ibn Šaḥin al-Zāhirī (m. 873/1468), 
un fonctionnaire important dans l’appareil étatique 
mamelouk. Lory y repère une véritable orthodoxie 
dans l’interprétation des rêves qui se veut pratique et 
utilitaire, et qui rejette les interprétations ésotériques 
et se méfie de toute forme de spiritualité.

La dernière série de contributions examine les 
implantations soufies dans le cimetière al-Qarafa au 
Caire. L’article de M. al-Ibrashy insiste sur l’utilité de 
la littérature des ziyārāt dans la reconstruction de la 
topographie ancienne du cimetière dont beaucoup 
de vestiges ont désormais disparu. T. Ohtoshi reprend 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) McGregor Richard, Sabra Adam (éd.): Le développement du soufisme en Égypte à l’époque mamelouke., recensé par Ismail Warscheid
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 24 – 2008	 68

ces guides de pèlerinage en essayant d’élucider la 
relation entre les visites aux tombeaux et le soufisme. 
Selon lui, même si les guides de pèlerinage constituent 
un genre littéraire indépendant, la popularisation du 
soufisme à travers le xiiie et le xive siècles s’y voit bien 
reflétée. Grâce à eux, on repère notamment deux zo-
nes principales dans le cimetière où se concentrent les 
activités soufies. Enfin, M. Abou al-‘Amayem conclut 
l’ouvrage en fournissant une description détaillée de 
la mosquée de Jāhin al-Khalwatī sur la montagne du 
Muqattam.

Il faut malheureusement dire que les différents 
articles de l’ouvrage, vus d’ensemble, apportent peu 
de choses nouvelles sur la configuration du soufisme 
à l’époque mamelouke. Ils   fournissent plutôt des 
exemples supplémentaires à des problématiques 
déjà bien étudiées et largement connues. Cela est vrai 
surtout pour la première partie et celle consacrée à 
la sainteté. Hiérarchie des saints, saints illettrés, op-
position faqīr/faqīh sont désormais devenus, grâce 
à de nombreuses études, des termes trop familiers 
pour que la simple présentation d’un cas de saint ou 
d’un recueil biographique puisse susciter beaucoup 
d’intérêt, voire apporter un nouveau souffle dans ce 
champ d’étude quelque peu figé. On note, comme 
exception louable, la contribution de T. Leithy, une 
des plus longues de l’ouvrage, qui traite d’un aspect 
finalement très peu étudié du soufisme : la capacité 
des saints soufis à mobiliser et, surtout, à radicaliser 
les foules. En s’appuyant sur des concepts sociologi-
ques, notamment sur celui de la régulation morale, 
l’auteur réussit à sortir du cadre purement descriptif 
et place son étude de cas dans une discussion plus 
générale de la violence en tant que phénomène 
collectif. De même, les contributions de N. Amri et 
de P. Lory se distinguent significativement des autres 
articles. La première nous éclaire sur la présence, sur 
le sol tunisien, d’une confrérie, la rifāʿiyya, qu’on 
associe rarement au paysage religieux maghrébin. 
D’ailleurs, il faudrait peut-être ajouter que le soufisme 
tunisien, contrairement à celui de la vallée du Nil, 
reste encore très mal étudié. P. Lory nous expose le 
cas intéressant d’un ʿālim qui essaie d’introduire le 
légalisme islamique dans le domaine des rêves. Si ces 
études convainquent également grâce à une métho-
dologie solide, on déplore chez d’autres auteurs une 
certaine faiblesse méthodologique, se manifestant, 
par une approche souvent trop descriptive, et par 
un manque de distance critique vis-à-vis du soufisme. 
Ainsi par exemple, A. Sabra, en étudiant la vie du 
maître d’al-Šaʿrānī, affirme expressis verbis « there 
can be little doubt, however, that Ali [Ḫawwās] was 
the pole during his lifetime » (p. 166). Malheureuse-
ment, il ne nous renseigne pas sur les raisons et les 
preuves scientifiques qui l’ont amené à identifier, en 

tant que chercheur occidental, un soufi du Moyen 
Âge comme quṭb al-zamān… J.-Cl. Garcin, à son 
tour, reconnaît le spécialiste du soufisme, souvent 
croyant et initié à l’enseignement soufi, comme 
étant plus apte que l’historien ordinaire à entrer dans 
l’imaginaire des mystiques. Celui-ci doit se contenter 
de l’aspect extérieur des choses, c’est-à-dire de met-
tre en relation le soufisme avec les développements 
socio-économiques au sein d’une société. Cette 
hypothèse nous paraît au moins discutable. Il suffit, 
à notre avis, de regarder, par exemple, les travaux 
d’un Michel de Certeau pour voir jusqu’à quel degré 
l’analyse d’un historien ordinaire  peut s’approcher 
du fait mystique.

Pour conclure, on doit donc constater que 
l’ouvrage collectif édité par McGregor et Sabra pré-
sente un intérêt assez limité pour la recherche dans 
le champ du soufisme. Il s’agit essentiellement de 
quelques études de cas, souvent trop descriptives et 
présentées d’ailleurs sans grande cohésion interne, 
qui ne permettent pas d’avoir une vision d’ensem-
ble des problématiques liées au développement du 
soufisme égyptien à l’époque mamelouke comme 
le promet le titre de l’ouvrage. Étant donné le ca-
ractère répétitif et peu original de la majorité des 
contributions, on ne peut s’empêcher de penser que 
le soufisme égyptien est devenu désormais un sujet 
presque sur-étudié.

Ismail Warscheid 
Doctorant à l’EHESS - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) McGregor Richard, Sabra Adam (éd.): Le développement du soufisme en Égypte à l’époque mamelouke., recensé par Ismail Warscheid
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	Accueil
	BCAI – sommaires
	tome 24 – 2008
	tome 23 – 2007
	tome 22 – 2006
	tome 21 – 2005
	tome 20 – 2004
	tome 19 – 2003
	tome 18 – 2002
	tome 17 – 2001
	tome 16 – 2000
	tome 15 – 1999
	tome 14 – 1998
	tome 13 – 1997
	tome 12 – 1996
	tome 11 – 1994
	tome 10 – 1993
	tome 9 – 1992
	tome 8 – 1992
	tome 7 – 1990
	tome 6 – 1989
	tome 5 – 1988
	tome 4 – 1987
	tome 3 – 1986
	tome 2 – 1985
	tome 1 – 1984




