| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

MCcGREGOR Richard, SABRA Adam (éd.),
Le développement du soufisme en Egypte
a lépoque mamelouke.

Le Caire, IFAO, 2006, 370 p.
ISBN: 978-2724704290

Nombreuses sont les études qui traitent de
I'histoire du soufisme égyptien. Par la richesse des
sources et la grande visibilité du phénomene jusqu’a
aujourd’hui, la vallée du Nil semble étre devenue le
terrain préféré quand il s'agit d'étudier le soufisme
arabe. L'époque mamelouke (1250-1517), qui voit
I'émergence d’un soufisme de masse encadré par des
institutions solides et largement soutenu par I'Etat,
attire notamment l'intérét de chercheurs de divers
horizons disciplinaires. Ainsi, l'esprit de I'ouvrage col-
lectif dont nous allons faire le compte rendu se veut
délibérément interdisciplinaire. Publié par I'Institut
francgais d’archéologie orientale (IFAO), il rassemble
les communications faites dans le cadre d’un collo-
que qui sest déroulé a I'lfao au Caire entre le 26 et le
29 mai 2003. Organisé par un historien et un islamo-
logue, Richard McGregor et Adam Sabra, colloque
ayant pour objectif de réunir des chercheurs issus de
disciplines différentes, mais tous engagés dans ce que
les éditeurs appellent les sufi studies, afin de présenter
I'univers du soufisme égyptien a lépoque mamelouke
dans toute sa diversité. Pour cette raison, le lecteur
trouve des articles traitant des aspects historiques
ou doctrinaux, mais aussi des études littéraires ou to-
pographiques. Outre son caractere interdisciplinaire,
l'ouvrage est également le fruit d'une coopération
internationale, incluant des études en anglais, en fran-
cais et en arabe. Enfin, le colloque se situait, comme
les éditeurs le précisent dans l'introduction, dans la
continuité d'un programme de recherche poursuivi
par R. Chih et D. Gril a'lFAO entre 1995 et 1999 qui
a donné lieu a la publication d'un ouvrage collectif
en 2000 intitulé Le saint et son milieu ou comment
lire les sources hagiographiques .

Les différents articles sont regroupés autour de
cing themes principaux: le soufisme en espace rural
et urbain, les diverses formes de la sainteté, la poésie
d’lbn al-Farid, la relation entre soufisme et sciences
occultes, le cimetiére de Qarafa au Caire comme
espace d'implantation soufie. Bien que le cadre géo-
graphique de l'ouvrage soit I'Egypte, on note comme
exception larticle de N. Amri portant sur un saint
rifa‘i a Tunis au x1ve siecle.

La premiere partie vise surtout a familiariser le
lecteur avec les deux aspects principaux du déve-
loppement du soufisme égyptien a cette époque, a
savoir la popularisation et l'institutionnalisation des

courants mystiques. Larticle de J.-Cl. Garcin pose la
|

question de la légitimité d’'une approche purement
historienne dans I’étude de la spiritualité musulmane.
Comment l'historien qui est ni soufi ni musulman
peut aborder un phénomeéne dont beaucoup d’as-
pects échappent par définition aux instruments
rationels de la recherche historique parce qu'ils sont
liés a I'expérience, toujours individuelle et subjective,
du divin? Sous I'angle de cette question, Garcin fait
le bilan de I'état de la recherche dans le domaine du
soufisme égyptien en passant en revue ses thémes
principaux comme la hiérarchie des saints, le cadre
monumental des institutions ou le profil social des
mystiques. Selon lui, bien que I'évolution du soufisme
en tant que phénomeéne social soit un révélateur
significatif des transformations au sein de la société
égyptienne, la légitimité de I'historien ordinaire reste
néanmoins problématique. C. Mayeur-Jaouen pré-
sente une étude sur les structures soufies du Delta
au xive siecle, réalisée a partir des registres du Diwan
al-Rizaq al-lhbasiyya de I'¢poque ottomane dont les
données topographiques ont été confrontées avec
une enquéte sur le terrain afin de reconstruire le
paysage religieux de la région. Les résultats de cette
enquéte mettent en évidence l'importance du role
des institutions soufies et des familles de saints dans
la construction d'une identité religieuse locale en
espace rural. D. Gril, a son tour, analyse un recueil
biographique de maitres soufis, le Wahid fi sulik
ahl al-tawhid de ‘Abd al-Gaffar ibn Nah al-Qusi
(m.708/1308), un soufi de la Haute-Egypte. Selon Gril,
l'auteur fait preuve d’'une grande ouverture vis-a-vis
de toutes les formes de soufisme de son époque et
dresse ainsi un panorama tres complet des réseaux
soufis de sa région.

La figure d’lbn Nah al-Qusi est reprise dans
I'article de T. al-Leithy, mais apparait dans une
lumiere assez différente. Al-Leithy problématise la
violence anti-copte dans la Haute-Egypte 4 époque
mamelouke et le role joué par des soufis comme
Ibn Nah al-Qusi dans la mobilisation de la commu-
nauté musulmane contre les chrétiens coptes. En se
fondant notamment sur la littérature anti-dhimmi-e
de I'époque, l'auteur définit la destruction massive
d’Eglises coptes comme la tentative d’une régula-
tion morale («moral regulation ») qui vise a bannir
l'infrastructure chrétienne de l'espace public d'une
région récemment islamisée et a renforcer la cohé-
sion interne au sein de la communauté musulmane.
Ces actes de violence, considérés par une partie des
musulmans ordinaires comme actes de piété, sont
souvent commis indépendamment de I'Etat, voire

(1) Rachida Chih, Denis Gril (éd.), Le saint et son milieu ou
comment lire les sources hagiographiques, IFAO, Le Caire, 2000.

BCAI 24 — 2008 66
BCAI 24 (2008) McGregor Richard, Sabra Adam (éd.): Le développement du soufisme en Egypte a I'époque mamelouke., recensé par Ismail Warscheid
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

en conflit avec lui, bien que I'Etat sache les instru-
mentaliser a son profit. Dans le contexte d’une crise
générale socio-économique en Egypte, ils expriment
les ressentiments et préjugés populaires contre la
minorité copte, sa richesse et son influence dans
I'administration mamelouke, nourris par toute une
littérature polémique, souvent diffusés par des soufis.
Enfin, la violence antichrétienne permet a certains
musulmans, notamment aux nouveaux convertis,
d’affirmer leur foi individuelle tout en étant protégés
par I'anonymat de la foule.

Les articles de P. Fenton et de M. Loubet traitent
d’'un aspect plus positif des relations interreligieuses
en Egypte, a savoir Iémergence d’un courant mysti-
que juif fortement influencé par la doctrine soufie.
Il s'agit d'un mouvement piétiste, fondé par Rabbi
Abraham Maimonide (m. 634/1237), le fils du céle-
bre philosophe andalou, dont I'histoire s'étend sur
plusieurs siécles, et cela malgré l'opposition massive
du reste de la communauté juive. Tres inspirés par
des écrits d'al-Gazali et d'Ibn “Arabi, les hasidim juifs
sefforcent a revivifier leur propre tradition religieuse
par I'adoption des pratiques et des concepts emprun-
tés au soufisme.

Les articles de la deuxiéme partie sont consacrés
a un theme classique des études soufies: la sainteté
musulmane. A. Sabra étudie les rapports entre le
milieu artisanal et le milieu soufi au Caire a la fin de
I'époque mamelouke et au début de Iépoque otto-
mane. En analysant 'entourage du célébre soufi ‘Abd
al-Wahhab Sa‘rani (m. 972/1565), 'auteur constate,
d’une part, que la dislocation de I'Etat mamelouk
favorise l'apparition des saints souvent illettrés et
issus des basses couches de la société, dont le maitre
de Sa‘rani, ‘Ali Hawwas (m.938/1532), constitue
le meilleur exemple; d’autre part, il estime qu'une
grande partie des marchands et des artisans se
tournent vers des soufis comme Sa‘rani ou Hawwas
pour des conseils pratiques en matiere spirituelle
mais aussi en matiére juridique. E. Geoffroy reprend
la figure de "Ali Hawwas afin délaborer une typologie
du saint ummi, le saint directement inspiré par Dieu,
en mettant en avant l'analogie entre le prophéte
illettré et le saint illettré. R.McGregor examine la
doctrine de la hiérarchie des saints chez ‘Ali Wafa’
(m. 806/1404), un des maitres de la Wafa'iyya. Cette
doctrine, bien que directement inspirée par l'ceuvre
d’'Ibn ‘Arabi, fait preuve d'une certaine originalité
puisqu’elle comporte des connotations eschatolo-
giques tres fortes, ce que McGregor met en relation
avec les bouleversements sociopolitiques provoqués
par la fin de 'Empire mamelouk.

Larticle de N. Amri nous plonge dans le milieu
soufi tunisois du x1ve siecle. Elle examine l'insertion

d’un saintrifa‘i d'origine iranienne, Abt al-Hasan ‘Al
|

al-‘Agami (m.808/1406), dans le paysage religieux
de la ville en se fondant sur sa biographie, les Sultik
al-muridin wa zad al-gurabd’ wa al-masdkin rédigé
par un certain Muhammad al-Kami et datant du
xve siécle. Tres vénéré par le sultan hafside Abu Faris,
le saint réussit a fonder une zawiya dans la médina
malgré l'opposition des juristes qui voient en lui un
crypto-chiite et le blament pour ses pratiques exta-
tiques. Pourtant, al-‘Agami n’attire jamais des masses
de fideles mais exemplifie plutot le type du saint
étrange (garib) vivant aux marges de la société.

Les contributions consacrées a l'ceuvre du grand
poete égyptien Ibn al Farid (m.733/1333) posent
deux problemes fondamentaux qu'on rencontre dans
I'analyse des écrits soufis classiques, a savoir l'articula-
tion de I'expérience mystique dans le langage humain
et I'établissement d’'un texte original a partir des
divers manuscrits. G. Scattolin insiste sur la nécessité
d’'une approche sémantique pour I'étude des textes
soufis en distinguant trois niveaux principaux de
compréhension en fonction du contexte sémantique,
historique et métaphysique/spirituel d’'un ouvrage.
Ensuite, il présente son édition critique du Diwan
d’lbn al-Farid. Th. E. Homerin étudie la transmission
du Diwdn a travers les siecles. Il conclut qu'il devait
exister un manuscrit rédigé par le poéte lui-méme et
transmis au sein de sa famille. Ce manuscrit a servi
de base pour la collection réalisée par le petit-fils de
l'auteur, Kamal al-Din Muhammad, qui comporte en
annexe également quelques autres poemes dispersés
d’lbn al-Farid. ).-Y. U'Hopital, a son tour, met en avant
la complexité linguistique et grammaticale de la poé-
sie d'Ibn al-Farid. Elle exprime, selon lui, le caractere
finalement insondable de I'expérience mystique.

La relation entre soufisme et sciences occultes
estabordée dans deux articles rédigés par B. Aladdin
retrace le parcours de cheikh ‘Abd al-Rahman
al-Bastami (m. 858/1454). Apres des études au Caire,
celui-ci s'installe a Bursa pour mettre ses connais-
sances au service de la cour ottomane. Aladdin met
notamment en avant l'effort d’al-Bastami de combi-
ner lesidées d’Ibn “Arabi avec celles d’al-Bini. P. Lory
présente la science de l'onirocritique a travers I'ceuvre
de Sams al-Din ibn Sahin al-Zahiri (m. 873/1468),
un fonctionnaire important dans l'appareil étatique
mamelouk. Lory y repere une véritable orthodoxie
dans l'interprétation des réves qui se veut pratique et
utilitaire, et qui rejette les interprétations ésotériques
et se méfie de toute forme de spiritualité.

La derniére série de contributions examine les
implantations soufies dans le cimetiere al-Qarafa au
Caire. L'article de M. al-Ibrashy insiste sur l'utilité de
la littérature des ziydrdt dans la reconstruction de la
topographie ancienne du cimetiere dont beaucoup

de vestiges ont désormais disparu. T. Ohtoshi reprend
|

BCAI 24 — 2008 67
BCAI 24 (2008) McGregor Richard, Sabra Adam (éd.): Le développement du soufisme en Egypte a I'époque mamelouke., recensé par Ismail Warscheid
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

ces guides de pélerinage en essayant délucider la
relation entre les visites aux tombeaux et le soufisme.
Selon lui, méme si les guides de pélerinage constituent
un genre littéraire indépendant, la popularisation du
soufisme a travers le xin® et le xivé siécles s’y voit bien
reflétée. Grace a eux, on repere notamment deux zo-
nes principales dans le cimetiére ol se concentrent les
activités soufies. Enfin, M. Abou al-‘Amayem conclut
l'ouvrage en fournissant une description détaillée de
la mosquée de Jahin al-Khalwati sur la montagne du
Mugattam.

Il faut malheureusement dire que les différents
articles de l'ouvrage, vus d'ensemble, apportent peu
de choses nouvelles sur la configuration du soufisme
a I'époque mamelouke. lls fournissent plutot des
exemples supplémentaires a des problématiques
déja bien étudiées et largement connues. Cela est vrai
surtout pour la premiére partie et celle consacrée a
la sainteté. Hiérarchie des saints, saints illettrés, op-
position fagir/fagih sont désormais devenus, grace
a de nombreuses études, des termes trop familiers
pour que la simple présentation d’un cas de saint ou
d’un recueil biographique puisse susciter beaucoup
d’intérét, voire apporter un nouveau souffle dans ce
champ d'étude quelque peu figé. On note, comme
exception louable, la contribution de T. Leithy, une
des plus longues de l'ouvrage, qui traite d'un aspect
finalement tres peu étudié du soufisme: la capacité
des saints soufis a mobiliser et, surtout, a radicaliser
les foules. En sappuyant sur des concepts sociologi-
ques, notamment sur celui de la régulation morale,
l'auteur réussit a sortir du cadre purement descriptif
et place son étude de cas dans une discussion plus
générale de la violence en tant que phénomene
collectif. De méme, les contributions de N. Amri et
de P.Lory se distinguent significativement des autres
articles. La premiere nous éclaire sur la présence, sur
le sol tunisien, d’'une confrérie, la rifa‘iyya, qu'on
associe rarement au paysage religieux maghrébin.
D’ailleurs, il faudrait peut-étre ajouter que le soufisme
tunisien, contrairement a celui de la vallée du Nil,
reste encore trés mal étudié. P.Lory nous expose le
cas intéressant d'un “dlim qui essaie d’introduire le
légalisme islamique dans le domaine des réves. Si ces
études convainquent également grace a une métho-
dologie solide, on déplore chez d'autres auteurs une
certaine faiblesse méthodologique, se manifestant,
par une approche souvent trop descriptive, et par
un mangque de distance critique vis-a-vis du soufisme.
Ainsi par exemple, A. Sabra, en étudiant la vie du
maitre d’al-Sa‘rani, affirme expressis verbis « there
can be little doubt, however, that Ali [Hawwas] was
the pole during his lifetime » (p.166). Malheureuse-
ment, il ne nous renseigne pas sur les raisons et les

preuves scientifiques qui l'ont amené a identifier, en
|

tant que chercheur occidental, un soufi du Moyen
Age comme qutb al-zaman... ).-Cl. Garcin, a son
tour, reconnait le spécialiste du soufisme, souvent
croyant et initié a l'enseignement soufi, comme
étant plus apte que I'historien ordinaire a entrer dans
I'imaginaire des mystiques. Celui-ci doit se contenter
de l'aspect extérieur des choses, c'est-a-dire de met-
tre en relation le soufisme avec les développements
socio-économiques au sein d’'une société. Cette
hypothése nous parait au moins discutable. Il suffit,
a notre avis, de regarder, par exemple, les travaux
d’'un Michel de Certeau pour voir jusqu’a quel degré
I'analyse d’un historien ordinaire peut s'approcher
du fait mystique.

Pour conclure, on doit donc constater que
l'ouvrage collectif édité par McGregor et Sabra pré-
sente un intérét assez limité pour la recherche dans
le champ du soufisme. Il s'agit essentiellement de
quelques études de cas, souvent trop descriptives et
présentées d'ailleurs sans grande cohésion interne,
qui ne permettent pas d’avoir une vision d’ensem-
ble des problématiques liées au développement du
soufisme égyptien a I'époque mamelouke comme
le promet le titre de l'ouvrage. Etant donné le ca-
ractere répétitif et peu original de la majorité des
contributions, on ne peut sempécher de penser que
le soufisme égyptien est devenu désormais un sujet
presque sur-étudié.

Ismail Warscheid
Doctorant a I'EHESS - Paris

BCAI 24 — 2008

BCAIl en ligne

68

BCAI 24 (2008) McGregor Richard, Sabra Adam (éd.): Le développement du soufisme en Egypte a I'époque mamelouke., recensé par Ismail Warscheid
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

	Accueil
	BCAI – sommaires
	tome 24 – 2008
	tome 23 – 2007
	tome 22 – 2006
	tome 21 – 2005
	tome 20 – 2004
	tome 19 – 2003
	tome 18 – 2002
	tome 17 – 2001
	tome 16 – 2000
	tome 15 – 1999
	tome 14 – 1998
	tome 13 – 1997
	tome 12 – 1996
	tome 11 – 1994
	tome 10 – 1993
	tome 9 – 1992
	tome 8 – 1992
	tome 7 – 1990
	tome 6 – 1989
	tome 5 – 1988
	tome 4 – 1987
	tome 3 – 1986
	tome 2 – 1985
	tome 1 – 1984




