
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 24 – 2008	 63

Luxenberg Christoph, The Syro-Aramaic Reading of the Koran. A Contribution to the Decoding of the Language of the Koran. [Viviane Comerro-de Prémare]

Luxenberg �Christoph,  
The Syro-Aramaic Reading of the Koran.  
A Contribution to the Decoding  
of the Language of the Koran.

Berlin, Hans Schiler, 2007, 349 p. 
ISBN : 978-899300888

L’ouvrage de C. L., publié en langue allemande 
en 2000 et réédité à deux reprises en 2004 et 2007, 
fait l’objet d’une première édition en anglais, d’après 
une traduction de l’auteur lui-même. Il s’agit d’une 
version augmentée, en particulier d’un index des 
termes coraniques commentés dans l’ouvrage.

La thèse de l’auteur, qui s’inscrit en faux contre 
quinze siècles d’exégèse arabe et près de deux siè-
cles de recherches orientalistes (p. 330), est assez 
largement connue à travers le débat qu’a suscité le 
livre dès sa parution. C. L. a d’ailleurs le mérite de 
l’exposer clairement aussi bien dans l’introduction de 
son ouvrage qu’en conclusion, dans un résumé de ses 
positions : la première mise par écrit du Coran s’est 
faite en garshuni, c’est-à-dire dans une langue arabe 
transcrite en lettres syriaques (p. 27, 164, 326). La lan-
gue même de ce coran est une composition hybride 
que l’auteur désigne comme de l’araméo-arabe qui 
aurait été l’idiome des Qurayš, les habitants de La 
Mecque, une ancienne colonie de peuplement ara-
méen (p. 326-327) ; cette affirmation est fondée sur 
la base d’une analyse philologique du terme Makka 
ainsi que sur Q 42, 7 qui ordonne au Prophète de 
proclamer son message à la metropolis (Umm al-qurā) 
et à ses environs, ce qui implique qu’il a été entendu 
et compris par ses contribules et premiers auditeurs. 
Le même type de démonstration basée sur des ar-
guments philologiques a un tel caractère d’évidence 
pour l’auteur qu’il se contente, à propos de la ville de 
Médine, de faire référence à l’ouvrage lexicographique 
de S. Fraenkel, Aramäishe Fremdwörter (p. 329).

L’introduction des voyelles et des signes diacri-
tiques par les philologues arabes du viiie siècle aurait 
profondément perturbé le texte originel du fait que 
ceux-ci ne connaissaient qu’un état standardisé de la 
langue arabe devenue classique. Quant à leur attitude 
consistant à se référer à la poésie ancienne de l’Arabie 
pour comprendre le texte coranique, elle se situe, 
du point de vue de C. L., quelque part entre l’erreur 
et l’imposture : une erreur car l’idiome du coran 
originel n’est pas celui de la poésie, mais une variété 
araméo-arabe ; une imposture car cette poésie n’a 
d’antéislamique que ses prétentions à l’être (p. 331). 
Les traces laissées par cette intervention inadéquate 
des philologues ont abouti à des leçons étranges 
qui n’ont cessé, au cours des siècles, de susciter des 
divergences dans l’interprétation. Quant à la fiabilité 

d’une tradition orale accompagnant l’écriture défec-
tive du texte coranique, elle n’est rien d’autre qu’une 
légende (p. 34, 332). 

Cette méconnaissance radicale du texte originel 
du Coran impose donc une nouvelle lecture basée 
sur l’hypothèse défendue par l’auteur. Le but de son 
ouvrage est de clarifier la compréhension des passa-
ges coraniques qui ont été désignés comme obscurs 
par les chercheurs occidentaux. Bien que C. L. ne le 
dise pas explicitement, on comprend que ce point 
de départ provient du choix en faveur d’une étude 
libérée des préjugés de la croyance. 

La méthode de l’auteur, pour tenter de compren-
dre ces expressions obscures, procède par étapes de 
la façon suivante (p. 22-27) : 

– une première investigation dans le Tafsīr de 
Ṭabarī (m. 923), qui a le mérite de compiler la plupart 
des commentaires effectués jusqu’à son époque afin 
d’y repérer éventuellement une signification plus 
adéquate au contexte du passage coranique et qui 
aurait pu échapper aux traducteurs ;

– la consultation du Lisān al-ʿArab d’Ibn Manẓūr 
(m. 1311), qui présente un spectre lexicographique 
plus large que celui des commentateurs, pour y 
trouver éventuellement un sens plus approprié au 
terme coranique ;

– le rattachement du terme à une racine homo-
nyme en syro-araméen dont le sens diffère de l’arabe, 
mais qui peut s’avérer convenir au contexte ;

–  le changement des points diacritiques qui 
ont peut-être été disposés de façon erronée, ce qui 
permet de retrouver un autre terme arabe « plus 
adéquat au contexte » ;

–  cette modification peut aussi permettre de 
retrouver, sous le ductus arabe, une racine syro-
araméenne qui redonne sa « logique » à l’expression 
coranique ;

–  retrouver en dernière instance le calque ou 
l’emprunt syro-araméen qui se cache derrière l’expres-
sion arabe, en utilisant les dictionnaires du xe siècle, 
comme ceux de Bar ʿAlī et de Bar Bahlūl, qui étaient 
des outils pour les traducteurs d’ouvrages syriaques 
vers l’arabe et dont le contenu est intégré dans deux 
ouvrages modernes : le célèbre Thesaurus Syriacus 
de Payne Smith (1879-1901) et le Vocabulaire Chal-
déen-Arabe de J. E. Manna (1900). C. L. signale que le 
Thesaurus peut aussi contenir de très anciens usages 
de la littérature arabe chrétienne de Syrie et de Mé-
sopotamie qui contribuent parfois à éclairer certaines 
expressions coraniques qui leur ont été empruntées, 
une voie déjà signalée par W. M. Watt (1).

(1)  «Two Interesting Christian Arabic Usages », Early Islam (Col-
lected Articles), Edinburgh University Press, 1990, p. 71-74.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Luxenberg Christoph: The Syro-Aramaic Reading of the Koran. A Contribution to the Decoding of the Language of the Koran., recensé par Viviane
Comerro-de Prémare
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 24 – 2008	 64

La majeure partie de l’ouvrage est constituée 
par des exemples d’interprétation du Coran à la 
lumière des nouvelles hypothèses sur la constitution 
du texte coranique émises par l’auteur. Certains de 
ces exemples sont bien connus par les analyses qui 
en ont été faites dans des publications scientifiques 
depuis la parution de l’ouvrage en 2000, ainsi que par 
leurs échos dans les médias.

On a moins souligné un aspect qui fait l’objet 
de l’attention particulière de l’auteur puisqu’il nous 
annonce une étude à paraître à ce sujet (p. 27). Il s’agit 
des erreurs de transcription qui auraient été opérées 
en passant de la graphie garshuni du texte originel à 
celle de l’écriture arabe.

C.  L. remarque par exemple que la valeur sé-
mantique du verbe yulḥidūn tel qu’il apparaît dans le 
contexte de Q 16, 103 ne se retrouve pas exactement 
dans le champ lexical arabe. Il en tire la conclusion 
que c’est le verbe yalġuzūn (pouvant signifier « ce-
lui auquel ils font allusion ») qui était transcrit en 
garshuni, mais que lors du passage à l’écriture arabe, 
la graphie du g/ġ et du z syriaques ont été confon-
dues respectivement avec celle du ḥ et du d arabes 
(p. 112-115).

Un autre exemple est fourni à propos de Q 72, 19 
où le terme libadan, un hapax (s’il ne se lit pas luba-
dan selon la leçon de Ḥamza Ibn ʿĀmir) serait une 
transcription erronée de ʿibādan « serviteurs », par 
confusion entre la graphie du ʿ  syriaque avec celle du 
l arabe. Comme le personnage auquel fait référence le 
verset reste anonyme, C. L. réinterprète le passage en 
fonction de Jésus et non plus de Muḥammad afin de 
justifier la modification introduite (p. 28, n. 18).

D’une manière générale, de ces nombreuses 
corrections visant à rendre le texte coranique plus 
« cohérent » en réécrivant sa graphie, on peut dire 
qu’elles contredisent le principe de la lectio difficilior 
qui aurait été, en l’occurrence, conservée par les 
scribes, avant d’être banalisée par la relecture de 
C. L. On peut, avec raison, se demander si cette force 
de conservation ne s’appuie pas tout de même sur 
une tradition de récitation orale. Par ailleurs, un tel 
procédé de reconstruction est-il légitime lorsqu’il 
prétend réduire tous les écarts d’un texte dont le 
registre est celui d’une prose poétique ?

Rapprocher le Coran des textes bibliques ou des 
hymnes d’Ephrem le Syrien (m. 373) peut sembler à 
l’auteur participer de cette reconstruction en redon-
nant sa « cohérence » au texte coranique. Mais quelles 
sont les limites d’un tel projet ? On se demande par 
exemple quelle est l’utilité de revisiter Q 19, 23-26 
concernant la naissance de Jésus (p. 127-142), alors 
que le passage coranique a été justement rapproché 
de l’évangile apocryphe du Pseudo-Matthieu d’une 
part, sur le plan typologique de l’épisode d’Hagar 

abandonnée d’autre part, et que les termes qui posent 
problème à C. L. (« dessous » ; « source/ruisseau ») ont 
une certaine pertinence dans le contexte.

Car le projet de C. L. est ambitieux ; il ne s’ap-
plique pas seulement aux points obscurs du Coran, 
il concerne aussi, comme il nous l’avoue lui-même, 
« un nombre considérable de passages dont le sens 
a été considéré comme certain, mais qui souffrent, 
en réalité, de ne pas avoir été compris » (p. 108). De 
fil en aiguille, ce qui prétend être un raisonnement 
purement philologique nous conduit à une nou-
velle version de la vieille thèse venue d’Orient selon 
laquelle Muḥammad aurait été instruit par un mis-
sionnaire chrétien et aurait ensuite traduit en arabe 
cet enseignement (p. 109-126).

En Q 41, 44, le verbe fuṣṣilat, glosé par « expli-
citer » dans l’exégèse musulmane, est rapproché par 
C. L. du syro-araméen parresh signifiant « séparer », 
mais aussi « expliquer, interpréter », une signification 
que C. L. étend encore de façon analogique à « tra-
duire » ; et le verset est ainsi compris : « Si nous l’avions 
composé comme un lectionnaire dans une langue 
étrangère, ils auraient dit : il aurait fallu traduire ses 
écrits » (les mots en italiques indiquent d’autres 
modifications faites par un rapprochement étroit 
avec le syro-araméen).

En Q 41, 3, ce qui est glosé par l’exégèse musul-
mane comme « un écrit dont les versets ont été expli-
cités en un coran arabe » est rendu par C. L. comme 
« une écriture que nous avons traduite en un lection-
naire arabe / dans une version arabe ».

Les versets de Q 75, 17-18 : « C’est à Nous qu’il 
incombe de le compiler et le réciter. Quand nous le 
récitons, suis donc sa récitation », sont commentés 
par C. L. de la façon suivante : sa « récitation », c’est-
à-dire la façon dont il t’a été enseigné. Cette inter-
prétation repose sur un rapprochement sémantique 
avec Q  16,  103 (« C’est un homme qui l’enseigne » 
[yuʿallimuhu bašar]) et un rapprochement formel 
avec Q 87, 6 « Nous te ferons réciter et tu n’oublieras 
pas », où le verbe aqra’a est glosé effectivement par 
« enseigner » dans l’exégèse musulmane [nuʿallimuka 
bi-qirā’at Ǧibrīl ʿalayk]. 

Le verset Q 20, 114 est interprété par C. L. de la 
façon suivante : « Ne te hâte pas [dans la récitation] 
du Coran avant qu’il ne te soit enseigné complète-
ment. » Ici, c’est le waḥy « inspiration, révélation » qui 
rend la notion d’« enseigné », car le waḥā/awḥā de 
l’arabe serait un emprunt avec métathèse de la racine 
syro-araméenne ḥawwī signifiant « montrer, indiquer, 
présenter, annoncer, communiquer, enseigner » et 
C.  L. nous invite à reconsidérer l’interprétation de 
tous les passages coraniques dans lesquels se trouve 
utilisé ce verbe, en le rapprochant de ḥawwī (p. 125). 
Dans ce cas précis, l’explication est la suivante : cet 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Luxenberg Christoph: The Syro-Aramaic Reading of the Koran. A Contribution to the Decoding of the Language of the Koran., recensé par Viviane
Comerro-de Prémare
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 24 – 2008	 65

« enseignement » prend du temps, car du fait que les 
Écritures antérieures sont écrites en langue étrangère, 
leur traduction est nécessaire.

La démonstration continue avec Q 19, 97 : « Nous 
l’avons rendu facile en ta langue pour que tu annonces 
la bonne nouvelle… » « Rendre facile » est le sens le 
plus ordinaire de yassara que C. L. va rapprocher du 
syro-araméen pashsheq signifiant « rendre facile », 
mais aussi « traduire », et le verset sera ainsi compris : 
« nous l’avons traduit dans ta langue… »

La démonstration s’achève avec Q 42,  51 : « Il 
n’est pas donné à l’homme que Dieu lui parle autre-
ment que par révélation ou derrière un voile ou en 
lui envoyant un messager et il lui révèle avec sa per-
mission ce qu’il veut. » C. L. remarque que le rasūl ici 
mentionné n’est pas forcément un ange comme le 
croit la tradition, mais peut être aussi bien un homme 
envoyé par Dieu, c’est-à-dire un apôtre ou un mission-
naire. Le verset signifie par conséquent : « …ou en lui 
envoyant un apôtre qui, avec Sa permission, lui en-
seignera/communiquera, ce qu’Il veut. » On voit donc 
que l’hypothèse sur laquelle repose le travail de C. L. 
n’est pas si nouvelle dans l’histoire de l’interprétation 
et qu’elle oriente sans doute fortement l’approche 
philologique qui est la sienne.

L’importance des emprunts lexicaux de l’arabe 
coranique au syriaque nous est connue depuis les 
travaux de A. Mingana et de A. Jeffery et, dans leur 
prolongement, certaines interprétations de C. L. 
peuvent se trouver ajustées au contexte coranique 
(ḥanīf, al-raqīm, ṣirāṭ, ṭūd, qayyūm, …). L’exemple de 
ṭaġā rapproché du ṭaʿā syriaque dans un excursus 
(p. 307-308) trouve une application encore plus in-
téressante − que ne relève pas C. L. − entre le verbe 
syriaque aṭʿā « égarer, tromper, séduire » et le verbe 
coranique aṭġā (cf. Q 50, 27). Or, il se trouve justement 
que la tradition exégétique arabe a bien conservé ce 
sens particulier commun au syriaque et à l’arabe, à 
côté de celui qui est dérivé de la racine ṭġā « dépasser, 
déborder ».

La méthode de C. L. comporte toutes les limites 
d’une étude philologique fondée sur une hypothèse 
forte : le Coran est un livre traduit et l’on doit s’ap-
puyer pour le comprendre sur les écritures antérieu-
res, en l’occurrence chrétiennes, plutôt que sur une 
poésie arabe présumée antéislamique (p. 330-331). Il 
ne s’agit pas de nier l’importance de la langue et de 
la culture syro-araméenne au Proche-Orient, mais 
faut-il ignorer pour autant l’extrême élaboration de 
la langue arabe dans la Péninsule, telle qu’elle se mani-
feste dans la poésie antéislamique et ceci quel que soit 
le degré plus ou moins important, mais relatif, que 
l’on peut accorder aux remaniements dans sa trans-
mission ? Une tradition poétique que l’on s’accorde 
à faire remonter à la fin du iiie  siècle… Par ailleurs, 

et dans ce contexte culturel précisément, peut-on 
penser que la prédication d’un prophète charisma-
tique a pu se faire dans un idiome hybride ? Peut-on 
raisonner sur le Coran comme si cette prédication 
n’avait pas produit d’effets dans l’histoire, n’avait pas 
accompagné l’organisation d’une communauté supra 
tribale en Arabie ?

La conception de C. L. suppose une discontinuité 
radicale dans la mémoire historique de la commu-
nauté islamique, une hypothèse qui n’est peut-être 
plus tenable au vu des découvertes récentes dans 
le domaine de l’archéologie, de la papyrologie et de 
l’épigraphie (2).

S’il est vrai que nous n’avons aucune indication 
sur le type d’écriture dans laquelle auraient pu être 
transcrits des textes coraniques du vivant du Pro-
phète, des documents datés de 22 AH et de 24 AH 
attestent un système d’écriture évolué (tā’ marbūṭa 
noté -h) et déjà en partie diacrité (3).

Il semblerait en définitive que l’approche de C. L., 
loin de nous faire « sortir du cercle » comme on nous 
l’annonçait, conduit plutôt à l’enfermement dans un 
autre cercle, celui de l’interprétation, en chambre, 
d’un seul qui aurait raison contre tous.

Viviane Comerro-de Prémare 
Université Paris 8

(2)  R. Hoyland, « New Documentary Texts and the Early Islamic 
State », Bulletin of SOAS, 69, 3, 2006, p. 395-416.
(3)  C. J. Robin, « La réforme de l’écriture arabe à l’époque du 
califat médinois », Mélanges de l’université Saint-Joseph, 59, 2006, 
p. 319-364, ici p. 342 s.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Luxenberg Christoph: The Syro-Aramaic Reading of the Koran. A Contribution to the Decoding of the Language of the Koran., recensé par Viviane
Comerro-de Prémare
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	Accueil
	BCAI – sommaires
	tome 24 – 2008
	tome 23 – 2007
	tome 22 – 2006
	tome 21 – 2005
	tome 20 – 2004
	tome 19 – 2003
	tome 18 – 2002
	tome 17 – 2001
	tome 16 – 2000
	tome 15 – 1999
	tome 14 – 1998
	tome 13 – 1997
	tome 12 – 1996
	tome 11 – 1994
	tome 10 – 1993
	tome 9 – 1992
	tome 8 – 1992
	tome 7 – 1990
	tome 6 – 1989
	tome 5 – 1988
	tome 4 – 1987
	tome 3 – 1986
	tome 2 – 1985
	tome 1 – 1984




