
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 24 – 2008	 58

Gannagé Emma, Crone Patricia et al. (dir.), « The Greek Strand in Islamic Political Thought ». Proceedings of the Conference held at the Institute for Advanced Studies, Princeton, 16-27 June 2003, Mélanges de l’université Saint-Joseph, LVII-2004. [Adel Sidarus]

Gannagé �Emma, Crone Patricia et al. (dir.), 
« The Greek Strand in Islamic Political Thought ». 
Proceedings of the Conference held at the 
Institute for Advanced Studies, Princeton,  
16-27 June 2003,  
Mélanges de l’université Saint-Joseph, LVII-2004.

Beyrouth, 2005, 609 p.

Durant deux semaines s’est réuni ce symposium 
de spécialistes concernés, de loin ou de près, par le 
thème débattu. Les uns y auront participé tout au 
long, les autres pour une période plus courte. Le 
temps se trouvait réparti entre exposés, discussions 
et lectures de textes, les actes maintenant publiés ne 
reflétant en conséquence et, malgré les dimensions 
de l’ouvrage, qu’une partie des contributions qui ont 
scandé ces journées d’étude.

Nous tirons ces détails de l’Introduction (p. 9-12) 
que signe P. Crone (Princeton), la responsable de la 
réunion et qu’on peut considérer comme la première 
éditrice scientifique du volume collectif, à en juger, 
entre autres, par les références qui lui sont faites 
dans les remerciements de plusieurs des coauteurs. 
On connaît, du reste, son ouvrage de fond, Gods Rule 
Government in Islam : Six Centuries of Medieval Islamic 
Political Thought (Columbia UP, New York, 2004), qui 
a fourni l’occasion de réunir les collègues intéressés 
autour de l’une des composantes de cette pensée, 
pensée dont l’analyse s’avère tellement actuelle en 
fonction de la conjoncture internationale. À ce propos, 
on ne manquera pas de saluer l’idée de publier les 
fruits de cette réflexion, menée dans une institution 
occidentale lointaine, au cœur même de la région où 
l’orientation politique de la religion est « vécue » in-
tensément, même si le périodique en cause appartient 
à une institution académique mi-étrangère.

L’ouvrage s’ouvre par une grosse étude sur le 
réalisme de la pensée politique grecque, dont l’auteur 
figure parmi les cinq coéditeurs de l’ouvrage : 

– Eckart Schütrumpf (Univ. of Colorado at Boul-
der), Imperfect Regimes for Imperfect Human Beings : 
Variations of Infractions of Justice, p. 9-36.

Précédant les textes traitant directement du 
sujet, une série de cinq contributions étudie la récep-
tion des idées politiques de la Grèce antique durant 
la Basse Antiquité et nous offre un tableau général 
de la pensée politique du Moyen-Orient à la veille 
de l’apparition de l’islam :

– Sarah Pearce (Univ. of Southampton), King 
Moses : Notes on Philo’s Portrait of Moses as an Ideal 
Leader in the Life of Moses, p. 37-74 (avec de longues 
citations de texte) ;

– Harold A. Drake (Univ. of California Santa 
Barbara), The Eusabian Template, p. 75-88 ;

– Dominic J. O’Meara (Univ. de Fribourg), Sim-
plicius on the Place of the Philosopher in the City ( In 
Epictetum, chap. 32), p. 89-98 (rappelons qu’il s’agit 
d’un disciple de Damascius, exilé avec son maître en 
Perse, lors de la suppression de l’École d’Athènes par 
Justinien) ;

– Henri Hugonnard-Roche (EPHE, Sorbonne-
Paris), Éthique et politique au premier âge de la tra-
dition syriaque, p. 99-119 (s’intéresse plus à l’éthique 
personnelle, certes avec ses implications sociales, qu’à 
la politique de la cité) ;

– John W. Watt (Cardiff Univ., Wales), Syriac and 
Syrians as Mediators of Greek Political Thought to 
Islam, p. 121-149.

Les deux exposés suivants mettent en relief un 
aspect jusqu’ici peu relevé, à savoir : l’importance de 
la tradition perse sassanide dans la tradition moyen-
orientale aux débuts de l’islam :

– Kevin van Bladel (Univ. of Southern California 
Los Angeles), The Iranian Chracteristics and Forged 
Greek Attributions in the Arabic Sirr al-asrār (Secret 
of Secrets), p. 151-172 ;

– Mohsen Zakeri (J.W. Goethe-Univ., Frankfurt), 
The Persian Content of an Arabic Collection of Apho-
risms, p. 173-190 (1).

Une double conclusion ressort de ces deux 
études, renforcée par la lecture de plusieurs des pré-
cédentes : d’un côté, la diffusion certaine de la pensée 
grecque en territoire iranien et, de l’autre, l’impact 
indéniable de la tradition persane dans l’ensemble 
du Moyen-Orient. En conséquence, l’islam naissant 
a rencontré une réalité culturelle fruit du croisement 
de ce double courant, même si le prestige de l’hellé-
nisme était plus grand au moment de l’élaboration 
de la culture musulmane classique.

P. Crone est consciente de cette réalité, allant 
même jusqu’à affirmer qu’au-delà du mouvement de 
traductions avec la chaîne de production littéraire qui 
s’en est suivie, somme toute accessible à des milieux 
restreints, le background helléno-iranien en question 
a constitué les véritables bases de la culture islamique 
globalement parlant (p. 9). À ce propos, elle situe les 
débuts du mouvement de traductions au milieu du 
viie siècle avec l’émergence de la dynastie abbasside. 
Or, précisément dans le domaine de la philosophie 
politique, hermétisme et cycle d’Alexandre le Grand 
compris, des recherches récentes (Grignaschi, entre 
autres) prouvent que des textes importants avaient 
été connus dès la seconde période omeyyade, à savoir 
dès les débuts de ce même siècle.

(1)  Voir à présent l’ouvrage de l’auteur : Persian Wisdom in Ara-
bic Garb : ‘Alī b. ‘Ubayda al-Rayḥānī (d. 219/834) and his Jawāhir 
al-kilam wa-farā’id al-ḥikam, 2 vols., Brill, London-Boston, 2007. 
Voir le compte rendu de A. Ghersetti, in BCAI 23, 2007, p. 156-
158.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Gannagé Emma, Crone Patricia et al. (dir.): « The Greek Strand in Islamic Political Thought ». Proceedings of the Conference Held at the Institute for
Advanced Studies, Princeton, 16-27 June 2003, Mélanges de l’université Saint-Joseph, LVII-2004., recensé par Adel Sidarus
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 24 – 2008	 59

La plupart des interventions traitant du thème 
central sont consacrées au « Faylasūf al-islām ». La 
dernière, celle sur les textes néoplatoniciens, fait 
partie de ce groupe, dans la mesure où al-Fārābī est 
le plus grand représentant de ce courant en islam :

– P. Crone, Al-Fārābī’s Imperfect Constitutions, 
p. 191-228 ;

– Emma Gannagé (USJ), Y a-t-il une pensée politi-
que dans le Kitāb al-Ḥurūf d’al-Fārābī ?, p. 229-257 ;

– Dimitri Gutas (Yale Univ. ; l’un des coéditeurs), 
The Meaning of madanī in F.’s “ Political ” Philosophy, 
p. 259-282 ;

– Nelly Lahoud (Goucher College, Baltimore), 
Fārābī : on Religion and Philosophy, p. 283-302 (posi-
tion qui annonce celle « sensationnelle » d’Ibn Rušd, 
que nous trouverons plus loin).

– Georges Tamer (Friedrich-Alexander-Univ., 
Erlangen-Nürnberg), Politisches Denkens in pseudo
platonischen arabischen Schriften, p. 303-335 (les 
différents textes connus sous le nom de Nawāmīs 
[Aflāṭūn], avec de longs extraits de l’un d’eux).

Deux autres articles abordent des textes de 
l’ismaïlisme fatimide, où les influences grecques 
apparaissent, somme toute, négligeables :

– Carmela Baffioni (Univ. degli Studi di Napoli 
“L’Orientale”), Temporal and Religious Connotations of 
the “ Regal Policy ” in the Ikhwān al-Ṣafā, p. 337-365 ;

– Paul E. Walker (Univ. of Chicago), “ In Praise of 
al-Ḥākim ”. Greek Elements in Ismaili Writings on the 
Imamate, p. 367-392 (longues citations de textes de 
la 2e génération de duʿā’ ; noter la mise au point en 
appendice sur les véritables relations de l’ismaïlisme 
avec la falsafa, p. 389 et s.).

Délaissant curieusement le grand Avicenne, sur 
lequel il y eut quand même deux « texts papers » qui 
ne figurent pas dans notre volume, celui-ci passe à 
al-Ġazzālī :

– Jules Janssens (Katholieke Univ. Leuven), 
Al-Ghazzālī’s Political Thought : Elements of Greek 
Philosophical Influence, p. 393-410.

La difficulté d’un exposé sur la matière tient 
du fait de l’existence de spuria dans la transmission 
textuelle d’une œuvre qui scelle, d’une certaine 
manière, la période classique. À notre avis, l’auteur 
aurait dû donner plus d’attention dans son analyse 
à deux facteurs supplémentaires : le public auquel 
s’adressait le théologien-soufi (philosophes et érudits 
ou bien l’umma en général) et la chronologie de ses 
écrits, vu que la prise du pouvoir par les Selčūks a été 
déterminante dans le changement de ses positions 
politiques. Cela a été récemment mis en évidence, 
du moins au niveau de l’imamat et du sultanat, dans 
le chapitre correspondant de l’ouvrage d’O. Safi (2). 
Dans cette étude originale, on trouvera, de plus, une 
analyse circonstanciée de la pensée de l’ « artisan » 

de cette nouvelle société et de sa culture, Niẓām 
al-Mulk. Ainsi donc, la lacune qu’exprimait P. Crone 
dans son Introduction (p. 11-12), pour des raisons qui 
ne peuvent lui être imputées (empêchement des 
spécialistes contactés…), pourra être partiellement 
comblée. Mais ce serait surtout l’ouvrage de M. Allam 
qui répondrait le mieux à la nécessité ressentie de sui-
vre les développements postérieurs de la philosophie 
politique en islam iranien et oriental (3). On notera 
que l’auteur y analyse, en particulier, la postérité du 
Aḫlāq-i Nāṣirī du polygraphe ismāʿīlien Nāṣir al-Dīn 
al-Tūsī (1201-1274), qui se situe bien dans la ligne de 
la pensée gréco-musulmane.

Mais à défaut de cet Orient, l’ouvrage poursuit 
avec les penseurs d’Occident. À côté de deux exposés 
qui n’y ont pas été inclus, trois portent sur les deux 
plus grands représentants de cette tradition :

– Maroun Awad (CNRS, Paris ; l’un des coédi-
teurs), Does Averroes Have a Philosophy of History ?, 
p. 411-441 ;

– Charles E. Butterworth (Univ. of Maryland, 
College Park), The Essential Accidents of Human So-
cial Organization in the Muqaddima of Ibn Khaldūn, 
p. 443-467 ;

– Abdesselam Cheddadi (Univ. Mohammed 
V, Rabat), La tradition philosophique et scientifique 
gréco-arabe dans la Muqaddima d’Ibn Khaldūn, 
p. 469-497.

Les deux derniers articles offrent une perspec-
tive comparative quant à la réception de la pensée 
antique dans le monothéisme « rival » (si l’on peut 
s’exprimer ainsi), qu’il soit de couleur orientale ou 
occidentale :

– Dimiter G. Angelov (Western Michigan Univ., 
Kalamazoo), Plato, Aristotle and “ Byzantine Political 
Philosophy ”, p. 499-523 ;

– Cary J. Nederman (Texas A & M Univ.), Im-
perfect Regimes in the Christian Political Thought of 
Medieval Europe : from the Fathers to the Fourteenth 
Century, p. 525-551 (le mot « Fathers » est utilisé 
abusivement, dans la mesure où l’unique « Père de 
l’Église » abordé ici est Isidore de Séville, le dernier 
de langue latine !).

(2)  Omid Safi, The Politics of Knowledge in Premodern Islam : 
Negotiating Ideology and Religious Inquiry, Chapel Hill, NC, The 
University of North Carolina Press, 2006, p. 105-124 (chap. 4). 
Qu’il nous soit permis de renvoyer à notre compte rendu in ASSR, 
138, 2007, 222b-223b (no 138-180).
(3)  Muzaffar Allam, The Languages of Political Islam in India – 
c. 1200-1800, Delhi, Permanent Black & London, Hurst & Co., 2004. 
Voir notre compte rendu in BCAI 23, 2007, p. 18-19.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Gannagé Emma, Crone Patricia et al. (dir.): « The Greek Strand in Islamic Political Thought ». Proceedings of the Conference Held at the Institute for
Advanced Studies, Princeton, 16-27 June 2003, Mélanges de l’université Saint-Joseph, LVII-2004., recensé par Adel Sidarus
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 24 – 2008	 60

Le volume se termine sur une bibliographie 
détaillée des sources et des études citées (p. 553-594) 
et un index des noms propres, anciens et modernes 
(p. 595-608). Si l’on considère de plus l’ampleur du 
sujet et la qualité, en même temps que les dimen-
sions, des différentes études, l’ouvrage se présente 
en fait comme un manuel de référence et une bonne 
introduction à la philosophie politique de tradition 
gréco-islamique. Il vient ainsi enrichir et compléter 
la bibliothèque qui s’est progressivement accumulée, 
ces dernières décennies autour de la question.

Adel Sidarus 
Université d’Evora

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Gannagé Emma, Crone Patricia et al. (dir.): « The Greek Strand in Islamic Political Thought ». Proceedings of the Conference Held at the Institute for
Advanced Studies, Princeton, 16-27 June 2003, Mélanges de l’université Saint-Joseph, LVII-2004., recensé par Adel Sidarus
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	Accueil
	BCAI – sommaires
	tome 24 – 2008
	tome 23 – 2007
	tome 22 – 2006
	tome 21 – 2005
	tome 20 – 2004
	tome 19 – 2003
	tome 18 – 2002
	tome 17 – 2001
	tome 16 – 2000
	tome 15 – 1999
	tome 14 – 1998
	tome 13 – 1997
	tome 12 – 1996
	tome 11 – 1994
	tome 10 – 1993
	tome 9 – 1992
	tome 8 – 1992
	tome 7 – 1990
	tome 6 – 1989
	tome 5 – 1988
	tome 4 – 1987
	tome 3 – 1986
	tome 2 – 1985
	tome 1 – 1984




