| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

BROWN Jonathan,

The Canonization of al-Bukhari and Muslim.
The Formation and Function of the Sunni
Hadith Canon.

Leiden, Brill (Islamic History and
Civilization, 69), 2007, xx11 + 431 p.
ISBN: 978-9004158339

Au travers du titre de l'ouvrage, on croit de
prime abord étre en présence d'une éniéme étude
sur un vieux théme usé, exploré a outrance, si bien
qu'il nest plus possible dorénavant d'espérer y faire
acte d'une quelconque originalité. En effet, les deux
illustres traditionnistes Abt ‘Abd Allah al-Buhari
(m.256/870) et Muslim b. al-Haggag (m.261/875),
ainsi que leur recueil canonique de hadit-s (Sahihayn)
ont fait l'objet de maintes théories contradictoires
dans de nombreuses études critiques, surtout en
Occident, rarement sous cet angle en Orient mu-
sulman. En outre, lors méme que le débat sur les
étapes historiques de canonisation du Coran bat
son plein, quoi de plus ordinaire que d'étre dubitatif
a l'idée d’'une quelconque avancée sur le méme plan,
qui plus est appliquée a l'autre versant du corpus
islamique, le hadit, que l'on sait bien évidemment
plus touffu et controversé que le Coran. Mais l'auteur,
qui n'est pas en reste a ce propos, est trés conscient
de 'ampleur de la tache a laquelle il sattaque. On
est vite rassuré de savoir que J. Brown est bien averti
en ce qui concerne la question de la valeur de son
sujet, eu égard aux nombreuses recherches quiy sont
consacrées bien avant lui. Sauf que lui, précise-t-il, se
propose de porter son intérét non pas sur la question
de l'authenticité de ces deux grandes collections de
hadit-s qui préoccupent particulierement les cher-
cheurs occidentaux, mais sur le réle du hadit sunnite
dans la civilisation islamique apres la disparition de la
question de l'authenticité (p.xx1). Dans la préface, il
insiste sur le point de départ de cette recherche qui
trouve son origine dans cette question a laquelle il
avait souvent pensé des années avant d'entreprendre
ce travail: «In the history of Sunni Islam, why are the
Sahihayn of al-Bukhari and Muslim so special, what
is their true, and how did they achieve this station?»
(p.xxt1). C'est pourquoi, rappelle-t-il, son ouvrage n'a
pas pour objet de critiquer ni les deux auteurs, ni
leurs ceuvres. Deés l'introduction (p.3-19), il fait un
état des lieux quasi exhaustif des ouvrages et divers
articles, dont le sujet, plus ou moins directement
lié a la thématique des hadit-s canoniques, est tou-
tefois loin d'embrasser la problématique du Canon
des Sahihayn telle qu'il envisage de s’y atteler dans
cet ouvrage. Il passe ensuite en revue les positions

des uns et des autres parmi les orientalistes les plus
|

éminents, dont nous citrons a titre indicatif I. Gold-
ziher (Muslim Studies II), M. Hodgson (The Venture
of Islam), G. E. von Grunebaum (Classical Islam: A
History 600-1258), N. Calder (Studies in Early Muslim
Jurisprudence), J. van Ess (Theologie und Gesellschaft),
et reléve I'absence d'intérét chez ces derniers concer-
nant l'investigation qu'il s'appréte en conséquence
a mener sur le sujet précis du phénomeéne de cano-
nisation des Sahihayn. Méme si elle n'est pas tout a
fait fidéle aux théories de Max Weber, I'approche se
veut irrémédiablement weberienne, avoue J. Brown,
puisqu’elle gravitera autour de plusieurs concepts clés
proprement weberiens, tels que standard, convention
et autres, qui impliquent en fin de compte la ritua-
lisation de l'autorité charismatique du prophete. Et
c'est sous ce rapport d'analyse que sa these se veut
innovatrice par comparaison avec les multiples
contributions de ses prédécesseurs.

Mais auparavant, donnons un descriptif
sommaire de cette étude. Pour volumineux et
dense qu'il soit, 'ouvrage est divisé seulement en
deux parties de taille quasi égale, mais non titrées.
La premiere, qui compte 208 pages, est subdivisée
en cing chapitres, dont le premier correspond a
Iintroduction; la seconde, totalisant 200 pages,
est subdivisée également en cinq chapitres, mais
de longueur inégale, le dernier étant la conclusion
générale. Suivent deux appendices consacrés, I'un
(p-379-383) aux références principales dont sont
tirés les renseignements relatifs a la constitution
du réseau complexe de transmission des Sahihayn
minutieusement rendu dans une excellente carte
graphique proposée au quatriéme chapitre (p.103),
l'autre (p.384-385) a la question de la qualité des
Sahihayn. Mais il semblerait que la délimitation de
chacune des deux parties, au moins sur le plan thé-
matique, soit difficile a établir, tant on a 'impression
que certains chapitres trouveraient tout autant leur
place dans la premiére partie que dans la seconde.
Nous en voulons pour exemple le dernier chapitre de
la premiére partie intitulé « Canon and community:
al-Hakim al-Naysabiiri and the canonization of the
Sahihayn» (p.154-206), qui aurait mieux convenu
comme premier chapitre de la seconde partie. Néan-
moins, du point de vue de l'auteur, cette division bi-
partite obéit a un schéma chronologique qui permet
de dégager les deux grandes étapes décisives dans la
ligne évolutive des deux ceuvres. Outre les questions
théoriques du Canon exposées et critiquées (p.20-
46) ("), la premiére partie a pour matiére d’une part

(1) Chapitre dans lequel, a I'exception d’un article de Lanne
Emmanuel, «La regle de la vérité», in Lex Orandi Lex Credendi,
Rome, Editrice Anselmiana, 1980, p.57-70, toutes les sources
secondaires citées sont en langue anglaise, y compris les contri-
butions de chercheurs arabes (ex. Aziz al-Azmeh).

BCAI 24 — 2008 48
BCAI 24 (2008) Brown Jonathan: The Canonization of al-Bukhari and Muslim. The Formation and Function of the Sunni Hadith Canon., recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

la présentation des deux auteurs et du contenu de
leurs livres respectifs en mettant en exergue leurs
particularités psychologiques et méthodologiques;
d’autre part la mise en évidence des mécanismes
socioculturels censés avoir favorisé la canonisation
progressive des Sahihayn. Dans la seconde partie,
l'auteur investit analytiquement certaines modali-
tés techniques dont la canonisation semble avoir
tiré parti, tout en accordant une place de choix aux
figures traditionnistes et aux cercles d'enseignement
traditionnel qui étaient d’avis contraire a propos du
statut des Sahihayn. Toutefois, il faut rappeler que,
sur le plan chronologique, ces deux parties renvoient
également aux deux principales périodes historiques
suffisamment mises en relief dans le processus de
canonisation dont le point de séparation se situe aux
environs de 450/1058.

En consacrant un chapitre entier aux publica-
tions de chercheurs, anglo-saxons dans leur majorité,
sur le phénomeéne du Canon, ). Brown nous fait savoir
que, des le départ, il y regne le langage commun des
études herméneutiques articulé aux « politiques de
I'interprétation », malgré les diverses théories actuel-
lement en confrontation dans le domaine. Il observe
que, depuis les études pionnieres de Frank Kermode
et Stanley Fish sur la Bible et la littérature ainsi que sur
le droit, le concept « Canon » est la résultante d’'un
rapport particulier entre culture et pouvoir. Depuis
lors, ce champ unifié d’investigations, accédant a l'dge
de la maturité, donne lieu a des réflexions nouvelles
et suscite des débats autour de la notion de « Canon »
et sa valeur, créant un niveau de recherche ou affleu-
reront des theses soutenues dans l'ouvrage de Jan
Gorak @), une des contributions anciennes d'ordre
apologétique religieux remonte a la fin du x1x® siecle.
On la doit a Allan Manzies qui sefforcait, dans son
article, de présenter le Nouveau Testament comme le
«Canon » par excellence. Pour qu'il y ait canonisation,
écrit ce dernier, deux conditions doivent étre réunies:
un livre qui représente pour la nation la norme de sa
propre religion; une autorité avec suffisamment de
pouvoir pour prescrire a la nation que le livre doit
étre percu comme une norme. Théorie séduisante,
ajoute a juste titre ). Brown, parce qu'elle suppose
déja, comme premier élément, I'existence d’'une
autorité religieuse jouissant d'un degré de pouvoir
nécessaire a |'établissement et au renforcement du
«Canon » aux cotés des deux autres principaux élé-
ments, a savoir la nation et la norme. Cette structure
ternaire marquera fortement les études ultérieures
et participera a I'émergence de nouvelles interroga-
tions relatives aux formes potentielles de l'autorité
a travers les diverses communautés. Mais c'est évi-
demment aux spécialistes allemands que revient

le rang de pionniers dans les études de 'Ancien et
|

Nouveau Testaments, réalisées entre fin du xvie et
début du xix¢ siecle. Au terme de ce parcours que
nous avons abrégé, l'auteur évoquera l'étude sur la
Bible hébraique, par Moshe Halbertal ), qu'il tient
pour le nouveau standard dans les investigations
théoriques sur le Canon, une nouvelle étape dans les
études du phénomeéne du Canon. Contrairement a
ses prédécesseurs, Halbertal donne le coup d’envoi
d’'une structure pratique — révolutionnaire, renchérit
). Brown — pour étudier la relation entre processus
de canonisation, autorité et identité, en mettant a
contribution plusieurs disciplines allant de la juris-
prudence a la philosophie du langage. Il a également
forgé de nouveaux concepts opératoires, tel celui de
texte formateur auquel une communauté donnée
se doit de référer en vue d'améliorer son expression
et développer son interprétation propre. Le texte
devient de suite, par son examen, source d’autorité
et de prestige a l'intérieur de la communauté, son
étude elle-méme s’assimile a un acte prépondérant
de dévotion, eu égard a 'expérience religieuse dont
il est I'expression, et c’est finalement a lui que l'on
doit la fixité des frontiéres de la communauté qui l'a
adopté. Halbertal a usé judicieusement de la notion
de charité, qui s'est avérée tres utile pour cerner de
tres prés le principe de canonicité de sorte a I'extirper
du flottement conceptuel qui le caractérisait dans
les études antérieures (p.30). D'ou cette conclusion
frappante que le degré de canonicité d’'un texte
correspond d’une certaine maniére a la somme de
charités qu'il recoit dans ses interprétations (p.44).
C'est pour ces raisons, qui témoignent de l'originalité
de l'approche de Halbertal en matiere d’analyse du
Canon en tant que phénomeéne historique et socio-
culturel, que J. Brown accorde une large place a son
étude, qui lui a inspiré le septieme chapitre de son
ouvrage, « The Principle of Charity and the Creation
of Canonical Culture » (p.262-299). La notion de cha-
rité, rappelons-le, n'a été que récemment appliquée
aux études sur la canonicité. Ce fut a l'origine un ter-
me de la philosophie analytique, qui parviendra trés
vite a s'imposer comme concept d’usage significatif
dans les études du langage (p.43). Elle suppose
grosso modo que le peuple est enclin généralement
a interpréter les signes sous la meilleure lumiére
possible, une espece de rapport charitable, par lequel
sont minimisées en conséquence les contradictions
internes du texte de base, comme sont conciliées les
notions de vérités que celui-ci établit avec celles du
monde extérieur. En ce sens, N. L. Wilson confirmera

(2) L. Emmanuel, The Making of the Modern Canon, London,
Athon, 1991.
(3) Id., People of the Book: Canon, Meaning and Authority,

Cambridge, Harvard University Press, 1997.
|

BCAI 24 — 2008

BCAIl en ligne

49

BCAI 24 (2008) Brown Jonathan: The Canonization of al-Bukhari and Muslim. The Formation and Function of the Sunni Hadith Canon., recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

dans son article cette tendance chez I'individu, dans
un champ de données et de propositions, a porter
son choix sur la partie qui offre le plus grand nombre
de déclarations vraies (). Il faut savoir gré a l'auteur
d’avoir consacré ce deuxieme chapitre a I'exposition
et a I'énumération des points forts des plus intéres-
santes théories qui ont apporté de nouvelles lumieres
sur le phénomeéne du « Canon », ce qui constitue un
prélude extrémement important d’'un point de vue
méthodologique, bien que les références anglaises
s’y taillent la part du lion.

Ce n'est qu'au troisieme chapitre que l'on est
dans le vif du sujet, c’est-a-dire sur le terrain de
I'histoire du développement des sciences du hadit.
En effet, les deux imams al-Buhari et Muslim sont
présentés et étudiés respectivement dans leur in-
dividualité historique et psychologique, en relation
avec leur milieu et les figures politiques et savantes
deleur époque. Chacune des deux notices s'enracine
dans des sources les plus reculées que l'on puisse
trouver a I'heure actuelle. Nous apprenons qu’au
départ, quelques décennies apres la mort des deux
imames, les Sahihayn marquaient une bifurcation dans
la littérature du hadit, dans la mesure ou ils étaient
considérés comme une déviation de la voie du tradi-
tionnisme par certains traditionnistes bien en vue a
cette époque. Ainsi, Abll Zur‘a al-Razi (m.264/878),
I'un des illustres maitres fréquentés par Muslim qui
représentait a lui seul une institution de hadit a Rayy,
et son collégue Ibn Wara al-Razi (m.270/884) incar-
naient l'opposition de lI'orthodoxie contre Sahih de
Muslim. Leur réaction était véhémente a l'idée d’'un
ouvrage authentique de hadit, traduisant un grand
malaise face a une telle entreprise d'emblée percue
comme un acte d'égoisme qui risquait fort de saper
les fondements de la transmission légale. Ce fut un
premier choc pour I'ancienne école qui, en vertu des
valeurs ascétiques qui fondaient la morale tradition-
niste de cette époque, déniait toute légitimité a la
quéte de l'authenticité pure en matiere de tradition.
Et pour mieux montrer a quel point les deux imams
n’étaient que deux savants traditionnistes ordinaires
parmi tant d'autres, ). Brown nous invite a examiner
un florilege des témoignages de leurs contemporains
pour juger de leur valeur alors par comparaison avec
les grands traditionnistes de leur époque. On a ainsi
des propos remontant a I'un des compagnons des
deux imams, dontil ne viendrait pas a l'esprit de citer
I'un d'eux comme digne successeur de ses maitres.
Un autre collegue de Muslim, Hammad b. Salama
(m.286/899) est un exemple significatif en ce sens.
On lui préte d'avoir déclaré ne reconnaitre d’égal, en
matiere de hifz al-hadit, a Yahya al-Duhli (m.258/872)
et Ishaq b. Rahawayh (m.238/853) quAbl Hatim al-

Razi (m.277/889-890). De méme, dans le témoignage
|

de leur contemporain Abt Kurzad (m. 281-284/894-
988), il est question de quatre traditionnistes di-
gnes de leurs maitres, dont sont absents nos deux
imams. Toutefois, ils ne sont pas ignorés aux yeux
d’autres traditionnistes qui les identifiaient aux plus
marquantes figures des sciences du hadit, au méme
titre qu’lbn Hanbal (m.241/855) et Ibn al-Madini
(m.234/849). La dimension hagiographique est mise
a contribution, a travers l'oniromancie a laquelle
recourraient les disciples dévoués pour rehausser du
rang leurs maitres défunts. Aba “Abd Allah al-Firabri
(m.320/932), disciple d’al-Buhari, aurait vu en réve
celui-ci marcher derriére le Prophéte en suivant pas
a pas ses traces ®). Il convient de nous attarder un
moment sur I'incontournable dispute entre al-Buhari
et al-Duhli relatée dans toutes les collections biogra-
phiques. Elle est retracée non seulement en tant que
divergence théologique a propos de la prononcia-
tion créée du Coran (halq lafz al-Quran), mais aussi
comme animosité ressentie par al-Duhlia la suite du
succes d'al-Buhari dans son propre cercle d'influence.
Méme si ce dernier s'explique dans son Halq af’al al-
‘ibad (la création des actes humains) (), il ne faut pas
se hater de l'inscrire au nombre des traditionnistes
a tendance rationaliste, par opposition aux liber-
Sunnis (ultra-conservateurs), dans la mesure ou il y
confesse son allégeance aux ahl al-hadit. La solution
subtile d’'une catégorie médiane de semi-rationalis-
tes entre les ultra-conservateurs et leurs adversaires
rationalistes, avancée par Ch. Melchert, qui permet-
trait de ranger al-Buhari aux cotés de deux autres
illustres $afiites, al-Tabari (m.310/923) et al-Muzani
(m.264/878) tend en fin de compte a rapprocher un
peu plus al-Buhari du camp des rationalistes. En outre,
contrairement a al-Tabari dont la défense de la thése
du Coran incréé consiste dans des développements
sophistiqués largement tributaires de la logique
formelle, al-Buhari, lui, ne recourt jamais dans aucun
de ses écrits qui nous sont parvenus pour fonder son
argumentation, ni aux termes techniques de la logi-
que islamique, niau jargon philosophique. Des lors, la
place qui lui convient devrait étre fixée plutdt du coté
d’Ibn Hanbal que de celui d’al-Tabari (p.79). A cette
pertinente comparaison entre les deux hommes, I'on
regrette que I'auteur ait completement ignoré Iétude

(4) Id. « Substance without Substrata », in Review of Metaphysics,
12, n° 4, 1959, p.521-239.
(5) Propos rapportés par le disciple d’al-Firabri, Ibn ‘Adi Abt
Ahmad ‘Abd Allah al-Gurgani (m. 365/975-976) dans sa collection
consacrée 2 la critique des garants faibles, al-Kamil fi du‘afa’ al-
rigal, 1-VII, Beyrouth, Dar al-Fikr, 1405/1985, I, p. 140.
(6) Ibid, éd. ‘Abd al-Rahman ‘Umayra, Riyadh, Dar al-Ma‘arif
al-Su‘tdiyya, 1398/1978.

|

| BCAI 24 — 2008 50

BCAI 24 (2008) Brown Jonathan: The Canonization of al-Bukhari and Muslim. The Formation and Function of the Sunni Hadith Canon., recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

sur l'exégese coranique d’al-Tabari”), par Cl. Gilliot
- non citée dans la bibliographie — qui lui aurait été
d’'un grand intérét a ce stade d’analyse. On s’apercoit
finalement que, de leur vivant et plus d’un siecle apres
leur disparition, les deux imams étaient considérés
comme de simples experts en hadit parmi d’autres,
que l'on mettait au méme rang que leurs maitres.
Lauteur apparait a ce niveau de son travail d'une
érudition maitrisée, tant par l'aisance dont il fait
preuve dans la manipulation des sources que par les
détails sur lesquels il s'attarde a bon droit dans des
notes touffues de bas de page. Il revient sur la diffé-
rence majeure de méthode entre les deux imams, en
mettant I'accent sur la rencontre effective des garants
qui constitue la regle principale de l'authenticité du
hadit chez al-Buhari et son maitre Ibn al-Madini, regle
ouvertement contestée par Muslim, qui soutenait
qu'entre deux transmetteurs contemporains, la ren-
contre ne doit pas détre érigée en regle d'authenticité.
En effet, dans son introduction (muqgaddima) a son
Sahih, il écrit que, lorsque l'isnad est formulé en
«‘an‘ana», c'est-a-dire avec la particule « ‘an» (de),
il suffit que les deux transmetteurs soient contempo-
rains et qu'il n’y ait évidemment aucune indication
contraire quant a I'impossibilité de leur rencontre.
Il appuie sa position sur les avis des grands maitres
traditionnistes comme Malik b. Anas (m. 179/795) et
Su‘ba b. al-Haggag (m. 160/776), pour qui une telle
preuve n'était pas exigée, sauf dans le cas précis ou
un rapporteur était soupgonné de falsification dans
les isndd-s (tadlis). Cette divergence de méthode a
donné lieu a un écart entre les deux imams en termes
du nombre de transmetteurs: 420 chez al-Buhari sont
absents chez Muslim, tandis que 620 chez celui-ci
sont exclus chez celui-la. Curieusement cela n'a pas
empéché le nombre de traditions communes aux
deux ceuvres d'atteindre 2 326, et celui de rapporteurs
de totaliser 2 400 environ. Il est une autre distinction
a considérer entre les deux imams: alors que le primat
du figh est au cceur de la méthodologie d’al-Buhari
dans l'ordonnancement de son recueil, la tendance
méthodologique chez Muslim favorise les traditions
prophétiques au détriment des propos des Compa-
gnons, ne tenant que rarement compte des thémes
juridiques proprement dits et en faisant fi des récits
et commentaires personnels sans chaine de garants.
Il en ressort la facilité d'acces que l'on reconnait au
Sahih de Muslim.

Tout au long du 1ve siecle de I'hégire, le besoin
d'un consensus communautaire autour des hadit-s
se fait sentir partout dans les différents milieux
théologiques et juridiques, tout comme au sein des
polémiques entre sunnites et $i‘ites. Et jusqu’a la moi-
tié du siecle suivant, se constituera progressivement

un réseau dense et complexe d'enseignement et de
|

transmission de hadit-s par lequel sera pris en charge
l'étude des deux Sahihayn. Le sectionnement géo-
graphique, rigoureusement établi par 'auteur pour
nous rendre compte de ce foisonnement intellectuel,
révele que les centres les plus fertiles de ce réseau
étaient situés a Naysabur et sa région pendant le
Ive siecle (p. 124-128), puis a Bagdad principalement
pendant la premiére moitié du ve siécle, mais aussi
a Gurgan (p.128-130), a Isfahan et en Asie centrale
(p-134-135). Durant cette méme période, d’autres
recueils de traditions verront le jour dont certains
aspireront, a l'instar des deux imams, a l'authenticité,
comme l'illustre le titre de Sahih pour le recueil d’Ibn
Hibban (m.354/965). Mais cest aussi pendant ce
laps de temps que les deux Sahihayn accéderont au
statut de textes formateurs, en ce qu'’ils donneront
naissance a un nouveau genre dans la littérature du
hadit: mustahrag. La discipline de listihrag, par le
moyen des deux procédés distincts qui la constituent,
a savoir '« extraction » et le «rattrapage», a pour
seule fin de «chercher a inclure » des traditions, en
conformité avec les regles observées dans le recueil
de hadit-s sur lequel est pratiqué istihrag. A travers
celui-ci, la quéte d’'un isndad vivant, plus précisément
un isnad ‘ali (supérieur), retrouve un nouveau
souffle qui, ce faisant, va présider a l'instauration de
l'autorité des deux recueils authentiques. Lauteur
a fait état des plus importants mustahragat, dont
ceux dAbl ‘Awana (m.312/924-925) et d'al-Isbahani
(m.430/1038), sur Sahih Muslim, et celui d’al-lsma‘ili
(m.371/981-982) sur Sahih al-Buhari, pour marquer
le grand intérét que l'on prétait alors a cette nou-
velle production en matiére de hadit. Parallelement
a l'istihrdg qui a fait flores a Naysabdr, se développe
un genre similaire, appelé atraf (les bouts des tradi-
tions), une sorte d'index des hadit-s qui a pour objet
de fournir 'ensemble des matns des recueils de base
d’'une maniere ramassée, en ne citant qu’'un bout
significatif de chaque tradition. Quoique de portée li-
mitée par rapport au premier, le genre atraf n'en reste
pas moins une activité intellectuelle déterminante
dans le processus de canonisation des deux ceuvres.
La contribution en ce sens est avantagée tout autant
par les ceuvres critiques sur les Sahihayn, celle qui 'y
traque les transmissions défectueuses (“ilal) et celle
dite ilzamat ®), qui s'attachent a transcrire les tradi-
tions qui auraient d{1 étre incluses dans les Sahihayn.

(7) Ibid, Exégese, langue et théologie en Islam. Lexégeése coranique
de Tabari, ). Vrin (coll. Etudes musulmanes, XXXII, Paris, 1990,
notamment « V. Lessence de Coran », p.254-259, et « V. Les actes
humains et les Qadarites », p.259-276.
(8) Dont le plus souvent cité est I'ouvrage d’al-Daraqutni
(m.385/995), Kitab al-ilzamat wa I-tatabbu’, éd. Mugbil b. Hadi
al-Wadi‘T, Médine, al-Maktaba al-Salafiyya, 1978.

|

BCAI 24 — 2008 51

BCAI 24 (2008) Brown Jonathan: The Canonization of al-Bukhari and Muslim. The Formation and Function of the Sunni Hadith Canon., recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Ainsi que tient a le souligner ). Brown en intitulant ce
quatrieme chapitre « Période du processus de cano-
nisation intense », c'est lors de cet espace historique
que sest réellement constitué le noyau dur d'oulémas
traditionnistes qui se sont saisi des Sahthayn comme
d'un texte formateur pour s'impliquer dans I'héritage
prophétique.

A la différence des mustahragat qui ont vu le
jour trés tot, approximativement vers l'an 270/880,
les mustadrakat, y compris dans leur forme d'ilzamat,
ne se développeront qu’au cours du siecle suivant. Le
plus célébre ouvrage en matiere d'istidrdk reste sans
conteste celui d’al-Hakim al-Naysabari (m.405/1014),
qui s’était investi dans cette entreprise dans un but
apologétique bien précis. En effet, il visait a I'extension
des regles d’'authenticité en ceuvre dans les Sahihayn
pour les faire partager a l'ensemble des corps théo-
logiques et juridiques de la spheére sunnite. Grace a
son mustadrak “ald al-Sahihayn ® et a l'ensemble de
ses ceuvres qui traitent de la tradition, a la suite de
son maitre al-Daraqutni (m.385/995), on apprend
que sa vision des Sahihayn est largement distincte
de celle des auteurs des Mustahragdt. De textes de
base soumis a I'étude critique chez les premiers, ils
deviennent pour al-Hakim le point culminant des
sciences du hadit. Ainsi, bien qu'il ne les tienne pas
pour infaillibles, tout isndd absent des Sahihayn,
écrit-il, doit faire l'objet de I'examen des experts. Le
consensus (igma“) de la umma, notion originaire des
fondements du droit, se voit dorénavant introduit
dans la sphere du hadit, a la faveur d’al-Hakim qui,
pour la premiere fois semble-t-il, en fait usage par
référence aux conditions d’authenticité établies par
les deux imams. Dans les citations qui subsistent de
son monumental ouvrage perdu, Tarih Naysabdr,
ainsi que le rapporte al-Sahabi (m.728/1328) ("9, il
recourt a cette notion d’'igmd" pour témoigner de
la disqualification unanime d’'un garant de hadit,
au lieu de recourir aux termes techniques d’usage
dans son milieu tels que mashdr, mustafid, etc. Ce
projet communautaire s'explique également par
les critiques mu‘tazilites des regles de I'authenticité
auxquelles était confronté al-Hakim dans sa région
de Hurasan et Naysabar par l'intermédiaire des
écrits d’Abu al-Qasim al-Balhi (m.319/931) et de son
contemporain, et non des moindres, al-Qadi ‘Abd
al-Gabbar (m.303/915-916) qui, lors de séances
de transmission des traditions (amali), avait rap-
porté une quantité considérable de hadit-s via ses
propres canaux (isndd-s). lls avaient pour régle en
matiere de droit (figh) et de ses fondements (ustil)
de ne tenir compte que des hadit-s d’au moins deux
rapporteurs, récusant les hadit-s al-ahad. lls admet-
taient l'authenticité des Sahihayn a l'exclusion des

autres collections. C’était la la menace qui inquiétait
|

Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

al-Hakim et le motivait a la fois au cours de toute sa
carriéere de traditionniste. C'est a lui, précise l'auteur,
que revient le mérite d’avoir fait des Sahihayn, tant
en figh qu'en usil, le tronc commun d'authenticité
a l'usage de toutes les écoles juridiques. L'étendue
de son role est perceptible dans les positions des
hautes figures $afi‘ites qui avaliseront, comme fiables
et certaines, les méthodes d'examen pratiquées par
les deux imams, ainsi que par son collegue Abi Ishaq
al-Isfarayini (m.418/1027), son disciple AbG Nasr
al-Wa'ili (m.444/1052) et le grand imam al-Haramayn
‘Abd al-Malik al-Guwayni (m.478/1085). L'auteur a
raison de consacrer un sous-chapitre pour traiter de
ce nouveau fond commun que représente désormais
l'authenticité des Sahihayn (p.194-204) admise entre
les grands blocs actifs du sunnisme: les hanbalites/
ultra-conservateurs et I'école $afi‘ite/as arite.

Le vésiecle de I'hégire sera celui au cours duquel
les deux Sahihayn passeront progressivement d’'une
autorité théorique acquise au sein du corps savant
de la transmission (riwdya), au statut de textes
d’autorité a l'échelle communautaire. Le tahrig en
ce qu'il constitue le procédé dans lequel les deux
Sahihayn trouvent leur plus saillante application, est
appelé a avoir un réle déterminant dans ce nouveau
processus a l'issue duquel ils seront identifiés, dans
presque tous les domaines du savoir religieux par-dela
le cadre restreint du hadit, comme seules références
communes d’authenticité. La question de l'authenti-
cité des hadit-s ne s'était effectivement imposée aux
juristes et théologiens qu’a la suite de positions di-
vergentes, voire contradictoires, nécessitant I'examen
des preuves scripturaires qui les fondaient. Parmi les
nombreux exemples cités, celui du théologien $afi‘ite
Abi Ishaq al-Sirazi (m.476/1083) illustre cet éveil a la
nécessité de passer au crible les traditions sur lesquel-
les reposaient les arguments des adversaires. Celui-ci
n'exclut pas I'éventualité, pour un savant $afi‘ite, dans
certains cas spécifiques, d'exiger de son contradicteur
de fournir les chaines de transmission pour les hadit-s
qu'il aurait avancés comme arguments scripturaires
(p.210). En revanche, poursuit-il, si un adversaire le
soumettait a la méme épreuve, il suffirait alors au
safi‘ite de le renvoyer au kitab al-mu‘tamad, c'est-
a-dire aux livres des sunan, et plus clairement aux
Sahihayn. On retrouve chez Abu Hamid al-Gazali
(m.505/1111) une déclaration analogue dans laquelle
il faisait état de valeur de preuve incontournable
que constituent les Sahihayn sans toutefois éprou-

(9) Ibid., éd.Yusuf ‘Abd al-Rahman al-Mar‘asli, I-V, Le Caire, 1997,
réimp. Beyrouth, Dar al-Ma'rifa.
(10) Al-Sahabi, Mizan al-i‘tidal fi naqd al-rigal, 1-1V, éd. ‘Ali
Muhammad al-Bagawi, Beyrouth, Dar Ihya’ al-Kutub al-‘Arabiyya,
s.d., I, p.503.

|

BCAI 24 — 2008 52

BCAI 24 (2008) Brown Jonathan: The Canonization of al-Bukhari and Muslim. The Formation and Function of the Sunni Hadith Canon., recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

ver le besoin de s’y attarder. Le jurisconsulte, écrit-il,
est dans l'obligation de se conformer aux hadit-s
qu'il trouve dans ces deux ceuvres, au risque, en
s'en détournant, de briser sciemment le consensus
de la communauté ("), A propos de cette position
d'al-Gazali, il faut garder a l'esprit que sa connaissance
trés lacunaire en la matiére lui avait valu de tres vé-
héments reproches de la part des traditionnistes, a la
suite de la publication de son Ihyd! Il en sera question
dailleurs plus loin (p.354-356). Peut-étre cet état de
fait n'était-il pas étranger a son opinion en faveur des
Sahihayn et qu'il y visait une réputation d’allié aupres
des parangons des écoles du hadit de plus en plus
influents. Mais il semble que l'auteur préfere ne pas
trop s'impliquer dans ces considérations approxima-
tives. Le contemporain d’al-Gazali, le mystique Abu
al-Fadl al-Magqdisi (m.507/1113) dans son traité de
soufisme, était du méme avis sur les Sahithayn qu'il
considérait les seules estampilles de l'authenticité
de l'avis commun de toute la communauté. C'est
pour cette raison qu'il ne tiendra compte dans son
traité que des hadit-s des Sahihayn, mais aussi de
ceux qui satisfont aux regles d'authenticité exigées
par les deux imams (Sartihima) sans qu'ils y figurent,
al'exclusion de tout hadit étrange (garib) ('?). Preuve
que le tahrig a aussi bien participé au renforcement
de l'autorité intrinseque de ces deux ceuvres qu'a leur
extension au-dela des cercles du hadit proprement
dits. Tout comme avec les personnages $afi‘ites cités
plus haut, avec les représentants des autres écoles
sunnites aussi — suivant la contribution juridique
et théologique de chaque école et en fonction de
leurs propres rapports aux recueils canoniques en
circulation a cette époque —, les deux livres majeurs
allaient devenir une référence d'autorité en matiére
de hadit. Le particularisme malikite dans cette entre-
prise est manifeste, d’'une part a travers la production
d’Abu al-Walid al-Bagi (m.474/1081) dont le souci
majeur, en se référant aux Sahihayn, était de fonder
les principes de la théorie légale de 'imam Malik
(p.225-226) et subséquemment d’asseoir l'autorité
du Mawatta’ comme texte formateur ('¥); d’autre
part, au travers des efforts de tahrig effectués par
son disciple Ibn ‘Abd al-Barr (m.463/1070) pour les
mémes raisons ('), En cela, ils différent d’un éminent
théoricien du droit hanbalite Aba Ya‘la Ibn al-Farrd’
(m.458/1066), qui s'appliquait avec acharnement
a critiquer les theses mu‘tazilites autant que les
doctrines as‘arites sur les attributs divins, dans son
fameux ouvrage Kitdb al-mu‘tamad (') en recourant
massivement aux Sahihayn en tant que références
authentiques. Son fils, Ibn Abi Ya‘la (m.525/1131),
poursuivra le méme but, plus spécialement contre
les as‘arites au moyen du méme procédé. Dans cette

configuration évolutive des rapports des écoles aux
|

deux ceuvres, on s’apercoit que seuls les hanafites
restaient encore a la traine. Bien qu'ils aient joué
un réle prépondérant dans la transmission des
Sahihayn, ainsi que l'auteur en a fait état dans le
quatrieme chapitre, ils ne les ont adoptés comme
étalon d’authenticité que tardivement, a compter du
vii®siecle de I'hégire. Entreprise réticente qui plus est,
car, en dépit du retard accumulé, elle n'en était pas
moins tatonnante a ses débuts: ainsi avec “Ald’ al-Din
al-Buhari (m.730/1329-30) ®) dans son commentaire
sur le traité de théorie légale de son prédécesseur
hanafite Abt al-Hasan al-Bazdawi (m. 482/1089)
(p.226-227) (7). Reste a savoir pourquoi trois siecles
de retard par rapport aux $afi‘ites. Pour nous éclairer
sur ce probléme, ). Brown rappelle le point focal du
hanafisme, dont il tirait sa singularité caractéristique,
a savoir qu'il représentait dans sa majeure partie
I'école des partisans de la raison contre laquelle se
tenaient en constante opposition les tenants de la
thése inverse, les défenseurs de la transmission. Par
ailleurs, le mépris des hanafites pour les gens du hadit
avait été suscité par leur condamnation formelle
par al-Buhari et al-Hakim al-Naysabari qui leur re-
prochaient de sétre détournés de la vraie sunna du
Prophete au profit de leur propre ra’y. Et pour n'en
citer qu'un seul exemple, 'auteur mentionne Muti’
Makhal al-Nasafi (m.318/930) qui aurait déclaré que
les gens du hadit nétaient que de stupides littéralistes

(11) Al-Siraz, Kitab al-ma‘ina fi al-Gadal, éd. ‘Abd al-Magid
Turki, Beyrouth, Dar al-Garb al-Islami, 1408/1988, p. 55 ; al-Razli,
al-Mankual min ta‘ligat al-usal, éd. Muhammad Hasan Hitg, s.d.,
p.269.

(12) Id., Safwat al-tasawwuf, éd. Radah al-Mugaddam ‘Adrah,
Beyrouth, Dar al-Muntahab al-‘Arabi, 1995, p.133.

(13) Surtout dans son ouvrage al-Muntaqa Sarh al-Muwatta,
I-VII, Le Caire, Dar al-Fikr al-*Arabi, [1982], mais également dans
son lhkam al-fusal fi ahkam al-usal, éd. Muh. ‘Abdel-Magid
Turki, Beyrouth, Dar al-Garb al-Islami, 1407/1986, ot il défendait
agressivement les positions de Malik en matiere de théorie légale
contre les critiques des hanafites et des ultra-sunnites.

(14) A titre d'exemple, dans son monumental ouvrage Kitdb
al-Tamhid li-ma fi al-Muwatta’ min al-ma‘ani wa l-asanid, éd.
Mustafa b. Ahmad al-‘Alawi et Muhammad ‘Abd al-Kabir al-
Bakri, I-XXVI, 28 éd., Rabat, Wizarat ‘Umam aI-Awqéfwa-I-§u'un
al-Islamiyya, 1402/1982 [1" éd. 1387/1967].

(15) Id., K. al-mu‘tamad fi usil al-Din, éd. Wadi* Zaydan Haddad,
Beyrouth, Dar al-Masriq, 1974; mais aussi dans son al-‘Udda fi
usal al-figh, 1-111, éd. Ahmad b. "Ali Sir al-Mubarak, Beyrouth,
Mu’assasat al-Risala, 1400/1980.

(16) lls'agit de son Kasfal-asrdr “an usal Fakr al-Islam al-Bazdawi,
I-11, Beyrouth, Dar al-Kitab al-‘Arabi, 1394/1974.

(17) 1l S'agit d’Aba “Usr “Ali b. Muhammad et de son traité inti-
tulé Kanz al-wusal ila ma'rifat al-usdl, qu’il ne faut surtout pas
confondre avec son frére cadet al-Bazdawi Abl Yusr Muhammad
b. Muhammad (m.493/1100), auteur également d’un traité
d'usal, Kitab fihi ma‘rifat al-hugag al-sar‘iyya, éd. M. Bernand &
E. Chaumont, Le Caire, IFAQ, 2003, dans lequel en effet il n'est fait
aucune distinction a caractere canonique des deux Sahihayn.

BCAI 24 — 2008 53
BCAI 24 (2008) Brown Jonathan: The Canonization of al-Bukhari and Muslim. The Formation and Function of the Sunni Hadith Canon., recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

tout juste bon a pérorer les propos du Prophete sans
comprendre son véritable message. Ainsi, a l'origine
duretard hanafite, on trouve des rapports tendus qui
mettaient aux prises les imams traditionnistes et les
savants hanafites et allaient se perpétuer longtemps a
travers les générations ultérieures jusqu’au vii€ siecle
de I'hégire.

Dans le septiéme chapitre l'auteur revient sur le
principe de charité, dont il a été question au départ,
pour larticuler cette fois au processus de I'émer-
gence de la culture canonique en ce qui concerne les
Sahihayn. Les étapes de ce processus, dans la mesure
ou elles sont rigoureusement découpées par l'auteur,
se révelent d’autant plus pertinentes que chacune
d'elles se présente comme un espace historique
dans lequel s'est réalisé un segment constitutif de
ce phénomene. Les débuts de la culture canonique
survenaient ainsi a Bagdad, dés la fin du vésiecle /
début du xi¢siecle, pour arriver a son terme vers
460/1070. Et I'on passe ainsi d’'une premiére étape
d'étude des Sahihayn, due aux maitres illustres en
sciences du hadit, a I'étape suivante, celle de leurs
disciples dont lI'approche n'était déja plus la méme.
Il en ressort un passage retragant cette relation que
Halbertal instaure entre le niveau de canonicité
auquel succede celui ou l'esprit de charité se méle
a l'étude du texte canonique. Les premiers, tels
qu’lbn ‘Ammar al-Sahid (m. 317/929-930), Aba Bakr
al-1sma‘li (m.371/981-982), dans sa fibre rationaliste,
et al-Daraqutni(’®), malgré le grand intérét qu'ils
avaient manifesté pour les deux ceuvres, n‘éprou-
vaient le moindre scrupule a les critiquer s'il sétait
aveéré que leurs auteurs avaient péché contre les regles
de transmission qu'ils s’étaient fixées eux-mémes. Or,
leurs disciples, quant a eux, allaient ouvertement
prendre parti pour les auteurs des Sahihayn, comme
Iillustre parfaitement le cas dAba Mas‘ad al-Dimasqi
(m.401/1010-1011), qui composa spécialement un
traité ') pour défendre Muslim contre les critiques
non fondées de son maitre al-Daraqutni. Mais lors-
que les critiques de ce dernier étaient solidement
justifiées, Abl Mas‘lid ne se faisait pas faute de laver
Muslim de tous les soupgons pour les mettre sur le
compte de ses transmetteurs, allant parfois jusqu’a
déclarer, a sa décharge, que telle ou telle version
de tel ou tel hadit n'était pas alors a sa disposition
(p.264-265). Le contraste est sans doute saisissant
entre I'impartialité de la critique des maitres et la
propension au panégyrique, sous leffet de l'esprit
charitable qui caractérise la critique des disciples. Le
plus frappant a ce sujet est qu'il regne dorénavant
une atmosphére ou il n'est plus bon de relever les
imperfections des deux auteurs sans ménager au
préalable les susceptibilités des élites religieuses. En

tout cas, la prudence et la discrétion en tant que
|

marques d’'une défensive préventive sont de rigueur.
C'est ce que laisse supposer l'usage quen a fait al-
Hatib al-Bagdadi (m.463/1071) dans sa critique du
dictionnaire biographique d’al-Buhari %), Contraire-
ment aux maitres du siecle dernier qui ne ressentaient
pas le besoin de se justifier systématiquement de
leurs critiques, al-Bagdadi semble contraint de le faire
pour éviter d'étre la cible de I'ire des traditionnistes a
la téte desquels se tenaient les hanbalites. Les notices
biographiques des deux imams, dans Tarih Bagddd,
s'inscrivent avec autant d'efficacité que I'étude des
Sahihayn dans cette perspective de canonisation
culturelle (p.267-275), puisqu’elles seront a la base
de l'ensemble des notices ultérieures. Mais dans
I'ensemble des aspects de la culture canonique
des Sahihayn, c'est a Ibn al-Salah (m.643/1245) et
al-Nawawi (m.676/1277) que reviennent les réles
les plus déterminants: réfuter les critiques, notam-
ment celle d’al-Daraqutni, évaluer l'authenticité des
Sahihayn et s’y référer méme pour délivrer des avis
juridiques (fatawa) (p.246-247).

Cette culture canonique dominante se verra, dés
I'époque d’lbn al-Salah qui en est l'artisan principal,
contestée et subira la réaction toute prévisible des
adversaires parmi les juristes et savants traditionnis-
tes de tous bords. Si d’'un c6té il y a des partisans de
la théorie de la charité pour les Sahihayn défendue
par Ibn al-Salah et al-Nawawi, tels qu’al-Dahabi
(m.748/1348) et Ibn Hagar (m.852/1448-1449), de
l'autre se tiennent les antagonistes de cette théo-
rie parmi les hautes figures de la jurisprudence et
du traditionnisme, tels que le $afi‘ite Ibn Daqiq
al-Id (m.702/1303) et le hanafite Ibn Abi al-Wafa’
(m.775/1374), pour lesquelles une telle assertion est
dépourvue du moindre fondement légal. Au reste,
il ne s’agit pas la du début d’'une remise en cause
du statut canonique des ceuvres majeures du hadit
(al-kutub al-sitta). En effet, environ un siécle apres
les orientations d’lbn al-Salah et al-Nawawi, le rejet
de la culture canonique des Sahihayn reprend de
plus belle, mettant a ébullition les tensions d’antan
entre les desseins idéologiques de I'institution qui a
transformé les Sahihayn en référence d'autorité et le

(18) Respectivement, ‘llal al-ahadit fi kitab al-sahih li-Muslim
1412/1991; al-Mustahrag ‘ala Sahih al-Buhari (cf. sur al-Isma‘ili,
p.109-111); Kitab al-ilzamat wa I-tatabbu’, éd. Mugbil b. Hadi
al-Wadi1, Médine, al-Maktaba al-Salafiyya, 1978; Dikr agwam
ahragahum al-Buhari wa Muslim b. al-Haggag fi kitabayhima
wa ahragahum Abi “Abd al-Rahman Ahmad b. Su”ayb al-Nasa'i
fi Kitab al-Du‘afa;, Ms. Ahmet Il 624, Istanbul, Bibliotheque de
Topkapi Sarayi, ff. 253a-4b.
(19) Id, Kitab al-agwiba, éd. Ibrahim b. “Ali Kulayb, Riyad, Dar
al-Warraq, 1419/1998.
(20) Al-Bagdadi, Kitab mudih awham al-gam* wa- I-tafrig, 1-l,
Haydarabad, Da'irat al-Ma‘arif, 1378/1959.

|

BCAI 24 — 2008 54 |

BCAI 24 (2008) Brown Jonathan: The Canonization of al-Bukhari and Muslim. The Formation and Function of the Sunni Hadith Canon., recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

parti iconoclaste constamment attaché a 'examen
critique des matn-s dits uni-individuels (hadit al-
ahad) (p.301). Cette tension atteindra son paroxysme
avec I'émergence de la réforme salafite au vii® siecle
de I'hégire. Aussi, ayant prété une attention particu-
liere a I'étude critique des hadit-s au détriment des
traditionnelles interprétations d'écoles (madahib) et
favorisé 'esprit critique au point de remettre en cause
le principe d’igma“ sur lequel repose la canonisation
des deux Livres, ce courant assaille-t-il les fondations
de I'édifice du hadit en tant que Canon. Les deux
figures salafistes les plus actives — sur lesquelles
s'est attardé l'auteur a juste titre, a grands renforts
de citations et de références comprenant les liens
et sites Internet — sont celle du Yéménite al-Amir
al-San‘ani (m.1768) (p.314-318) et, surtout, celle de
notre contemporain Nasir al-Din al-Albani (m. 1999)
(p-321-331). La férocité de la critique des partisans
des madahib a Iégard de ce dernier en dit long aussi
bien sur le role du Canon, comme symbole puissant
de la tradition institutionnelle de I'lslam classique,
que sur sa fonction efficiente au sein de la culture
religieuse savante. Depuis la déclaration d’al-Bagdadi
en vertu de laquelle, hormis le Coran, nul livre ne
saurait se soustraire a la critique, jusqu’a sa reprise
pour ainsi dire par al-Albani, mille ans plus tard, force
est de constater que l'effort de Iécole iconoclaste
du hadit, loin de fléchir, s'est au contraire poursuivi
continuellement aux cotés de celle de la culture ca-
nonique des Sahihayn durant son expansion. A cette
différence pres, qu'al'époque moderne elle va susciter
pour la premiére fois de vives condamnations, telles
celles dirigées contre al-San‘ani par I'lndien Shah Wali
Allah al-Dihlawi (m.1762), investi dans la quéte de
l'unité perdue de la umma, et celles dirigées contre
al-Albani, au xx¢siécle, par plusieurs détracteurs dont
le soufi marocain “Abd Allah b.al-Siddiq al-Gumari
(m.1993), Mulla Hatir Halil (m.1994) ?"), le hanafite
Abl Rudda ‘Abd al-Fattah (d.1997) et Mahmad
Sa‘id Mamdiih ??). Mais la détermination d’al-Albant
s'avére inébranlable, comme on peut aisément sen
apercevoir dans ce passage ou, légitimant du coup
son orientation par affiliation a al-Safi‘i (m. 204/820),
il déclare: «[...] a scholar must admit an intellectual
truth expressed by Imam al-Shafi‘iin a narration attri-
buted to him: God has forbidden that any except His
Book attain completion (aba Allah (sic) an yatimma
illa kitabuhu) 3. » Bien plus, dans un autre passage,
il traite d’ignorants ceux de ses contradicteurs qui,
par chauvinisme, professent aveuglément que l'en-
semble des matn-s contenus dans les Sahihayn est
authentique ?%).

Dans le neuvieme et pénultieme chapitre, intitulé
«Canon and Synecdoche: The Sahihayn in Narrative

and Ritual », J. Brown s'efforce de mettre en lumiére
|

Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

un tout autre aspect en corrélation directe avec le
statut de Canon dont jouissent les deux recueils. Il
fait appel a la figure de rhétorique de la synecdoque
qu'il distingue, d’'une touche nuancée de sens, de la
métonymie en s'aidant des développements réalisés
par Hayden White (**), Bien que les deux figures, en
effet, renvoient a des procédés de langage analogues
a premiéere vue, la fonction de la synecdoque consiste
dans lessentialisation du résultat de la métonymie
appliquée aux deux éléments de comparaison. Ainsi,
si prendre la partie pour le tout en tant que figure
métonymique référe a un rapport de représentation
entre les deux éléments, sur le plan de la synecdoque
l'accent est plutdt mis sur le premier élément, lieu
de la cristallisation en quelque sorte du caractere
du second, d'ou ce concept d'essentialisation. Il y a
lieu de faire le lien entre la fonction qualitative de la
synecdoque et les conséquences de la canonisation
des deux recueils: la vénération démesurée que le
monde sunnite témoignait pour eux, comme fonds
authentique du legs prophétique, se muait en qualité
parfaitement appropriée pour les doter de cette qua-
lité d’essentiel. Dés la fin du vine /xve siécle, on assiste
a l'édition d’'une pléthore de livres sur les mérites de
la lecture globale (katm) des Sahihayn et d'autres
recueils du hadit. Au reste, I'usage rituel que l'on fait
des deux recueils, soit pour marquer un moment
historique ou rehausser le rang d'un événement
religieux ou politique, parait avoir débuté peu apres
qu’ils ne deviennent objets de rituels de supplication,
et cela presque au méme titre que le Coran. Déja au
début du vin® /xive siecle, a l'intérieur des mosquées
(au Caire ala fameuse Zahiriyya, a Tombouctou sous
I'Empire malien, fondée vers le xi¢ siecle, en Syrie dans
le dome de la grande mosquée des Umayyades, au
Maroc dans des zawiya), les fidéles lisaient le recueil
d’al-Buhari et, a un degré moindre, celui de Muslim,
pendant les trois mois successifs de ragab, sa"ban,
ramadan, et faisaient coincider la fin de la récita-
tion avec la veille de la féte de id al-fitr (p.343). A la
suite de la rénovation de la grande mosquée de La
Mecque par le sultan ottoman Ahmed IlI, le docte
juriste ‘Abd Allah b. Salim al-Basri (m.1722) ordonna

(21) Id, Makanat al- Sahihayn, Gaddah, Dar al-Qibla li-- Tagafa
al-Islamiyya, 1415/1994.

(22) Id., Tanbih al-Muslim ila ta“addi al-Albani “ala Sahih Muslim,
Le Caire, 1408/1987.

(23) Al-Albani, éd.Sarh al-"Agida al-Tahawiyya, al-Dar al-Islami,
‘Amman, 1419/1998, p.23; et aussi dans son Muhtasar Sahih
al-Buhari, Beyrouth, al-Maktab al-Islami, I-IV, Riyad, Maktabat
al-Ma‘arif, 1422/2002, Il, p.5-6.

(24) Id., Silsilat al-ahadit al-sahiha, 1-VI, Riyad, Maktabat al-
Ma‘arif, 1416-1996, VI, p.93.

(25) Id., Metahistory: the Historical Imagination in Nineteenth-
Century Europe, Baltimore, Jones Hopkins University Press, 1973,

p.31-34.
|

BCAI 24 — 2008 55
BCAI 24 (2008) Brown Jonathan: The Canonization of al-Bukhari and Muslim. The Formation and Function of the Sunni Hadith Canon., recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

quon y lit entierement le recueil dal-Buhari. Méme
dans le registre politique et parfois militaire, les deux
recueils étaient sollicités a maintes reprises partout
dans le monde musulman, comme soutien spirituel
avant d'engager la bataille contre les infidéles. Témoin
des le début du vii® /xive siecle, 'armée mamelouke
qui se jetait a l'assaut des Mongols hors du Caire
sous la conduite d’un chef muni ostensiblement du
Sahih d'al-Buhari. C'est dans I'exemple de Mawlay
(non Mawla) Isma‘1l (m. 1727), le souverain ‘alawite
du Maroc, que cette orientation revét tout son sens
au plan de la synecdoque. Il réussit a transformer
des esclaves, capturés en guerre lors de la conquéte
du Sud (vers le Mali), et des hordes de malfaiteurs
agissant a la solde des tribus berberes rivales, en une
armée d’Etat, unifiée sous son commandement, dont
le nom porte encore I'empreinte de la procédure de
l'allégeance: "Abid al-Buhari (les esclaves d’al-Buhari).
Les chefs des esclaves sont réunis en présence du
souverain pour lui préter serment d'allégeance,
non sur le Coran, mais sur un exemplaire du Sahih
d’al-Buhari. Il leur ordonna de prendre soin de cet
exemplaire et de le transporter avec eux pendant
les campagnes militaires, comme si c’était I'Arche
d’Alliance des Israélites.

Tout comme ils représentent un certain seuil
de perception de la personne du Prophéte et de son
charisme, les deux recueils, de par la baraka dont ils
détiennent la clé, vont figurer le point culminant de
l'authenticité aux yeux des savants traditionnistes
ultérieurs. Dans cet ordre d’idées, le mécanisme rhé-
torique de la synecdoque est pleinement approprié,
compte tenu de l'essentialisation des Sahihayn par
rapport a la littérature du hadit. Lauteur évoque
la controverse (mundzara) qui n'a pas pu avoir
lieu entre le hanbalite Hage "Abd Allah al-Harawi
(m. 481/1088-1089), a tendance mystique, mais qui
n'en était pas moins un ultra-conservateur, et les
théologiens $afi‘ites et hanafites en présence du
grand vizir seldjoukide Nizam al-mulk (m. 485/1092).
La raison en est qu’al-Harawi posait comme condition
préalable a la référence unique du Coran et des deux
recueils canoniques, présentés comme l'authentique
sunna de I'Envoyé de Dieu. En rapportant ce récit
dans son ouvrage d'histoire aujourd’hui perdu, Ab
al-Fadl al-Magqdisi (m. 507/1113-1114) s’inscrit dans
le sillage de son maitre Hage al-Harawi, en faisant
ainsi des Sahihayn le synecdoque de la sunna du
Propheéte, unique fidéle représentation de celle-ci, de
valeur supérieure a toute autre ceuvre. |l en sera de
méme avec les partisans d'al-Gazali qui, pour obvier
aux griefs de zélateurs traditionnistes, vont réécrire
sa biographie a la lumiére de la nouvelle orthodoxie
dans laquelle les Sahihayn constituent la cime de la

tradition prophétique. Ainsi, ‘Abd al-Gafir al-Farisi
|

(m. 529/1134-1135) déclare qu’al-Gazali, 4 la fin de
sa vie, s'est voué a I'étude du hadit en se consacrant
plus particulierement aux Sahihayn; Ibn ‘Asakir
(m.571/1176) commence la notice biographique de
celui-ci en affirmant qu'il a étudié le Sahih d’al-Buhari
auprés d’un certain Muhammad al-Hafsi ?%); de
méme, ‘Abd al-Karim al-Sam‘ani (m. 562/1166)
rapporte quaux dernieres années de sa vie, passées
dans sa ville natale de Ts, il aurait invité un éminent
savant du nom d’al-Gawwasi (m. 503/1109) pour lui
dispenser des cours privés portant sur les Sahihayn
(p-354-356). Cette tendance se poursuit en s'ac-
centuant avec al-Dahabi (m. 748/1348) qui, dans
la plupart de ses ouvrages, enjoint a ses lecteurs de
sadonner a I'étude des Sahihayn ?7). Mais si J. Brown
se donne la peine de vérifier les informations que Tag
al-Din al-Subhi (m. 771/1370) rapporte sur al-Gazali
dans sa grande notice (environ 200 pages) 28) comme
il I'a fait en précisant le volume et la page dans le Tarih
Dimasq d’lbn ‘Asakir ), il ne s'acquitte pas avec le
méme soin de l'information attribuée a al-Sam‘ani.
Il s'est contenté de la notice biographique d’al-Gazali
qui serait rédigée par ce dernier, en s'en tenant aux
affirmations d’al-Subhi. Et dans la mesure ot l'on sait
qu'al-Ansab % est le livre le plus souvent associé a
al-Sam‘ani, on est enclin a croire que cest de lui qu'il
s‘agit. Mais il n'en est rien, car ni l'entrée « Gazali»,
ni celle « Tasi» ne mentionnent al-Gazali dans al-
Ansdb. Il aurait été judicieux de s'interroger, a tout le
moins, sur la source a laquelle fait référence al-Subhi
en citant al-Sam‘ani quand bien méme elle serait
perdue. Il s'agit vraisemblablement de son autre
célebre ouvrage « répertoire des autorités » (mu‘gam
al-suyiih) qui ne nous est pas parvenu.

Arrivé au dernier chapitre, c'est-a-dire la conclu-
sion, l'auteur entend s’affranchir quelque peu de la
méthode consacrée dans les milieux universitaires
pour mieux répondre aux attentes des étudiants
en traditions islamiques. Il reprend sous le mode
interrogatif les points d’articulation essentiels de son

(26) Id., Tarih madinat Dimasg, éd. Muhibb al-Din Abi Sa‘id
‘Umar b. Garama al-‘Amrawi, I-LXXX, Beyrouth, Dar al-Fikr,
1416/1995-1421/2001, LV, p.200.
(27) Par exemple dans son Tadkirat al-huffaz, éd. Zakariyya
‘Umayrat, |-V (en 2 vol.), Beyrouth, Dar al-Kutub al-‘limiyya,
1419/1998; et Siyar a‘lam al-nubald; éd. §u'ayb al-Arnd’tat et al,,
3¢ éd., I-XXV, Beyrouth, Mu’assasat al-Risala, 1412-1419/1992-
1998.
(28) Tabagqatal-Safi‘iyya al-kubrd, éd. Abd al-Fattah Muhammad
al-Hulw et Mahmid Muhammad al-Tannahi, Le Caire, Matba‘at
Tsa al-Babi al-Halabi, 1964-1976, réimp. Beyrouth, Dar Ihya’ al-
Turag al-‘Arabi, s.d,, V, p.191-389, n°® 694.
(29) Ibn ‘Asakir, op.cit., LV, p.200-204, n°® 6964.
(30) Al-Ansab, 1-V, éd ‘Abd Allah ‘Umar al-Bardi, Beyrouth, Dar
al-Kutub al-“llmiyya, 1408/1988.

|

BCAI 24 — 2008 56
BCAI 24 (2008) Brown Jonathan: The Canonization of al-Bukhari and Muslim. The Formation and Function of the Sunni Hadith Canon., recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

sujet, qu'il ordonne en six sous-chapitres, de sorte a

épouser le plus largement possible les contours de

cette riche étude. Il procede ainsi a un rappel d'ordre

historique qui replace le theme de la canonisation

des Sahihayn au centre des multiples facteurs qui

ont massivement contribué a sa venue au monde des

le ve siecle de I'hégire. Aussi, dans le but d’en situer
l'origine intellectuelle, réoriente-t-il ses analyses vers

les tensions, particulierement fécondes, entre les ten-
dances théologico-juridiques (5afi‘ites notamment)

et les rapports complexes des représentants de celles-
ci a la sphere du pouvoir dans l'institutionnalisation

de sunnisme: la culture canonique des deux ceuvres

serait-elle une simple réplique au $i‘isme, un pur pro-
duit de I'Etat seldjoukide ? Sensuit, une interrogation

sur le développement et la fonction du Canon en

tant que reflet de la formation de I'identité sunnite,
d’autant plus que la corrélation ne souffre nul doute

entre I'épanouissement du Sunnisme et le succes des

deux canons. Depuis les aveux de Abli Zur‘a al-Razi

jusquaux révélations d’al-Albani, l'authenticité, qui

est au coeur de la canonisation, aura toujours besoin

d'esprits critiques integres, observe ). Brown, qui clot

sa conclusion par cette interrogation: « What does

the Muslim community need today? » (p.378). Clest

dire a quel point la conclusion se rattache parfaite-
ment a l'ensemble du corps de la these qu'elle sefforce

de dépasser pour déboucher sur des perspectives

nouvelles.

Est-il besoin de rappeler que nous sommes la
en présence d’'un excellent travail, quasiment a tous
les niveaux ? A preuve, sa qualité scientifique qui est
due autant a lérudition certaine de l'auteur — dont
il fait preuve modérément qui plus est —, qu’au soin
scrupuleux qu'il apporte aux exigences académiques
dans le respect des régles de translittération et de
notes de bas de page. Certes, la qualité de cet ouvrage
ne se limite pas seulement a ces deux parametres,
tant elle réside aussi dans une double originalité, qui
s'incarne dans les choix pertinents des arguments,
soutenant |'édifice de cette recherche, et notamment
dans l'ordre d'agencement que leur assigne l'auteur.
Ceci bien évidemment a pour but de leur imprimer
un certain équilibre afin d’aboutir a une harmonie
pour I'ensemble des chapitres; d'ol les menus détails
qui trouvent systématiquement, ou peu s'en faut,
leur place dans les notes de bas de page. D'autre part,
peu de digressions réussissent, en effet, a s'insinuer
dans le corps du texte et les répétitions se dissipent
aussitot que l'on prend en compte la nouvelle finalité
que se propose l'auteur d’entrée de jeu. Le retour
d'al-Gazali et d’al-Maqdisi dans le neuviéme chapi-
tre (p.335-359), par exemple, alors que l'on est déja
informé de leurs positions respectives au sixieme
Ichapitre (p-209-261), sexplique par le complément

d’informations qu’ils apportent au nouveau sujet
dont traite ce chapitre.

Mais en dépit de ces qualités indéniables, dont
atteste cette contribution, et les efforts incontes-
tables déployés par l'auteur, on déplore quand
méme quelques erreurs de transcription, parfois
méme des solécismes et des lacunes dans I'excellent
index général. Voici au niveau de la transcription
quelques erreurs, signalées en premier et suivies de
leurs corrections: ibn hamas sinin pour hams (p.223,
n°42); masanid pour asdnid (p.231), erreur d'ailleurs
corrigée dans la bibliographie; le verset coranique
IV, 114: Ibrahim [...] maw‘ida pour Ibrahima [...]
maw idat (p.111, n°27); Allah pour Allah (p.311).
Erreur dans certains termes empruntés au francgais:
«coup de grace» pour «coup de grace» (p.308).
Mais ce sont la bibliographie et I'index qui concen-
trent le plus d'erreurs: Geschichte der aribischen
pour arabischen (p.389); al-Laqya pour al-Lugya;
mu'tazilite pour mu‘tazilite; Uberlieferungsgeschicte
pour Uberlieferungsgeschichte [article publié dans
ZDMG 92, 1938, p.60-87 et non pas 60-82]; l'article
de C. Gilliot, mentionné ainsi «Le Traitement du
hadit dans le Tahdib al-atar de Tabari» pour «Le
Traitement du hadit dans le Tahdib al-atar de Tabari »
[Arabica, 41, 1994, p.309-351] (p.390); les pages de
l'article de W. al-Qadi, in al-Fikr al-tarbawi al-islam,
ne sont pas mentionnées (p.393); Alam pour A'lam;
N. Hammad pour Hammad (p.396); “an giddihi
pour ‘an gaddihi (p.397); Dar al-Sadir pour Dar
Sadir (p.398); fi al-Qu'rdn pour fi al-Quréan (p.403);
Umm al-Qurra pour Umm al-Qura; Kitabal-suliik
pour Kitab al-sultik; 1a yasuu pour la yasa“u (p.404);
fi asami masayahihi pour fi asami masayihihi; bihi
kull minhuma pour bihi kul"" minhuma [tanwin a
nécessairement extérioriser]; al-ahbar pour al-ahbar
(p-406); ‘Awza‘m pour Awza (p.413); Ifadat pour
Ifadat (p.420); ‘Abd al-Malik pour ‘Abd al-Malik
al-Guwayni (p.422) [erreur absente dans le corps du
texte]; enfin, la vocalisation Ibn al-Mussayab pour
Ibn al-Mussayib est désormais a éviter (p. 426 et 449).
Lindex semble incomplet, puisqu’il ne contient pas
les personnages suivants: Isma‘ili (p. 264); al-Hafsi et
al-Gawwasi (p.356).

Lahcen Daaif
EPHE - Paris

| BCAI 24 — 2008

BCAIl en ligne

57

BCAI 24 (2008) Brown Jonathan: The Canonization of al-Bukhari and Muslim. The Formation and Function of the Sunni Hadith Canon., recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

	Accueil
	BCAI – sommaires
	tome 24 – 2008
	tome 23 – 2007
	tome 22 – 2006
	tome 21 – 2005
	tome 20 – 2004
	tome 19 – 2003
	tome 18 – 2002
	tome 17 – 2001
	tome 16 – 2000
	tome 15 – 1999
	tome 14 – 1998
	tome 13 – 1997
	tome 12 – 1996
	tome 11 – 1994
	tome 10 – 1993
	tome 9 – 1992
	tome 8 – 1992
	tome 7 – 1990
	tome 6 – 1989
	tome 5 – 1988
	tome 4 – 1987
	tome 3 – 1986
	tome 2 – 1985
	tome 1 – 1984




