
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 24 – 2008	 48

Brown Jonathan, The Canonization of al-Bukhārī and Muslim. The Formation and Function of the Sunnī Ḥadīth Canon. [Lahcen Daaif]

Brown �Jonathan,  
The Canonization of al-Bukhārī and Muslim.  
The Formation and Function of the Sunnī 
Ḥadīth Canon.

Leiden, Brill (Islamic History and  
Civilization, 69), 2007, xxii + 431 p. 
ISBN : 978-9004158339

Au travers du titre de l’ouvrage, on croit de 
prime abord être en présence d’une énième étude 
sur un vieux thème usé, exploré à outrance, si bien 
qu’il n’est plus possible dorénavant d’espérer y faire 
acte d’une quelconque originalité. En effet, les deux 
illustres traditionnistes Abū ʿAbd Allāh al-Buḫārī 
(m. 256/870) et Muslim b.  al-Ḥağğāğ (m. 261/875), 
ainsi que leur recueil canonique de ḥadīṯ-s (Ṣaḥīḥayn) 
ont fait l’objet de maintes théories contradictoires 
dans de nombreuses études critiques, surtout en 
Occident, rarement sous cet angle en Orient mu-
sulman. En outre, lors même que le débat sur les 
étapes historiques de canonisation du Coran bat 
son plein, quoi de plus ordinaire que d’être dubitatif 
à l’idée d’une quelconque avancée sur le même plan, 
qui plus est appliquée à l’autre versant du corpus 
islamique, le ḥadīṯ, que l’on sait bien évidemment 
plus touffu et controversé que le Coran. Mais l’auteur, 
qui n’est pas en reste à ce propos, est très conscient 
de l’ampleur de la tâche à laquelle il s’attaque. On 
est vite rassuré de savoir que J. Brown est bien averti 
en ce qui concerne la question de la valeur de son 
sujet, eu égard aux nombreuses recherches qui y sont 
consacrées bien avant lui. Sauf que lui, précise-t-il, se 
propose de porter son intérêt non pas sur la question 
de l’authenticité de ces deux grandes collections de 
ḥadīṯ-s qui préoccupent particulièrement les cher-
cheurs occidentaux, mais sur le rôle du ḥadīṯ sunnite 
dans la civilisation islamique après la disparition de la 
question de l’authenticité (p. xxi). Dans la préface, il 
insiste sur le point de départ de cette recherche qui 
trouve son origine dans cette question à laquelle il 
avait souvent pensé des années avant d’entreprendre 
ce travail : « In the history of Sunni Islam, why are the 
Sahīhayn of al-Bukhārī and Muslim so special, what 
is their true, and how did they achieve this station? » 
(p. xxi). C’est pourquoi, rappelle-t-il, son ouvrage n’a 
pas pour objet de critiquer ni les deux auteurs, ni 
leurs œuvres. Dès l’introduction (p. 3-19), il fait un 
état des lieux quasi exhaustif des ouvrages et divers 
articles, dont le sujet, plus ou moins directement 
lié à la thématique des ḥadīṯ-s canoniques, est tou-
tefois loin d’embrasser la problématique du Canon 
des Ṣaḥīḥayn telle qu’il envisage de s’y atteler dans 
cet ouvrage. Il passe ensuite en revue les positions 
des uns et des autres parmi les orientalistes les plus 

éminents, dont nous citrons à titre indicatif I. Gold-
ziher (Muslim Studies II), M. Hodgson (The Venture 
of Islam), G. E.  von Grunebaum (Classical Islam: A 
History 600-1258), N. Calder (Studies in Early Muslim 
Jurisprudence), J. van Ess (Theologie und Gesellschaft), 
et relève l’absence d’intérêt chez ces derniers concer-
nant l’investigation qu’il s’apprête en conséquence 
à mener sur le sujet précis du phénomène de cano-
nisation des Ṣaḥīḥayn. Même si elle n’est pas tout à 
fait fidèle aux théories de Max Weber, l’approche se 
veut irrémédiablement weberienne, avoue J. Brown, 
puisqu’elle gravitera autour de plusieurs concepts clés 
proprement weberiens, tels que standard, convention 
et autres, qui impliquent en fin de compte la ritua-
lisation de l’autorité charismatique du prophète. Et 
c’est sous ce rapport d’analyse que sa thèse se veut 
innovatrice par comparaison avec les multiples 
contributions de ses prédécesseurs.

Mais auparavant, donnons un descriptif 
sommaire de cette étude. Pour volumineux et 
dense qu’il soit, l’ouvrage est divisé seulement en 
deux parties de taille quasi égale, mais non titrées. 
La première, qui compte 208 pages, est subdivisée 
en cinq chapitres, dont le premier correspond à 
l’introduction ; la seconde, totalisant 200  pages, 
est subdivisée également en cinq chapitres, mais 
de longueur inégale, le dernier étant la conclusion 
générale. Suivent deux appendices consacrés, l’un 
(p. 379-383) aux références principales dont sont 
tirés les renseignements relatifs à la constitution 
du réseau complexe de transmission des Ṣaḥīḥayn 
minutieusement rendu dans une excellente carte 
graphique proposée au quatrième chapitre (p. 103), 
l’autre (p. 384-385) à la question de la qualité des 
Ṣaḥīḥayn. Mais il semblerait que la délimitation de 
chacune des deux parties, au moins sur le plan thé-
matique, soit difficile à établir, tant on a l’impression 
que certains chapitres trouveraient tout autant leur 
place dans la première partie que dans la seconde. 
Nous en voulons pour exemple le dernier chapitre de 
la première partie intitulé « Canon and community: 
al-Hākim al-Naysābūrī and the canonization of the 
Sahīhayn » (p. 154-206), qui aurait mieux convenu 
comme premier chapitre de la seconde partie. Néan-
moins, du point de vue de l’auteur, cette division bi-
partite obéit à un schéma chronologique qui permet 
de dégager les deux grandes étapes décisives dans la 
ligne évolutive des deux œuvres. Outre les questions 
théoriques du Canon exposées et critiquées (p. 20-
46) (1), la première partie a pour matière d’une part 

(1)  Chapitre dans lequel, à l’exception d’un article de Lanne 
Emmanuel, « La règle de la vérité », in Lex Orandi Lex Credendi, 
Rome, Éditrice Anselmiana, 1980, p. 57-70, toutes les sources 
secondaires citées sont en langue anglaise, y compris les contri-
butions de chercheurs arabes (ex. Aziz al-Azmeh).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Brown Jonathan: The Canonization of al-Bukhārī and Muslim. The Formation and Function of the Sunnī Ḥadīth Canon., recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 24 – 2008	 49

la présentation des deux auteurs et du contenu de 
leurs livres respectifs en mettant en exergue leurs 
particularités psychologiques et méthodologiques ; 
d’autre part la mise en évidence des mécanismes 
socioculturels censés avoir favorisé la canonisation 
progressive des Sahīhayn. Dans la seconde partie, 
l’auteur investit analytiquement certaines modali-
tés techniques dont la canonisation semble avoir 
tiré parti, tout en accordant une place de choix aux 
figures traditionnistes et aux cercles d’enseignement 
traditionnel qui étaient d’avis contraire à propos du 
statut des Ṣaḥīḥayn. Toutefois, il faut rappeler que, 
sur le plan chronologique, ces deux parties renvoient 
également aux deux principales périodes historiques 
suffisamment mises en relief dans le processus de 
canonisation dont le point de séparation se situe aux 
environs de 450/1058.

En consacrant un chapitre entier aux publica-
tions de chercheurs, anglo-saxons dans leur majorité, 
sur le phénomène du Canon, J. Brown nous fait savoir 
que, dès le départ, il y règne le langage commun des 
études herméneutiques articulé aux « politiques de 
l’interprétation », malgré les diverses théories actuel-
lement en confrontation dans le domaine. Il observe 
que, depuis les études pionnières de Frank Kermode 
et Stanley Fish sur la Bible et la littérature ainsi que sur 
le droit, le concept « Canon » est la résultante d’un 
rapport particulier entre culture et pouvoir. Depuis 
lors, ce champ unifié d’investigations, accédant à l’âge 
de la maturité, donne lieu à des réflexions nouvelles 
et suscite des débats autour de la notion de « Canon » 
et sa valeur, créant un niveau de recherche où affleu-
reront des thèses soutenues dans l’ouvrage de Jan 
Gorak (2). L’une des contributions anciennes d’ordre 
apologétique religieux remonte à la fin du xixe siècle. 
On la doit à Allan Manzies qui s’efforçait, dans son 
article, de présenter le Nouveau Testament comme le 
« Canon » par excellence. Pour qu’il y ait canonisation, 
écrit ce dernier, deux conditions doivent être réunies : 
un livre qui représente pour la nation la norme de sa 
propre religion ; une autorité avec suffisamment de 
pouvoir pour prescrire à la nation que le livre doit 
être perçu comme une norme. Théorie séduisante, 
ajoute à juste titre J. Brown, parce qu’elle suppose 
déjà, comme premier élément, l’existence d’une 
autorité religieuse jouissant d’un degré de pouvoir 
nécessaire à l’établissement et au renforcement du 
« Canon » aux côtés des deux autres principaux élé-
ments, à savoir la nation et la norme. Cette structure 
ternaire marquera fortement les études ultérieures 
et participera à l’émergence de nouvelles interroga-
tions relatives aux formes potentielles de l’autorité 
à travers les diverses communautés. Mais c’est évi-
demment aux spécialistes allemands que revient 
le rang de pionniers dans les études de l’Ancien et 

Nouveau Testaments, réalisées entre fin du xviiie et 
début du xixe siècle. Au terme de ce parcours que 
nous avons abrégé, l’auteur évoquera l’étude sur la 
Bible hébraïque, par Moshe Halbertal (3), qu’il tient 
pour le nouveau standard dans les investigations 
théoriques sur le Canon, une nouvelle étape dans les 
études du phénomène du Canon. Contrairement à 
ses prédécesseurs, Halbertal donne le coup d’envoi 
d’une structure pratique – révolutionnaire, renchérit 
J. Brown – pour étudier la relation entre processus 
de canonisation, autorité et identité, en mettant à 
contribution plusieurs disciplines allant de la juris-
prudence à la philosophie du langage. Il a également 
forgé de nouveaux concepts opératoires, tel celui de 
texte formateur auquel une communauté donnée 
se doit de référer en vue d’améliorer son expression 
et développer son interprétation propre. Le texte 
devient de suite, par son examen, source d’autorité 
et de prestige à l’intérieur de la communauté, son 
étude elle-même s’assimile à un acte prépondérant 
de dévotion, eu égard à l’expérience religieuse dont 
il est l’expression, et c’est finalement à lui que l’on 
doit la fixité des frontières de la communauté qui l’a 
adopté. Halbertal a usé judicieusement de la notion 
de charité, qui s’est avérée très utile pour cerner de 
très près le principe de canonicité de sorte à l’extirper 
du flottement conceptuel qui le caractérisait dans 
les études antérieures (p. 30). D’où cette conclusion 
frappante que le degré de canonicité d’un texte 
correspond d’une certaine manière à la somme de 
charités qu’il reçoit dans ses interprétations (p. 44). 
C’est pour ces raisons, qui témoignent de l’originalité 
de l’approche de Halbertal en matière d’analyse du 
Canon en tant que phénomène historique et socio-
culturel, que J. Brown accorde une large place à son 
étude, qui lui a inspiré le septième chapitre de son 
ouvrage, « The Principle of Charity and the Creation 
of Canonical Culture » (p. 262-299). La notion de cha-
rité, rappelons-le, n’a été que récemment appliquée 
aux études sur la canonicité. Ce fut à l’origine un ter-
me de la philosophie analytique, qui parviendra très 
vite à s’imposer comme concept d’usage significatif 
dans les études du langage (p. 43). Elle suppose 
grosso modo que le peuple est enclin généralement 
à interpréter les signes sous la meilleure lumière 
possible, une espèce de rapport charitable, par lequel 
sont minimisées en conséquence les contradictions 
internes du texte de base, comme sont conciliées les 
notions de vérités que celui-ci établit avec celles du 
monde extérieur. En ce sens, N. L. Wilson confirmera 

(2)  L. Emmanuel, The Making of the Modern Canon, London, 
Athon, 1991.
(3)  Id., People of the Book : Canon, Meaning and Authority, 
Cambridge, Harvard University Press, 1997.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Brown Jonathan: The Canonization of al-Bukhārī and Muslim. The Formation and Function of the Sunnī Ḥadīth Canon., recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 24 – 2008	 50

dans son article cette tendance chez l’individu, dans 
un champ de données et de propositions, à porter 
son choix sur la partie qui offre le plus grand nombre 
de déclarations vraies (4). Il faut savoir gré à l’auteur 
d’avoir consacré ce deuxième chapitre à l’exposition 
et à l’énumération des points forts des plus intéres-
santes théories qui ont apporté de nouvelles lumières 
sur le phénomène du « Canon », ce qui constitue un 
prélude extrêmement important d’un point de vue 
méthodologique, bien que les références anglaises 
s’y taillent la part du lion.

Ce n’est qu’au troisième chapitre que l’on est 
dans le vif du sujet, c’est-à-dire sur le terrain de 
l’histoire du développement des sciences du ḥadīṯ. 
En effet, les deux imams al-Buḫārī et Muslim sont 
présentés et étudiés respectivement dans leur in-
dividualité historique et psychologique, en relation 
avec leur milieu et les figures politiques et savantes 
de leur époque. Chacune des deux notices s’enracine 
dans des sources les plus reculées que l’on puisse 
trouver à l’heure actuelle. Nous apprenons qu’au 
départ, quelques décennies après la mort des deux 
imams, les Ṣaḥīḥayn marquaient une bifurcation dans 
la littérature du ḥadīṯ, dans la mesure où ils étaient 
considérés comme une déviation de la voie du tradi-
tionnisme par certains traditionnistes bien en vue à 
cette époque. Ainsi, Abū Zurʿa al-Rāzī (m. 264/878), 
l’un des illustres maîtres fréquentés par Muslim qui 
représentait à lui seul une institution de ḥadīṯ à Rayy, 
et son collègue Ibn Wārā al-Rāzī (m. 270/884) incar-
naient l’opposition de l’orthodoxie contre Ṣaḥīḥ de 
Muslim. Leur réaction était véhémente à l’idée d’un 
ouvrage authentique de ḥadīṯ, traduisant un grand 
malaise face à une telle entreprise d’emblée perçue 
comme un acte d’égoïsme qui risquait fort de saper 
les fondements de la transmission légale. Ce fut un 
premier choc pour l’ancienne école qui, en vertu des 
valeurs ascétiques qui fondaient la morale tradition-
niste de cette époque, déniait toute légitimité à la 
quête de l’authenticité pure en matière de tradition. 
Et pour mieux montrer à quel point les deux imams 
n’étaient que deux savants traditionnistes ordinaires 
parmi tant d’autres, J. Brown nous invite à examiner 
un florilège des témoignages de leurs contemporains 
pour juger de leur valeur alors par comparaison avec 
les grands traditionnistes de leur époque. On a ainsi 
des propos remontant à l’un des compagnons des 
deux imams, dont il ne viendrait pas à l’esprit de citer 
l’un d’eux comme digne successeur de ses maîtres. 
Un autre collègue de Muslim, Ḥammād b.  Salāma 
(m. 286/899) est un exemple significatif en ce sens. 
On lui prête d’avoir déclaré ne reconnaître d’égal, en 
matière de ḥifz al-ḥadīṯ, à Yahyā al-Ḏuhlī (m. 258/872) 
et Isḥāq b. Rāḥawayh (m. 238/853) qu’Abū Ḥātim al-
Rāzī (m. 277/889-890). De même, dans le témoignage 

de leur contemporain Abū Kurzāḏ (m. 281-284/894-
988), il est question de quatre traditionnistes di-
gnes de leurs maîtres, dont sont absents nos deux 
imams. Toutefois, ils ne sont pas ignorés aux yeux 
d’autres traditionnistes qui les identifiaient aux plus 
marquantes figures des sciences du ḥadīṯ, au même 
titre qu’Ibn Ḥanbal (m. 241/855) et Ibn al-Madīnī 
(m. 234/849). La dimension hagiographique est mise 
à contribution, à travers l’oniromancie à laquelle 
recourraient les disciples dévoués pour rehausser du 
rang leurs maîtres défunts. Abū ʿ Abd Allāh al-Firabrī 
(m. 320/932), disciple d’al-Buḫārī, aurait vu en rêve 
celui-ci marcher derrière le Prophète en suivant pas 
à pas ses traces (5). Il convient de nous attarder un 
moment sur l’incontournable dispute entre al-Buḫārī 
et al-Ḏuhlī relatée dans toutes les collections biogra-
phiques. Elle est retracée non seulement en tant que 
divergence théologique à propos de la prononcia-
tion créée du Coran (ḫalq lafẓ al-Qur’ān), mais aussi 
comme animosité ressentie par al-Ḏuhlī à la suite du 
succès d’al-Buḫārī dans son propre cercle d’influence. 
Même si ce dernier s’explique dans son Ḫalq afʿāl al-
ʿibād (la création des actes humains) (6), il ne faut pas 
se hâter de l’inscrire au nombre des traditionnistes 
à tendance rationaliste, par opposition aux über-
Sunnis (ultra-conservateurs), dans la mesure où il y 
confesse son allégeance aux ahl al-ḥadīṯ. La solution 
subtile d’une catégorie médiane de semi-rationalis-
tes entre les ultra-conservateurs et leurs adversaires 
rationalistes, avancée par Ch. Melchert, qui permet-
trait de ranger al-Buḫārī aux côtés de deux autres 
illustres šāfiʿites, al-Ṭabarī (m. 310/923) et al-Muzanī 
(m. 264/878) tend en fin de compte à rapprocher un 
peu plus al-Buḫārī du camp des rationalistes. En outre, 
contrairement à al-Ṭabarī dont la défense de la thèse 
du Coran incréé consiste dans des développements 
sophistiqués largement tributaires de la logique 
formelle, al-Buḫārī, lui, ne recourt jamais dans aucun 
de ses écrits qui nous sont parvenus pour fonder son 
argumentation, ni aux termes techniques de la logi-
que islamique, ni au jargon philosophique. Dès lors, la 
place qui lui convient devrait être fixée plutôt du côté 
d’Ibn Ḥanbal que de celui d’al-Ṭabarī (p. 79). À cette 
pertinente comparaison entre les deux hommes, l’on 
regrette que l’auteur ait complètement ignoré l’étude 

(4)  Id., « Substance without Substrata », in Review of Metaphysics, 
12, no 4, 1959, p. 521-239.
(5)  Propos rapportés par le disciple d’al-Firabrī, Ibn ‘Adī Abū 
Aḥmad ‘Abd Allāh al-Ğurǧānī (m. 365/975-976) dans sa collection 
consacrée à la critique des garants faibles, al-Kāmil fī ḍu‘afā’ al-
riğāl, I-VII, Beyrouth, Dār al-Fikr, 1405/1985, I, p. 140.
(6)  Ibid., éd. ‘Abd al-Rahmān ‘Umayra, Riyadh, Dār al-Ma‘ārif 
al-Su‘ūdiyya, 1398/1978.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Brown Jonathan: The Canonization of al-Bukhārī and Muslim. The Formation and Function of the Sunnī Ḥadīth Canon., recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 24 – 2008	 51

sur l’exégèse coranique d’al-Ṭabarī (7), par Cl. Gilliot 
– non citée dans la bibliographie – qui lui aurait été 
d’un grand intérêt à ce stade d’analyse. On s’aperçoit 
finalement que, de leur vivant et plus d’un siècle après 
leur disparition, les deux imams étaient considérés 
comme de simples experts en ḥadīṯ parmi d’autres, 
que l’on mettait au même rang que leurs maîtres. 
L’auteur apparaît à ce niveau de son travail d’une 
érudition maîtrisée, tant par l’aisance dont il fait 
preuve dans la manipulation des sources que par les 
détails sur lesquels il s’attarde à bon droit dans des 
notes touffues de bas de page. Il revient sur la diffé-
rence majeure de méthode entre les deux imams, en 
mettant l’accent sur la rencontre effective des garants 
qui constitue la règle principale de l’authenticité du 
ḥadīṯ chez al-Buḫārī et son maître Ibn al-Madīnī, règle 
ouvertement contestée par Muslim, qui soutenait 
qu’entre deux transmetteurs contemporains, la ren-
contre ne doit pas d’être érigée en règle d’authenticité. 
En effet, dans son introduction (muqaddima) à son 
Ṣaḥīḥ, il écrit que, lorsque l’isnād est formulé en 
« ʿ anʿana », c’est-à-dire avec la particule « ʿ an » (de), 
il suffit que les deux transmetteurs soient contempo-
rains et qu’il n’y ait évidemment aucune indication 
contraire quant à l’impossibilité de leur rencontre. 
Il appuie sa position sur les avis des grands maîtres 
traditionnistes comme Mālik b. Anas (m. 179/795) et 
Šuʿba b. al-Ḥağğāğ (m. 160/776), pour qui une telle 
preuve n’était pas exigée, sauf dans le cas précis où 
un rapporteur était soupçonné de falsification dans 
les isnād-s (tadlīs). Cette divergence de méthode a 
donné lieu à un écart entre les deux imams en termes 
du nombre de transmetteurs : 420 chez al-Buḫārī sont 
absents chez Muslim, tandis que 620 chez celui-ci 
sont exclus chez celui-là. Curieusement cela n’a pas 
empêché le nombre de traditions communes aux 
deux œuvres d’atteindre 2 326, et celui de rapporteurs 
de totaliser 2 400 environ. Il est une autre distinction 
à considérer entre les deux imams : alors que le primat 
du fiqh est au cœur de la méthodologie d’al-Buḫārī 
dans l’ordonnancement de son recueil, la tendance 
méthodologique chez Muslim favorise les traditions 
prophétiques au détriment des propos des Compa-
gnons, ne tenant que rarement compte des thèmes 
juridiques proprement dits et en faisant fi des récits 
et commentaires personnels sans chaîne de garants. 
Il en ressort la facilité d’accès que l’on reconnaît au 
Ṣaḥīḥ de Muslim.

Tout au long du ive siècle de l’hégire, le besoin 
d’un consensus communautaire autour des ḥadīṯ-s 
se fait sentir partout dans les différents milieux 
théologiques et juridiques, tout comme au sein des 
polémiques entre sunnites et šīʿites. Et jusqu’à la moi-
tié du siècle suivant, se constituera progressivement 
un réseau dense et complexe d’enseignement et de 

transmission de ḥadīṯ-s par lequel sera pris en charge 
l’étude des deux Ṣaḥīḥayn. Le sectionnement géo-
graphique, rigoureusement établi par l’auteur pour 
nous rendre compte de ce foisonnement intellectuel, 
révèle que les centres les plus fertiles de ce réseau 
étaient situés à Naysābūr et sa région pendant le 
ive siècle (p. 124-128), puis à Baġdād principalement 
pendant la première moitié du ve siècle, mais aussi 
à Ǧurğān (p.128-130), à Isfahān et en Asie centrale 
(p.134-135). Durant cette même période, d’autres 
recueils de traditions verront le jour dont certains 
aspireront, à l’instar des deux imams, à l’authenticité, 
comme l’illustre le titre de Ṣaḥīḥ pour le recueil d’Ibn 
Hibbān (m. 354/965). Mais c’est aussi pendant ce 
laps de temps que les deux Ṣaḥīḥayn accéderont au 
statut de textes formateurs, en ce qu’ils donneront 
naissance à un nouveau genre dans la littérature du 
ḥadīṯ : mustaḫrağ. La discipline de l’istiḫrāğ, par le 
moyen des deux procédés distincts qui la constituent, 
à savoir l’« extraction » et le « rattrapage », a pour 
seule fin de « chercher à inclure » des traditions, en 
conformité avec les règles observées dans le recueil 
de ḥadīṯ-s sur lequel est pratiqué l’istiḫrāğ. À travers 
celui-ci, la quête d’un isnād vivant, plus précisément 
un isnād ʿālī (supérieur), retrouve un nouveau 
souffle qui, ce faisant, va présider à l’instauration de 
l’autorité des deux recueils authentiques. L’auteur 
a fait état des plus importants mustaḫrağāt, dont 
ceux d’Abū ʿ Awāna (m. 312/924-925) et d’al-Isbahānī 
(m. 430/1038), sur Ṣaḥīḥ Muslim, et celui d’al-Ismāʿīlī 
(m. 371/981-982) sur Ṣaḥīḥ al-Buḫārī, pour marquer 
le grand intérêt que l’on prêtait alors à cette nou-
velle production en matière de ḥadīṯ. Parallèlement 
à l’istiḫrāğ qui a fait flores à Naysābūr, se développe 
un genre similaire, appelé atrāf (les bouts des tradi-
tions), une sorte d’index des ḥadīṯ-s qui a pour objet 
de fournir l’ensemble des matns des recueils de base 
d’une manière ramassée, en ne citant qu’un bout 
significatif de chaque tradition. Quoique de portée li-
mitée par rapport au premier, le genre atrāf n’en reste 
pas moins une activité intellectuelle déterminante 
dans le processus de canonisation des deux œuvres. 
La contribution en ce sens est avantagée tout autant 
par les œuvres critiques sur les Ṣaḥīḥayn, celle qui y 
traque les transmissions défectueuses (ʿilal) et celle 
dite ilzāmāt (8), qui s’attachent à transcrire les tradi-
tions qui auraient dû être incluses dans les Ṣaḥīḥayn. 

(7)  Ibid., Exégèse, langue et théologie en Islam. L’exégèse coranique 
de Ṭabarī, J. Vrin (coll. Études musulmanes, XXXII, Paris, 1990, 
notamment « IV. L’essence de Coran », p. 254-259, et « V. Les actes 
humains et les Qadarites », p. 259-276.
(8)  Dont le plus souvent cité est l’ouvrage d’al-Dāraqutnī 
(m. 385/995), Kitāb al-ilzāmāt wa l-tatabbu‘, éd. Muqbil b. Hādī 
al-Wādi‘ī, Médine, al-Maktaba al-Salafiyya, 1978.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Brown Jonathan: The Canonization of al-Bukhārī and Muslim. The Formation and Function of the Sunnī Ḥadīth Canon., recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 24 – 2008	 52

Ainsi que tient à le souligner J. Brown en intitulant ce 
quatrième chapitre « Période du processus de cano-
nisation intense », c’est lors de cet espace historique 
que s’est réellement constitué le noyau dur d’oulémas 
traditionnistes qui se sont saisi des Ṣaḥīḥayn comme 
d’un texte formateur pour s’impliquer dans l’héritage 
prophétique.

À la différence des mustaḫrağāt qui ont vu le 
jour très tôt, approximativement vers l’an 270/880, 
les mustaḍrakāt, y compris dans leur forme d’ilzāmāt, 
ne se développeront qu’au cours du siècle suivant. Le 
plus célèbre ouvrage en matière d’istiḍrāk reste sans 
conteste celui d’al-Ḥākim al-Naysābūrī (m. 405/1014), 
qui s’était investi dans cette entreprise dans un but 
apologétique bien précis. En effet, il visait à l’extension 
des règles d’authenticité en œuvre dans les Ṣaḥīḥayn 
pour les faire partager à l’ensemble des corps théo-
logiques et juridiques de la sphère sunnite. Grâce à 
son mustaḍrak ʿ alā al-Ṣaḥīḥayn (9) et à l’ensemble de 
ses œuvres qui traitent de la tradition, à la suite de 
son maître al-Dāraqutnī (m. 385/995), on apprend 
que sa vision des Ṣaḥīḥayn est largement distincte 
de celle des auteurs des Mustaḫrağāt. De textes de 
base soumis à l’étude critique chez les premiers, ils 
deviennent pour al-Ḥākim le point culminant des 
sciences du ḥadīṯ. Ainsi, bien qu’il ne les tienne pas 
pour infaillibles, tout isnād absent des Ṣaḥīḥayn, 
écrit-il, doit faire l’objet de l’examen des experts. Le 
consensus (iğmāʿ) de la umma, notion originaire des 
fondements du droit, se voit dorénavant introduit 
dans la sphère du ḥadīṯ, à la faveur d’al-Ḥākim qui, 
pour la première fois semble-t-il, en fait usage par 
référence aux conditions d’authenticité établies par 
les deux imams. Dans les citations qui subsistent de 
son monumental ouvrage perdu, Tārīḫ Naysābūr, 
ainsi que le rapporte al-Šahabī (m. 728/1328) (10), il 
recourt à cette notion d’iğmāʿ pour témoigner de 
la disqualification unanime d’un garant de ḥadīṯ, 
au lieu de recourir aux termes techniques d’usage 
dans son milieu tels que mašhūr, mustafīd, etc. Ce 
projet communautaire s’explique également par 
les critiques muʿtazilites des règles de l’authenticité 
auxquelles était confronté al-Ḥākim dans sa région 
de Ḫurāsān et Naysābūr par l’intermédiaire des 
écrits d’Abū al-Qāsim al-Balḫī (m. 319/931) et de son 
contemporain, et non des moindres, al-Qāḍī ʿAbd 
al-Ğabbār (m. 303/915-916) qui, lors de séances 
de transmission des traditions (amālī), avait rap-
porté une quantité considérable de ḥadīṯ-s via ses 
propres canaux (isnād-s). Ils avaient pour règle en 
matière de droit (fiqh) et de ses fondements (uṣūl) 
de ne tenir compte que des ḥadīṯ-s d’au moins deux 
rapporteurs, récusant les ḥadīṯ-s al-aḥad. Ils admet-
taient l’authenticité des Ṣaḥīḥayn à l’exclusion des 
autres collections. C’était là la menace qui inquiétait 

al-Ḥākim et le motivait à la fois au cours de toute sa 
carrière de traditionniste. C’est à lui, précise l’auteur, 
que revient le mérite d’avoir fait des Ṣaḥīḥayn, tant 
en fiqh qu’en uṣūl, le tronc commun d’authenticité 
à l’usage de toutes les écoles juridiques. L’étendue 
de son rôle est perceptible dans les positions des 
hautes figures šāfiʿites qui avaliseront, comme fiables 
et certaines, les méthodes d’examen pratiquées par 
les deux imams, ainsi que par son collègue Abū Isḥāq 
al-Isfarāyīnī (m. 418/1027), son disciple Abū Naṣr 
al-Wā’ilī (m. 444/1052) et le grand imam al-Ḥaramayn 
ʿAbd al-Mālik al-Ǧuwaynī (m. 478/1085). L’auteur a 
raison de consacrer un sous-chapitre pour traiter de 
ce nouveau fond commun que représente désormais 
l’authenticité des Ṣaḥīḥayn (p.194-204) admise entre 
les grands blocs actifs du sunnisme : les ḥanbalites/
ultra-conservateurs et l’école šāfiʿite/ašʿarite. 

Le ve siècle de l’hégire sera celui au cours duquel 
les deux Ṣaḥīḥayn passeront progressivement d’une 
autorité théorique acquise au sein du corps savant 
de la transmission (riwāya), au statut de textes 
d’autorité à l’échelle communautaire. Le taḫrīğ, en 
ce qu’il constitue le procédé dans lequel les deux 
Ṣaḥīḥayn trouvent leur plus saillante application, est 
appelé à avoir un rôle déterminant dans ce nouveau 
processus à l’issue duquel ils seront identifiés, dans 
presque tous les domaines du savoir religieux par-delà 
le cadre restreint du ḥadīṯ, comme seules références 
communes d’authenticité. La question de l’authenti-
cité des ḥadīṯ-s ne s’était effectivement imposée aux 
juristes et théologiens qu’à la suite de positions di-
vergentes, voire contradictoires, nécessitant l’examen 
des preuves scripturaires qui les fondaient. Parmi les 
nombreux exemples cités, celui du théologien šāfiʿite 
Abū Isḥāq al-Šīrāzī (m. 476/1083) illustre cet éveil à la 
nécessité de passer au crible les traditions sur lesquel-
les reposaient les arguments des adversaires. Celui-ci 
n’exclut pas l’éventualité, pour un savant šāfiʿite, dans 
certains cas spécifiques, d’exiger de son contradicteur 
de fournir les chaînes de transmission pour les ḥadīṯ-s 
qu’il aurait avancés comme arguments scripturaires 
(p. 210). En revanche, poursuit-il, si un adversaire le 
soumettait à la même épreuve, il suffirait alors au 
šāfiʿite de le renvoyer au kitāb al-muʿtamad, c’est-
à-dire aux livres des sunan, et plus clairement aux 
Ṣaḥīḥayn. On retrouve chez Abū Ḥāmid al-Ġazālī 
(m. 505/1111) une déclaration analogue dans laquelle 
il faisait état de valeur de preuve incontournable 
que constituent les Ṣaḥīḥayn sans toutefois éprou-

(9)  Ibid., éd. Yūsuf ‘Abd al-Rahmān al-Marʿašlī, I-V, Le Caire, 1997, 
réimp. Beyrouth, Dār al-Maʿrifa.
(10)  Al-Šahabī, Mīzān al-iʿtidāl fī naqd al-riğāl, I-IV, éd. ʿAlī 
Muḥammad al-Bağāwī, Beyrouth, Dār Ihyā’ al-Kutub al-ʿArabiyya, 
s.d., II, p. 503.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Brown Jonathan: The Canonization of al-Bukhārī and Muslim. The Formation and Function of the Sunnī Ḥadīth Canon., recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 24 – 2008	 53

ver le besoin de s’y attarder. Le jurisconsulte, écrit-il, 
est dans l’obligation de se conformer aux ḥadīṯ-s 
qu’il trouve dans ces deux œuvres, au risque, en 
s’en détournant, de briser sciemment le consensus 
de la communauté (11). À propos de cette position 
d’al-Ġazālī, il faut garder à l’esprit que sa connaissance 
très lacunaire en la matière lui avait valu de très vé-
héments reproches de la part des traditionnistes, à la 
suite de la publication de son Ihyā’. Il en sera question 
d’ailleurs plus loin (p.354-356). Peut-être cet état de 
fait n’était-il pas étranger à son opinion en faveur des 
Ṣaḥīḥayn et qu’il y visait une réputation d’allié auprès 
des parangons des écoles du ḥadīṯ de plus en plus 
influents. Mais il semble que l’auteur préfère ne pas 
trop s’impliquer dans ces considérations approxima-
tives. Le contemporain d’al-Ġazālī, le mystique Abū 
al-Faḍl al-Maqdisī (m. 507/1113) dans son traité de 
soufisme, était du même avis sur les Ṣaḥīḥayn qu’il 
considérait les seules estampilles de l’authenticité 
de l’avis commun de toute la communauté. C’est 
pour cette raison qu’il ne tiendra compte dans son 
traité que des ḥadīṯ-s des Ṣaḥīḥayn, mais aussi de 
ceux qui satisfont aux règles d’authenticité exigées 
par les deux imams (šarṭihimā) sans qu’ils y figurent, 
à l’exclusion de tout ḥadīṯ étrange (ġarīb) (12). Preuve 
que le taḫrīğ a aussi bien participé au renforcement 
de l’autorité intrinsèque de ces deux œuvres qu’à leur 
extension au-delà des cercles du ḥadīṯ proprement 
dits. Tout comme avec les personnages šāfiʿites cités 
plus haut, avec les représentants des autres écoles 
sunnites aussi –  suivant la contribution juridique 
et théologique de chaque école et en fonction de 
leurs propres rapports aux recueils canoniques en 
circulation à cette époque –, les deux livres majeurs 
allaient devenir une référence d’autorité en matière 
de ḥadīṯ. Le particularisme mālikite dans cette entre-
prise est manifeste, d’une part à travers la production 
d’Abū al-Walīd al-Bāğī (m. 474/1081) dont le souci 
majeur, en se référant aux Ṣaḥīḥayn, était de fonder 
les principes de la théorie légale de l’imam Mālik 
(p. 225-226) et subséquemment d’asseoir l’autorité 
du Mawatta’ comme texte formateur (13) ; d’autre 
part, au travers des efforts de taḫrīğ effectués par 
son disciple Ibn ʿAbd al-Barr (m. 463/1070) pour les 
mêmes raisons (14). En cela, ils diffèrent d’un éminent 
théoricien du droit ḥanbalite Abū Yaʿlā Ibn al-Farrā’ 
(m. 458/1066), qui s’appliquait avec acharnement 
à critiquer les thèses muʿtazilites autant que les 
doctrines ašʿarites sur les attributs divins, dans son 
fameux ouvrage Kitāb al-muʿtamad (15) en recourant 
massivement aux Ṣaḥīḥayn en tant que références 
authentiques. Son fils, Ibn Abī Yaʿlā (m. 525/1131), 
poursuivra le même but, plus spécialement contre 
les ašʿarites au moyen du même procédé. Dans cette 
configuration évolutive des rapports des écoles aux 

deux œuvres, on s’aperçoit que seuls les ḥanafites 
restaient encore à la traîne. Bien qu’ils aient joué 
un rôle prépondérant dans la transmission des 
Ṣaḥīḥayn, ainsi que l’auteur en a fait état dans le 
quatrième chapitre, ils ne les ont adoptés comme 
étalon d’authenticité que tardivement, à compter du 
viiie siècle de l’hégire. Entreprise réticente qui plus est, 
car, en dépit du retard accumulé, elle n’en était pas 
moins tâtonnante à ses débuts : ainsi avec ʿ Alā’ al-Dīn 
al-Buḫārī (m. 730/1329-30) (16) dans son commentaire 
sur le traité de théorie légale de son prédécesseur 
ḥanafite Abū al-Ḥasan al-Bazdawī (m. 482/1089) 
(p. 226-227) (17). Reste à savoir pourquoi trois siècles 
de retard par rapport aux šāfiʿites. Pour nous éclairer 
sur ce problème, J. Brown rappelle le point focal du 
ḥanafisme, dont il tirait sa singularité caractéristique, 
à savoir qu’il représentait dans sa majeure partie 
l’école des partisans de la raison contre laquelle se 
tenaient en constante opposition les tenants de la 
thèse inverse, les défenseurs de la transmission. Par 
ailleurs, le mépris des ḥanafites pour les gens du ḥadīṯ 
avait été suscité par leur condamnation formelle 
par al-Buḫārī et al-Hākim al-Naysābūrī qui leur re-
prochaient de s’être détournés de la vraie sunna du 
Prophète au profit de leur propre ra’y. Et pour n’en 
citer qu’un seul exemple, l’auteur mentionne Mutīʿ 
Makḥūl al-Nasafī (m. 318/930) qui aurait déclaré que 
les gens du ḥadīṯ n’étaient que de stupides littéralistes 

(11)  Al-Šīrāzī, Kitāb al-maʿūna fī al-Ğadal, éd. ‘Abd al-Mağīd 
Turkī, Beyrouth, Dār al-Ġarb al-Islāmī, 1408/1988, p. 55 ; al-Razālī, 
al-Mankūl min taʿlīqāt al-uṣūl, éd. Muḥammad Ḥasan Hītū, s.d., 
p. 269.
(12)  Id., Ṣafwat al-taṣawwuf, éd. Rādah al-Muqaddam ʿAdrah, 
Beyrouth, Dār al-Muntaḫab al-ʿArabī, 1995, p.133.
(13)  Surtout dans son ouvrage al-Muntaqā Šarḥ al-Muwatta’, 
I-VII, Le Caire, Dār al-Fikr al-ʿArabī,  [1982], mais également dans 
son Iḥkām al-fuṣūl fī aḥkām al-uṣūl, éd. Muḥ. ʿAbdel-Maǧīd 
Turkī, Beyrouth, Dār al-Ġarb al-Islāmī, 1407/1986, où il défendait 
agressivement les positions de Mālik en matière de théorie légale 
contre les critiques des ḥanafites et des ultra-sunnites.
(14)  À titre d’exemple, dans son monumental ouvrage Kitāb 
al-Tamhīd li-mā fī al-Muwatta’ min al-maʿānī wa l-asānīd, éd. 
Mustafā b. Aḥmad al-ʿAlawī et Muḥammad ʿAbd al-Kabīr al-
Bakrī, I-XXVI, 2e éd., Rabat, Wizārat ʿ Umūm al-Awqāf wa-l-Šu’ūn 
al-Islāmiyya, 1402/1982 [1re éd. 1387/1967].
(15)  Id., K. al-muʿtamad fī uṣūl al-Dīn, éd. Wadīʿ Zaydān Ḥaddād, 
Beyrouth, Dār al-Mašriq, 1974 ; mais aussi dans son al-ʿUdda fī 
uṣūl al-fiqh, I-III, éd. Aḥmad b.  ʿAlī Sīr al-Mubārak, Beyrouth, 
Mu’assasat al-Risāla, 1400/1980.
(16)  Il s’agit de son Kašf al-asrār ʿ an uṣūl Fakr al-Islām al-Bazdawī, 
I-II, Beyrouth, Dār al-Kitāb al-ʿArabī, 1394/1974.
(17) ������������������������������������������������������������ Il s’agit d’Abū ʿUṣr ʿAlī b. Muḥammad et de son traité inti-
tulé Kanz al-wuṣūl ilā maʿrifat al-uṣūl, qu’il ne faut surtout pas 
confondre avec son frère cadet al-Bazdawī Abū Yusr Muḥammad 
b. Muḥammad (m. 493/1100), auteur également d’un traité 
d’uṣūl, Kitāb fīhi maʿrifat al-huğağ al-šarʿiyya, éd. M. Bernand & 
É. Chaumont, Le Caire, Ifao, 2003, dans lequel en effet il n’est fait 
aucune distinction à caractère canonique des deux Ṣaḥīḥayn.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Brown Jonathan: The Canonization of al-Bukhārī and Muslim. The Formation and Function of the Sunnī Ḥadīth Canon., recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 24 – 2008	 54

tout juste bon à pérorer les propos du Prophète sans 
comprendre son véritable message. Ainsi, à l’origine 
du retard ḥanafite, on trouve des rapports tendus qui 
mettaient aux prises les imams traditionnistes et les 
savants ḥanafites et allaient se perpétuer longtemps à 
travers les générations ultérieures jusqu’au viiie siècle 
de l’hégire. 

Dans le septième chapitre l’auteur revient sur le 
principe de charité, dont il a été question au départ, 
pour l’articuler cette fois au processus de l’émer-
gence de la culture canonique en ce qui concerne les 
Ṣaḥīḥayn. Les étapes de ce processus, dans la mesure 
où elles sont rigoureusement découpées par l’auteur, 
se révèlent d’autant plus pertinentes que chacune 
d’elles se présente comme un espace historique 
dans lequel s’est réalisé un segment constitutif de 
ce phénomène. Les débuts de la culture canonique 
survenaient ainsi à Baġdād, dès la fin du ive siècle /
début du xie siècle, pour arriver à son terme vers 
460/1070. Et l’on passe ainsi d’une première étape 
d’étude des Ṣaḥīḥayn, due aux maîtres illustres en 
sciences du ḥadīṯ, à l’étape suivante, celle de leurs 
disciples dont l’approche n’était déjà plus la même. 
Il en ressort un passage retraçant cette relation que 
Halbertal instaure entre le niveau de canonicité 
auquel succède celui où l’esprit de charité se mêle 
à l’étude du texte canonique. Les premiers, tels 
qu’Ibn ʿ Ammār al-Šahīd (m. 317/929-930), Abū Bakr 
al-Ismāʿīli (m. 371/981-982), dans sa fibre rationaliste, 
et al-Dāraqutnī (18), malgré le grand intérêt qu’ils 
avaient manifesté pour les deux œuvres, n’éprou-
vaient le moindre scrupule à les critiquer s’il s’était 
avéré que leurs auteurs avaient péché contre les règles 
de transmission qu’ils s’étaient fixées eux-mêmes. Or, 
leurs disciples, quant à eux, allaient ouvertement 
prendre parti pour les auteurs des Ṣaḥīḥayn, comme 
l’illustre parfaitement le cas d’Abū Masʿūd al-Dimašqī 
(m. 401/1010-1011), qui composa spécialement un 
traité (19) pour défendre Muslim contre les critiques 
non fondées de son maître al-Dāraqutnī. Mais lors-
que les critiques de ce dernier étaient solidement 
justifiées, Abū Masʿūd ne se faisait pas faute de laver 
Muslim de tous les soupçons pour les mettre sur le 
compte de ses transmetteurs, allant parfois jusqu’à 
déclarer, à sa décharge, que telle ou telle version 
de tel ou tel ḥadīṯ n’était pas alors à sa disposition 
(p. 264-265). Le contraste est sans doute saisissant 
entre l’impartialité de la critique des maîtres et la 
propension au panégyrique, sous l’effet de l’esprit 
charitable qui caractérise la critique des disciples. Le 
plus frappant à ce sujet est qu’il règne dorénavant 
une atmosphère où il n’est plus bon de relever les 
imperfections des deux auteurs sans ménager au 
préalable les susceptibilités des élites religieuses. En 
tout cas, la prudence et la discrétion en tant que 

marques d’une défensive préventive sont de rigueur. 
C’est ce que laisse supposer l’usage qu’en a fait al-
Ḫaṭīb al-Baġdādī (m. 463/1071) dans sa critique du 
dictionnaire biographique d’al-Buḫārī (20). Contraire-
ment aux maîtres du siècle dernier qui ne ressentaient 
pas le besoin de se justifier systématiquement de 
leurs critiques, al-Baġdādī semble contraint de le faire 
pour éviter d’être la cible de l’ire des traditionnistes à 
la tête desquels se tenaient les ḥanbalites. Les notices 
biographiques des deux imams, dans Tārīḫ Baġdād, 
s’inscrivent avec autant d’efficacité que l’étude des 
Ṣaḥīḥayn dans cette perspective de canonisation 
culturelle (p. 267-275), puisqu’elles seront à la base 
de l’ensemble des notices ultérieures. Mais dans 
l’ensemble des aspects de la culture canonique 
des Ṣaḥīḥayn, c’est à Ibn al-Ṣalāh (m. 643/1245) et 
al-Nawawī (m. 676/1277) que reviennent les rôles 
les plus déterminants : réfuter les critiques, notam-
ment celle d’al-Dāraqutnī, évaluer l’authenticité des 
Ṣaḥīḥayn et s’y référer même pour délivrer des avis 
juridiques (fatāwā) (p. 246-247).

Cette culture canonique dominante se verra, dès 
l’époque d’Ibn al-Ṣalāh qui en est l’artisan principal, 
contestée et subira la réaction toute prévisible des 
adversaires parmi les juristes et savants traditionnis-
tes de tous bords. Si d’un côté il y a des partisans de 
la théorie de la charité pour les Ṣaḥīḥayn défendue 
par Ibn al-Ṣalāh et al-Nawawī, tels qu’al-Ḏahabī 
(m. 748/1348) et Ibn Hağar (m. 852/1448-1449), de 
l’autre se tiennent les antagonistes de cette théo-
rie parmi les hautes figures de la jurisprudence et 
du traditionnisme, tels que le šāfiʿite Ibn Daqīq 
al-ʿĪd (m. 702/1303) et le ḥanafite Ibn Abī al-Wafā’ 
(m. 775/1374), pour lesquelles une telle assertion est 
dépourvue du moindre fondement légal. Au reste, 
il ne s’agit pas là du début d’une remise en cause 
du statut canonique des œuvres majeures du ḥadīṯ 
(al-kutub al-sitta). En effet, environ un siècle après 
les orientations d’Ibn al-Ṣalāh et al-Nawawī, le rejet 
de la culture canonique des Ṣaḥīḥayn reprend de 
plus belle, mettant à ébullition les tensions d’antan 
entre les desseins idéologiques de l’institution qui a 
transformé les Ṣaḥīḥayn en référence d’autorité et le 

(18)  Respectivement, ‘Ilal al-aḥādīṯ fī kitāb al-ṣaḥīḥ li-Muslim 
b. al-Hağğāğ, éd. ʿAlī b. al-Ḥasan al-Ḥalabī, Riyad, Dār al-Hiğra, 
1412/1991 ; al-Mustaḫrağ ʿalā Ṣaḥīḥ al-Buḫārī (cf. sur al-Ismāʿīlī, 
p. 109-111) ; Kitāb al-ilzāmāt wa l-tatabbuʿ, éd. Muqbil b. Hādī 
al-Wādiʿī, Médine, al-Maktaba al-Salafiyya, 1978 ; Ḏikr aqwām 
aḫrağahum al-Buḫārī wa Muslim b.  al-Hağğāğ fī kitābayhimā 
wa aḫrağahum Abū ʿ Abd al-Raḥmān Aḥmad b. Šuʿayb al-Nasā’ī 
fī Kitāb al-Ḍuʿafā’, Ms. Ahmet III 624, Istanbul, Bibliothèque de 
Topkapı Sarayı, ff. 253a-4b.
(19)  Id., Kitāb al-ağwiba, éd. Ibrāhīm b. ʿAlī Kulayb, Riyad, Dār 
al-Warrāq, 1419/1998.
(20)  Al-Baġdādī, Kitāb mūḍiḥ awhām al-ğamʿ wa- l-tafrīq, I-II, 
Haydarābād, Dā’irat al-Maʿārif, 1378/1959.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Brown Jonathan: The Canonization of al-Bukhārī and Muslim. The Formation and Function of the Sunnī Ḥadīth Canon., recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 24 – 2008	 55

parti iconoclaste constamment attaché à l’examen 
critique des matn-s dits uni-individuels (ḥadīṯ al-
aḥad) (p. 301). Cette tension atteindra son paroxysme 
avec l’émergence de la réforme salafite au viiie siècle 
de l’hégire. Aussi, ayant prêté une attention particu-
lière à l’étude critique des ḥadīṯ-s au détriment des 
traditionnelles interprétations d’écoles (maḏāhib) et 
favorisé l’esprit critique au point de remettre en cause 
le principe d’iğmāʿ sur lequel repose la canonisation 
des deux Livres, ce courant assaille-t-il les fondations 
de l’édifice du ḥadīṯ en tant que Canon. Les deux 
figures salafistes les plus actives –  sur lesquelles 
s’est attardé l’auteur à juste titre, à grands renforts 
de citations et de références comprenant les liens 
et sites Internet – sont celle du Yéménite al-Amīr 
al-Ṣanʿānī (m. 1768) (p. 314-318) et, surtout, celle de 
notre contemporain Nāṣir al-Dīn al-Albānī (m. 1999) 
(p. 321-331). La férocité de la critique des partisans 
des maḏāhib à l’égard de ce dernier en dit long aussi 
bien sur le rôle du Canon, comme symbole puissant 
de la tradition institutionnelle de l’Islam classique, 
que sur sa fonction efficiente au sein de la culture 
religieuse savante. Depuis la déclaration d’al-Baġdādī 
en vertu de laquelle, hormis le Coran, nul livre ne 
saurait se soustraire à la critique, jusqu’à sa reprise 
pour ainsi dire par al-Albānī, mille ans plus tard, force 
est de constater que l’effort de l’école iconoclaste 
du ḥadīṯ, loin de fléchir, s’est au contraire poursuivi 
continuellement aux côtés de celle de la culture ca-
nonique des Ṣaḥīḥayn durant son expansion. À cette 
différence près, qu’à l’époque moderne elle va susciter 
pour la première fois de vives condamnations, telles 
celles dirigées contre al-Ṣanʿānī par l’Indien Shāh Walī 
Allāh al-Ḏihlawī (m. 1762), investi dans la quête de 
l’unité perdue de la umma, et celles dirigées contre 
al-Albānī, au xxe siècle, par plusieurs détracteurs dont 
le soufi marocain ʿAbd Allāh b. al-Ṣiddīq al-Ġumārī 
(m. 1993), Mullā Ḫāṭir Ḫalīl (m. 1994) (21), le ḥanafite 
Abū Rudda ʿAbd al-Fattāh (d. 1997) et Maḥmūd 
Saʿīd Mamdūḥ (22). Mais la détermination d’al-Albānī 
s’avère inébranlable, comme on peut aisément s’en 
apercevoir dans ce passage où, légitimant du coup 
son orientation par affiliation à al-Šāfiʿī (m. 204/820), 
il déclare : « […] a scholar must admit an intellectual 
truth expressed by Imām al-Shāfiʿī in a narration attri-
buted to him: God has forbidden that any except His 
Book attain completion (abā Allah (sic) an yatimma 
illā kitābuhu) (23). » Bien plus, dans un autre passage, 
il traite d’ignorants ceux de ses contradicteurs qui, 
par chauvinisme, professent aveuglément que l’en-
semble des matn-s contenus dans les Ṣaḥīḥayn est 
authentique (24). 

Dans le neuvième et pénultième chapitre, intitulé 
« Canon and Synecdoche: The Sahīhayn in Narrative 
and Ritual », J. Brown s’efforce de mettre en lumière 

un tout autre aspect en corrélation directe avec le 
statut de Canon dont jouissent les deux recueils. Il 
fait appel à la figure de rhétorique de la synecdoque 
qu’il distingue, d’une touche nuancée de sens, de la 
métonymie en s’aidant des développements réalisés 
par Hayden White (25). Bien que les deux figures, en 
effet, renvoient à des procédés de langage analogues 
à première vue, la fonction de la synecdoque consiste 
dans l’essentialisation du résultat de la métonymie 
appliquée aux deux éléments de comparaison. Ainsi, 
si prendre la partie pour le tout en tant que figure 
métonymique réfère à un rapport de représentation 
entre les deux éléments, sur le plan de la synecdoque 
l’accent est plutôt mis sur le premier élément, lieu 
de la cristallisation en quelque sorte du caractère 
du second, d’où ce concept d’essentialisation. Il y a 
lieu de faire le lien entre la fonction qualitative de la 
synecdoque et les conséquences de la canonisation 
des deux recueils : la vénération démesurée que le 
monde sunnite témoignait pour eux, comme fonds 
authentique du legs prophétique, se muait en qualité 
parfaitement appropriée pour les doter de cette qua-
lité d’essentiel. Dès la fin du viiie /xve siècle, on assiste 
à l’édition d’une pléthore de livres sur les mérites de 
la lecture globale (katm) des Ṣaḥīḥayn et d’autres 
recueils du ḥadīṯ. Au reste, l’usage rituel que l’on fait 
des deux recueils, soit pour marquer un moment 
historique ou rehausser le rang d’un événement 
religieux ou politique, paraît avoir débuté peu après 
qu’ils ne deviennent objets de rituels de supplication, 
et cela presque au même titre que le Coran. Déjà au 
début du viiie /xive siècle, à l’intérieur des mosquées 
(au Caire à la fameuse Zāhiriyya, à Tombouctou sous 
l’Empire malien, fondée vers le xie siècle, en Syrie dans 
le dôme de la grande mosquée des Umayyades, au 
Maroc dans des zāwiya), les fidèles lisaient le recueil 
d’al-Buḫārī et, à un degré moindre, celui de Muslim, 
pendant les trois mois successifs de rağab, šaʿbān, 
ramaḍān, et faisaient coïncider la fin de la récita-
tion avec la veille de la fête de ʿīd al-fiṭr (p. 343). À la 
suite de la rénovation de la grande mosquée de La 
Mecque par le sultan ottoman Ahmed III, le docte 
juriste ʿ Abd Allāh b. Sālim al-Baṣrī (m. 1722) ordonna 

(21)  Id., Makānat al- Ṣaḥīḥayn, Ğaddah, Dār al-Qibla li-l-Ṯaqāfa 
al-Islāmiyya, 1415/1994.
(22)  Id., Tanbīh al-Muslim ilā taʿaddī al-Albānī ʿ alā Ṣaḥīḥ Muslim, 
Le Caire, 1408/1987.
(23)  Al-Albānī, éd. Šarḥ al-ʿAqīda al-Ṭahāwiyya, al-Dār al-Islāmī, 
ʿAmmān, 1419/1998, p. 23 ; et aussi dans son Muḫtasar Ṣaḥīḥ 
al-Buḫārī, Beyrouth, al-Maktab al-Islāmī, I-IV, Riyād, Maktabat 
al-Maʿārif, 1422/2002, II, p.5-6.
(24)  Id., Silsilat al-aḥādīṯ al-ṣaḥīḥa, I-VI, Riyād, Maktabat al-
Maʿārif, 1416-1996, VI, p. 93.
(25)  Id., Metahistory: the Historical Imagination in Nineteenth-
Century Europe, Baltimore, Jones Hopkins University Press, 1973, 
p. 31-34.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Brown Jonathan: The Canonization of al-Bukhārī and Muslim. The Formation and Function of the Sunnī Ḥadīth Canon., recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 24 – 2008	 56

qu’on y lût entièrement le recueil d’al-Buḫārī. Même 
dans le registre politique et parfois militaire, les deux 
recueils étaient sollicités à maintes reprises partout 
dans le monde musulman, comme soutien spirituel 
avant d’engager la bataille contre les infidèles. Témoin 
dès le début du viie /xive siècle, l’armée mamelouke 
qui se jetait à l’assaut des Mongols hors du Caire 
sous la conduite d’un chef muni ostensiblement du 
Ṣaḥīḥ d’al-Buḫārī. C’est dans l’exemple de Mawlāy 
(non Mawlā) Ismāʿīl (m. 1727), le souverain ʿalawite 
du Maroc, que cette orientation revêt tout son sens 
au plan de la synecdoque. Il réussit à transformer 
des esclaves, capturés en guerre lors de la conquête 
du Sud (vers le Mali), et des hordes de malfaiteurs 
agissant à la solde des tribus berbères rivales, en une 
armée d’État, unifiée sous son commandement, dont 
le nom porte encore l’empreinte de la procédure de 
l’allégeance : ʿ Abīd al-Buḫārī (les esclaves d’al-Buḫārī). 
Les chefs des esclaves sont réunis en présence du 
souverain pour lui prêter serment d’allégeance, 
non sur le Coran, mais sur un exemplaire du Ṣaḥīḥ 
d’al-Buḫārī. Il leur ordonna de prendre soin de cet 
exemplaire et de le transporter avec eux pendant 
les campagnes militaires, comme si c’était l’Arche 
d’Alliance des Israélites.

Tout comme ils représentent un certain seuil 
de perception de la personne du Prophète et de son 
charisme, les deux recueils, de par la baraka dont ils 
détiennent la clé, vont figurer le point culminant de 
l’authenticité aux yeux des savants traditionnistes 
ultérieurs. Dans cet ordre d’idées, le mécanisme rhé-
torique de la synecdoque est pleinement approprié, 
compte tenu de l’essentialisation des Ṣaḥīḥayn par 
rapport à la littérature du ḥadīṯ. L’auteur évoque 
la controverse (munāẓara) qui n’a pas pu avoir 
lieu entre le ḥanbalite Ḥāğe ʿAbd Allāh al-Harawī 
(m. 481/1088-1089), à tendance mystique, mais qui 
n’en était pas moins un ultra-conservateur, et les 
théologiens šāfiʿites et ḥanafites en présence du 
grand vizir seldjoukide Niẓām al-mulk (m. 485/1092). 
La raison en est qu’al-Harawī posait comme condition 
préalable à la référence unique du Coran et des deux 
recueils canoniques, présentés comme l’authentique 
sunna de l’Envoyé de Dieu. En rapportant ce récit 
dans son ouvrage d’histoire aujourd’hui perdu, Abū 
al-Faḍl al-Maqdisī (m. 507/1113-1114) s’inscrit dans 
le sillage de son maître Ḥāğe al-Harawī, en faisant 
ainsi des Ṣaḥīḥayn le synecdoque de la sunna du 
Prophète, unique fidèle représentation de celle-ci, de 
valeur supérieure à toute autre œuvre. Il en sera de 
même avec les partisans d’al-Ġazālī qui, pour obvier 
aux griefs de zélateurs traditionnistes, vont réécrire 
sa biographie à la lumière de la nouvelle orthodoxie 
dans laquelle les Ṣaḥīḥayn constituent la cime de la 
tradition prophétique. Ainsi, ʿAbd al-Ġāfir al-Fārisī 

(m. 529/1134-1135) déclare qu’al-Ġazālī, à la fin de 
sa vie, s’est voué à l’étude du ḥadīṯ en se consacrant 
plus particulièrement aux Ṣaḥīḥayn ; Ibn ʿAsākir 
(m. 571/1176) commence la notice biographique de 
celui-ci en affirmant qu’il a étudié le Ṣaḥīḥ d’al-Buḫārī 
auprès d’un certain Muḥammad al-Ḥafṣī (26) ; de 
même, ʿAbd al-Karīm al-Samʿānī (m.  562/1166) 
rapporte qu’aux dernières années de sa vie, passées 
dans sa ville natale de Ṭūṣ, il aurait invité un éminent 
savant du nom d’al-Ġawwāṣī (m. 503/1109) pour lui 
dispenser des cours privés portant sur les Ṣaḥīḥayn 
(p. 354-356). Cette tendance se poursuit en s’ac-
centuant avec al-Ḏahabī (m.  748/1348) qui, dans 
la plupart de ses ouvrages, enjoint à ses lecteurs de 
s’adonner à l’étude des Ṣaḥīḥayn (27). Mais si J. Brown 
se donne la peine de vérifier les informations que Tāğ 
al-Dīn al-Subḫī (m. 771/1370) rapporte sur al-Ġazālī 
dans sa grande notice (environ 200 pages) (28), comme 
il l’a fait en précisant le volume et la page dans le Tārīḫ 
Dimašq d’Ibn ʿAsākir (29), il ne s’acquitte pas avec le 
même soin de l’information attribuée à al-Samʿānī. 
Il s’est contenté de la notice biographique d’al-Ġazālī 
qui serait rédigée par ce dernier, en s’en tenant aux 
affirmations d’al-Subḫī. Et dans la mesure où l’on sait 
qu’al-Ansāb (30) est le livre le plus souvent associé à 
al-Samʿānī, on est enclin à croire que c’est de lui qu’il 
s’agit. Mais il n’en est rien, car ni l’entrée « Ġazālī », 
ni celle « Ṭūṣī » ne mentionnent al-Ġazālī dans al-
Ansāb. Il aurait été judicieux de s’interroger, à tout le 
moins, sur la source à laquelle fait référence al-Subḫī 
en citant al-Samʿānī quand bien même elle serait 
perdue. Il s’agit vraisemblablement de son autre 
célèbre ouvrage « répertoire des autorités » (muʿğam 
al-šuyūḫ) qui ne nous est pas parvenu. 

Arrivé au dernier chapitre, c’est-à-dire la conclu-
sion, l’auteur entend s’affranchir quelque peu de la 
méthode consacrée dans les milieux universitaires 
pour mieux répondre aux attentes des étudiants 
en traditions islamiques. Il reprend sous le mode 
interrogatif les points d’articulation essentiels de son 

(26)  Id., Tārīḫ madīnat Dimašq, éd. Muḥibb al-Dīn Abū Saʿīd 
ʿUmar b. Ġarāma al-ʿAmrāwī, I-LXXX, Beyrouth, Dār al-Fikr, 
1416/1995-1421/2001, LV, p. 200.
(27)  Par exemple dans son Taḏkirat al-ḥuffāz, éd. Zakariyyā 
ʿUmayrāt, I-IV (en 2  vol.), Beyrouth, Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, 
1419/1998 ; et Siyar aʿlām al-nubalā’, éd. Šuʿayb al-Arnā’ūt et al., 
3e  éd., I-XXV, Beyrouth, Mu’assasat al-Risāla, 1412-1419/1992-
1998.
(28)  Ṭabaqāt al-Šāfiʿiyya al-kubrā, éd. ʿ Abd al-Fattāh Muḥammad 
al-Ḥulw et Maḥmūd Muḥammad al-Ṭannāḥī, Le Caire, Matbaʿat 
ʿĪsā al-Bābī al-Ḥalabī, 1964-1976, réimp. Beyrouth, Dār Ihyā’ al-
Turāṯ al-ʿArabī, s.d., V, p.191-389, no 694.
(29)  Ibn ʿAsākir, op. cit., LV, p. 200-204, no 6964.
(30)  Al-Ansāb, I-V, éd ʿ Abd Allāh ʿ Umar al-Bārūdī, Beyrouth, Dār 
al-Kutub al-ʿIlmiyya, 1408/1988.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Brown Jonathan: The Canonization of al-Bukhārī and Muslim. The Formation and Function of the Sunnī Ḥadīth Canon., recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 24 – 2008	 57

sujet, qu’il ordonne en six sous-chapitres, de sorte à 
épouser le plus largement possible les contours de 
cette riche étude. Il procède ainsi à un rappel d’ordre 
historique qui replace le thème de la canonisation 
des Ṣaḥīḥayn au centre des multiples facteurs qui 
ont massivement contribué à sa venue au monde dès 
le ve siècle de l’hégire. Aussi, dans le but d’en situer 
l’origine intellectuelle, réoriente-t-il ses analyses vers 
les tensions, particulièrement fécondes, entre les ten-
dances théologico-juridiques (šāfiʿites notamment) 
et les rapports complexes des représentants de celles-
ci à la sphère du pouvoir dans l’institutionnalisation 
de sunnisme : la culture canonique des deux œuvres 
serait-elle une simple réplique au šīʿisme, un pur pro-
duit de l’État seldjoukide ? S’ensuit, une interrogation 
sur le développement et la fonction du Canon en 
tant que reflet de la formation de l’identité sunnite, 
d’autant plus que la corrélation ne souffre nul doute 
entre l’épanouissement du Sunnisme et le succès des 
deux canons. Depuis les aveux de Abū Zurʿa al-Rāzī 
jusqu’aux révélations d’al-Albānī, l’authenticité, qui 
est au cœur de la canonisation, aura toujours besoin 
d’esprits critiques intègres, observe J. Brown, qui clôt 
sa conclusion par cette interrogation : « What does 
the Muslim community need today? » (p. 378). C’est 
dire à quel point la conclusion se rattache parfaite-
ment à l’ensemble du corps de la thèse qu’elle s’efforce 
de dépasser pour déboucher sur des perspectives 
nouvelles. 

Est-il besoin de rappeler que nous sommes là 
en présence d’un excellent travail, quasiment à tous 
les niveaux ? À preuve, sa qualité scientifique qui est 
due autant à l’érudition certaine de l’auteur – dont 
il fait preuve modérément qui plus est –, qu’au soin 
scrupuleux qu’il apporte aux exigences académiques 
dans le respect des règles de translittération et de 
notes de bas de page. Certes, la qualité de cet ouvrage 
ne se limite pas seulement à ces deux paramètres, 
tant elle réside aussi dans une double originalité, qui 
s’incarne dans les choix pertinents des arguments, 
soutenant l’édifice de cette recherche, et notamment 
dans l’ordre d’agencement que leur assigne l’auteur. 
Ceci bien évidemment a pour but de leur imprimer 
un certain équilibre afin d’aboutir à une harmonie 
pour l’ensemble des chapitres ; d’où les menus détails 
qui trouvent systématiquement, ou peu s’en faut, 
leur place dans les notes de bas de page. D’autre part, 
peu de digressions réussissent, en effet, à s’insinuer 
dans le corps du texte et les répétitions se dissipent 
aussitôt que l’on prend en compte la nouvelle finalité 
que se propose l’auteur d’entrée de jeu. Le retour 
d’al-Ġazālī et d’al-Maqdisī dans le neuvième chapi-
tre (p. 335-359), par exemple, alors que l’on est déjà 
informé de leurs positions respectives au sixième 
chapitre (p. 209-261), s’explique par le complément 

d’informations qu’ils apportent au nouveau sujet 
dont traite ce chapitre. 

Mais en dépit de ces qualités indéniables, dont 
atteste cette contribution, et les efforts incontes-
tables déployés par l’auteur, on déplore quand 
même quelques erreurs de transcription, parfois 
même des solécismes et des lacunes dans l’excellent 
index général. Voici au niveau de la transcription 
quelques erreurs, signalées en premier et suivies de 
leurs corrections : ibn ḫamas sinīn pour ḫams (p. 223, 
no 42) ; masānīd pour asānīd (p. 231), erreur d’ailleurs 
corrigée dans la bibliographie ; le verset coranique 
IV, 114 : Ibrāhīm […] mawʿida pour Ibrāhīma […] 
mawʿidat (p. 111, no 27) ; Allah pour Allāh (p. 311). 
Erreur dans certains termes empruntés au français : 
« coup de grace » pour « coup de grâce » (p. 308). 
Mais ce sont la bibliographie et l’index qui concen-
trent le plus d’erreurs : Geschichte der aribischen 
pour arabischen (p. 389) ; al-Laqyā pour al-Luqyā ; 
mu’tazilite pour muʿtazilite ; Überlieferungsgeschicte 
pour Überlieferungsgeschichte [article publié dans 
ZDMG 92, 1938, p. 60-87 et non pas 60-82] ; l’article 
de C. Gilliot, mentionné ainsi « Le Traitement du 
ḥadīt dans le Tahdīb al-atār de Tabarī » pour « Le 
Traitement du ḥadīṯ dans le Tahḏīb al-āṯār de Tabari » 
[Arabica, 41, 1994, p. 309-351] (p. 390) ; les pages de 
l’article de W. al-Qāḍī, in al-Fikr al-tarbawī al-islāmī, 
ne sont pas mentionnées (p. 393) ; A’lām pour Aʿlām ; 
N. Ḥammad pour Ḥammād (p. 396) ; ʿan ğiddihi 
pour ʿan ğaddihi (p. 397) ; Dār al-Sādir pour Dār 
Ṣāḍir (p. 398) ; fī al-Qu’rān pour fī al-Qur’ān (p. 403) ; 
Umm al-Qurra pour Umm al-Qura ; Kitābal-sulūk 
pour Kitāb al-sulūk ; lā yasuʿu pour lā yasaʿu (p. 404) ; 
fī asāmī mašayaḫihi pour fī asāmī mašāyiḫihi ; bihi 
kull minhumā pour bihi kulun minhumā [tanwīn à 
nécessairement extérioriser] ; al-aḫbar pour al-aḫbār 
(p. 406) ; ʿAwzāʿī pour Awzāʿī (p. 413) ; Ifāḏat pour 
Ifādat (p. 420) ; ʿAbd al-Mālik pour ʿAbd al-Malik 
al-Ğuwaynī (p. 422) [erreur absente dans le corps du 
texte] ; enfin, la vocalisation Ibn al-Mussayab pour 
Ibn al-Mussayib est désormais à éviter (p. 426 et 449). 
L’index semble incomplet, puisqu’il ne contient pas 
les personnages suivants : Ismāʿīlī (p. 264) ; al-Ḥafṣī et 
al-Ġawwāṣī (p. 356).

Lahcen Daaif 
EPHE - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Brown Jonathan: The Canonization of al-Bukhārī and Muslim. The Formation and Function of the Sunnī Ḥadīth Canon., recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	Accueil
	BCAI – sommaires
	tome 24 – 2008
	tome 23 – 2007
	tome 22 – 2006
	tome 21 – 2005
	tome 20 – 2004
	tome 19 – 2003
	tome 18 – 2002
	tome 17 – 2001
	tome 16 – 2000
	tome 15 – 1999
	tome 14 – 1998
	tome 13 – 1997
	tome 12 – 1996
	tome 11 – 1994
	tome 10 – 1993
	tome 9 – 1992
	tome 8 – 1992
	tome 7 – 1990
	tome 6 – 1989
	tome 5 – 1988
	tome 4 – 1987
	tome 3 – 1986
	tome 2 – 1985
	tome 1 – 1984




