
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 24 – 2008	 40

II.	 Islamologie, droit, 	  
philosophie, sciences	

Averroès et les Averroïsmes juif et latin. Actes du colloque international (Paris, 16-18 juin 2005), édités par J.-B. Brenet. [Meryem Sebti]

�Averroès et les averroïsmes juif et latin.  
Actes du colloque international  
(Paris, 16-18 juin 2005), édités par J.-B. Brenet.

Turnhout, Brepols, 2007, 367 p. 
ISBN : 978-2503527420

Ce volume d’actes contient plusieurs articles 
d’une grande qualité scientifique. Dans ce compte 
rendu, j’ai préféré m’attacher à analyser en détail 
certains d’entre eux plutôt que de les survoler tous. 
Ayant dû effectuer un choix, j’ai retenu ceux dont la 
perspective, fût-elle parfois polémique, me semble 
renouveler le champ des études rushdiennes.

Dans son article « Averroes’ Prime Mover 
Argument » (p. 9-75), David Twetten entreprend une 
relecture minutieuse du commentaire par Averroès 
des chapitres VII et VIII de la Physique d’Aristote. 
Twetten revient sur le fait qu’Averroès ne conclut pas 
l’argumentation d’Aristote par l’affirmation de l’exis-
tence d’un premier moteur immobile. Pour Averroès, 
Dieu n’est pas la cause immédiate efficiente du mou-
vement du ciel à laquelle concluent ces prémisses. 

Twetten, dans une étude très détaillée de près de 
70 pages, suit pas à pas l’interprétation que fait Aver-
roès de cet argument dans son Grand commentaire de 
la Physique, qui ne subsiste, dans sa version complète, 
que dans sa traduction latine et hébraïque. Twetten 
prend également en compte le Grand commentaire 
de la Métaphysique et les traités réunis sous le titre De 
substantia orbis. Cette analyse lui permet d’établir que 
des prémisses énoncées par Aristote en Physique VII 
et VIII, le Cordouan conclut à l’existence d’un moteur 
qui se meut lui-même. 

Averroès part de Physique VII 2-3  pour établir la 
proposition suivante : tout moteur extérieur est un 
corps qui est à la même place que ce qu’il meut. Ainsi, 
si tous les moteurs extérieurs sont des corps qui sont 
un avec ce qu’ils meuvent, et que tous les corps sont 
mus pendant qu’ils meuvent, alors, la prémisse (3) 
suit : tout moteur externe doit être un moteur mû. 
De plus, si tout moteur externe est un moteur qui 
est mû, alors, soit il en résulte une impossibilité – la 
traversée d’une grandeur infinie – soit il y aura une 
première chose qui se meut soi-même, par un moteur 
intrinsèque. L’interprétation d’Averroès – comme 
l’établit Twetten – trouve un fondement textuel 
dans un passage d’Aristote, Physique VIII, 5 256 a 33 
b1-3 ainsi que dans un texte du Motu animalium qui 
dépend de Physique VIII 7, 261 a 25-26. 

Le projet de la seconde partie du chap. 5 aux 
yeux d’Averroès est d’affirmer l’existence d’une pre-
mière chose qui est mue, et qui se meut elle-même 
par le biais d’une de ses parties qui est immobile. La 
spécificité de la lecture averroïste de l’argument du 
premier moteur prend sa source dans la conclusion 
qu’il porte en tant que physicien sur le fait que le 
changement reste globalement inexpliqué tant qu’il 
n’est pas relié à un premier moteur qui fait partie 
d’un tout qui se meut lui-même. Étant donné que la 
physique aboutit à la démonstration de l’existence de 
ce moteur (corps céleste) mû par lui-même, cela pose 
la question de la nature du rapport entre ce corps et 
ce qui le meut de façon intrinsèque.  

Ainsi, Averroès va établir trois distinctions cru-
ciales : 1) il différencie la relation du moteur à son 
corps dans les choses terrestres et dans les choses cé-
lestes ; 2) il affirme ensuite que les sphères célestes ne 
se meuvent pas seulement elles-mêmes, mais qu’elles 
se meuvent elles-mêmes dans un sens plus strict que 
cela n’est le cas pour les animaux. Le mouvement des 
animaux dépend d’une cause qui leur est extérieure, 
alors que ce qui meut les sphères célestes est un 
mouvement interne, de telle sorte qu’elles peuvent 
se mouvoir elles-mêmes de manière continue et éter-
nelle. Averroès va désigner ce moteur comme étant 
l’âme et l’âme n’est dite des animaux et des sphères 
célestes que dans un sens équivoque ; 3) la troisième 
distinction consiste pour Averroès à différencier ce 
qu’est le mouvement per accidens dans le cas des 
sphères célestes et des choses terrestres. Dans le cas 
des choses terrestres qui se meuvent elles-mêmes, 
l’âme entre dans la définition du sujet comme forme 
pour la matière, alors que dans le cas des choses cé-
lestes, les corps n’entrent pas dans la définition des 
âmes célestes. Les âmes célestes sont mues entraînées 
par le mouvement des sphères externes. 

Ainsi pour Averroès, Physique VII et VIII 1-6 
concluent à l’existence d’un premier moteur conçu 
comme une partie absolument immobile au sein d’un 
tout qui se meut lui-même. 

Dans son commentaire du chap. x, Averroès 
poursuit sa description de la nature du premier 
moteur qu’il définit comme immatériel et subsistant 
par soi. Twetten examine alors le commentaire du 
Cordouan en distinguant deux parties, l’une relative à 
l’argument de la puissance infinie, l’autre à la location 
du premier moteur. 

Ce premier moteur a une puissance infinie, ce 
qui n’empêche pas qu’il soit le moteur prochain du 
ciel. Averroès suggère donc que ce premier moteur 
soit la « première cause » en faisant référence à Dieu. 
Twetten complète son étude par des passages du 
De substantia orbis (chap. 2-3-4). Averroès y évoque, 
pour la première fois, une puissance céleste proche 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) J.-B. Brenet (éd.): Averroès et les Averroïsmes juif et latin. Actes du colloque international (Paris, 16-18 juin 2005)., recensé par Meryem Sebti
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 24 – 2008	 41

qui se meut par le biais du désir éprouvé pour une 
intelligence séparée. Alors que la première est source 
d’une puissance finie, la seconde est la cause d’un 
mouvement infini dans le temps. C’est la seconde 
qui est identifiée au moteur absolument immobile 
de Physique VIII, 10.  Ce passage trouve écho dans 
une discussion du Grand Commentaire de Métaphy-
sique Lambda qu’étudie Twetten. Tel qu’Averroès lit 
Metaphysique Lambda, le fait de parvenir au chap. 6 
à l’affirmation de l’existence d’un moteur dénué de 
puissance et de matière équivaut à parvenir à l’exis-
tence d’une substance séparée qui meut l’âme céleste 
en tant qu’elle est l’objet de son désir. 

La difficulté de la position d’Averroès sur la na-
ture des moteurs tient, d’une part, au fait qu’il y a bien 
une distinction formelle entre deux principes, agent 
et patient, et que, d’autre part, le principe patient, 
« âme par homonymie », est toujours, lorsqu’il s’agit 
du corps céleste, identique en essence à l’agent parce 
que l’acte par lequel le corps est mû est éternellement 
parfait et achevé. Twetten rattache cette doctrine 
de la dualité céleste au schème émanationiste de la 
cosmologie avicennienne. Averroès a emprunté à Avi-
cenne une théorie dualiste pour expliquer pourquoi 
il existe deux moteurs célestes, mais il l’a transformée 
en une théorie de la dualité transcendante. On peut 
regretter toutefois que Twetten n’ait pas donné l’ar-
rière-fond historique de cette question en évoquant 
les thèses d’Alexandre et la cosmologie néoplatoni-
cienne, en particulier celle de Simplicius. Cela aurait 
permis de mieux appréhender la spécificité de la 
position d’Averroès. 

Averroès a en effet une interprétation parti-
culière d’Alexandre. Pour Averroès, la « nature » du 
corps céleste est une perfection séparée de son sujet 
(ce n’est pas une forme immanente comme le pense 
Alexandre). Elle est distincte d’une certaine manière 
de l’intelligence en acte de la sphère : cette dernière 
est ce par quoi le corps est toujours et éternellement 
mû par sa cause, tandis que la « nature » de la sphère 
est ce en vertu de quoi le corps pris en lui-même a la 
possibilité de ne pas être mû (bien que naturellement, 
dans le cas des corps célestes, le mouvement soit 
toujours éternellement en acte). Bien que le moteur 
du corps céleste soit toujours en acte, il présente 
ainsi un certain dédoublement entre intelligence en 
acte et intelligence en puissance. Cette puissance, 
qui constitue « la nature » du corps céleste, est ce 
qu’Averroès appelle parfois « âme », tout en  précisant 
qu’il s’agit d’une âme par homonymie, et il l’assimile 
explicitement dans le commentaire du De anima à 
l’intellect en puissance de l’homme. Bien que l’une 
et l’autre soient des perfections premières non mé-
langées au corps céleste ou au corps humain, dans le 
cas de l’homme, cette perfection culmine – comme 

faculté-puissance – au sommet d’une hiérarchie de 
faculté corporelle tandis que, dans le cas des corps 
célestes, elle lui est attachée de façon immédiate. Elle 
n’est pas soumise à un processus d’actualisation gra-
duelle, qui se réalise avec la coopération des formes 
corporelles provenant du sens et de l’imagination. 
On peut regretter que Twetten n’ait pas donné un 
aperçu de la doctrine noétique d’Averroès. Cela eût 
éclairé de manière significative ses explications sur la 
nature du moteur céleste. 

Pour conclure, Twetten établit que, dans le cadre 
de l’interprétation d’Averroès, l’affirmation d’une 
animation céleste est inévitable pour l’argument du 
premier moteur étant donné qu’il pose comme pré-
misse que tout moteur externe doit être un moteur 
qui se meut. Le refus d’une série infinie de moteurs 
mus conduit à l’affirmation de l’existence d’un pre-
mier moteur qui se meut lui-même – par le biais de 
son âme. Cette affirmation fournit la pièce centrale 
autour de laquelle le puzzle est articulé. Ainsi, souli-
gne Twetten, grâce à Averroès, l’invention d’une âme 
immatérielle et non hylémorphique, qui ne subsiste 
pas dans la sphère, l’origine intrinsèque de la rotation 
perpétuelle, est garantie. Ce n’est qu’en Physique VIII, 
10, après avoir développé l’argument de la puissance 
infinie, que l’âme est écartée, puisque sa puissance 
est finie en tant qu’elle est dans un corps, au profit de 
l’intelligence, qui en aucun cas ne peut être dans un 
corps. Ce premier moteur sera, dans la Métaphysique, 
ce qui meut en tant qu’il est une forme et une fin 
désirée par les âmes célestes.

Dans son article « The Evolution of the Intro-
duction in Averroes’ Commentaries : a Preliminary 
Study » (p.141-150), Ruth Glasner énonce l’hypothèse 
selon laquelle l’introduction du Grand Commentaire 
de la Physique d’Averroès est une addition tardive. Elle 
pense que l’introduction du Petit Commentaire ainsi 
que le colophon du Moyen Commentaire ont égale-
ment été révisés. Après avoir établi une distinction 
entre les introductions internes, à savoir l’interpré-
tation par Averroès des introductions d’Aristote, et 
les introductions externes, ajoutées par Averroès 
lui-même, Glasner fait un rapprochement entre 
l’usage de préfacer les textes commentés tel qu’il est 
pratiqué par Averroès de l’usage en pratique à l’École 
d’Alexandrie. Averroès aurait pris connaissance de ce 
procédé au travers des ouvrages de Fārābī, qui dans 
son commentaire au De interpretatione distingue 8 
étapes dans une introduction. 

Glasner annonce qu’elle est en mesure de dé-
montrer, dans un ouvrage à paraître, qu’à la fin de 
sa vie, alors qu’il a un intérêt accru pour la tradition 
grecque tardive, Averroès a entrepris de réécrire 
l’introduction de son Grand Commentaire de la Phy-
sique. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) J.-B. Brenet (éd.): Averroès et les Averroïsmes juif et latin. Actes du colloque international (Paris, 16-18 juin 2005)., recensé par Meryem Sebti
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 24 – 2008	 42

Elle esquisse ensuite une brève revue des intro-
ductions des divers types de commentaires, Petits, 
Moyens, Grands. Selon elle, au moins deux intro-
ductions de Petits commentaires ont été revues par 
Averroès, celle du Petit Commentaire de la Physique 
et celle du Petit Commentaire de la Métaphysique. 
Un indice constitue pour elle le fait qu’al-Ġazālī 
est cité dans l’introduction du Petit et du Moyen 
commentaire de la Physique, mais nulle part dans le 
corps du texte. Le contexte de ces introductions est 
polémique, caractéristique selon Glasner, de la fin de 
la vie d’Averroès. 

Le cas de l’introduction au Petit Commentaire 
de la Métaphysique est encore plus remarquable 
selon Glasner. Bien que la collation qu’elle a effec-
tuée des manuscrits du Caire et de Madrid ni leur 
comparaison avec la traduction hébraïque de Moise 
Ibn Tibbon n’aient rien pu démontrer, la division de 
l’introduction en sept parties, plaquée sur une pre-
mière phrase introductive, qui, conformément aux 
introductions caractéristiques des petits commen-
taires, annonce simplement l’intention d’expliquer le 
but de l’ouvrage, indique selon Glasner que le texte 
a été remanié. 

Quant aux introductions des Commentaires 
Moyens du De generatio et corruptione, du De inter-
pretatione, de la Métaphysique, des Premiers et des 
Seconds analytiques, certaines commencent par des 
phrases qui concernent soit tout le commentaire soit 
seulement une de ses parties, comme cela est typique 
des moyens commentaires. Le Commentaire des To-
piques est le seul où est attesté qu’une introduction 
a été ajoutée après l’achèvement de l’ouvrage.

Glasner examine ensuite le cas des Grands 
Commentaires. Aucune des traductions latines du 
xiiie (Physique, De caelo, De anima, Métaphysique) 
ne contient d’introduction. En revanche, les traduc-
tions hébraïques du xive (2nd Analytiques, Physique, 
Métaphysique) contiennent des introductions. 
Lorsqu’Averroès a écrit ses Grands Commentaires 
au De anima et à la Physique, il utilisait encore la 
méthode des introductions internes de ses moyens 
commentaires. Ainsi, le commentaire I du De anima 
constitue une introduction qui explique quels sont 
le statut, l’utilité et le but de l’ouvrage. Mais en plus 
de l’introduction interne, la traduction hébraïque du 
xvie (traduite du latin) a une introduction externe. 
Le traducteur a pu consulter des sources qui ne nous 
sont pas parvenues. La traduction en hébreu du 
Grand commentaire de la Physique a une introduction 
complète développée en huit points (absente de la 
traduction latine du xiiie). Cette introduction semble 
être un ajout tardif. Physique I est déjà conçue comme 
une introduction à l’ensemble du commentaire. Par 
ailleurs, l’introduction externe reprend des éléments 

déjà présents dans l’introduction interne. L’analyse de 
Glasner montre que l’introduction interne a été rédi-
gée avant l’introduction externe. Glasner, dans une 
rapide esquisse, montre que toutes les introductions 
des grands commentaires sont soit des additions 
tardives soit des révisions. 

Les hypothèses de Glasner sont fort intéressan-
tes et seraient d’un intérêt considérables pour les 
études rushdiennes. Cet article ne donne malheureu-
sement pas les moyens de les fonder. Il faut attendre 
son ouvrage à paraître sur la question pour pouvoir 
reconsidérer la chronologie des introductions aux 
commentaires d’Averroès comme elle le suggère. 

Dans son article « Averroès sur l’intellect comme 
cause agente et cause formelle et la question de 
la jonction » (p. 77-110), qui sera complété par un 
second volet à paraître, Marc Geoffroy propose une 
analyse dense de la thèse averroïste de la jonction 
dans son lien avec la doctrine noétique de l’intellect 
conçu comme cause agente et formelle.

Geoffroy replace les réflexions d’Averroès dans le 
cadre des débats historiques qui les ont en partie sus-
citées. D’une part, l’opposition aux soufis qui dénient 
aux hommes la possibilité d’atteindre la béatitude 
par la pleine réalisation de leur faculté intelligible – 
atteinte selon les falāsifā lorsque l’homme s’identifie 
en essence avec les intelligences séparées ; d’autre part, 
la volonté de réfuter – à la suite d’Avempace – un 
passage tiré du commentaire d’al-Fārābī sur l’Éthique 
à Nicomaque selon laquelle la seule félicité possible 
serait offerte à l’homme dans la cité et non dans une 
existence autre que sensible (il s’agit là d’un contre-
sens sur la pensée d’al-Fārābī qui a eu cependant un 
impact profond sur la pensée d’Averroès et de son 
prédécesseur). Averroès critique cette position dans 
le Grand Commentaire au De anima ainsi que dans 
l’Épître sur la possibilité de la jonction. 

C’est Fārābī qui fournit selon Geoffroy la ligne 
directrice de l’argumentation d’Averroès sur la pos-
sibilité de la jonction : il s’agit en effet de montrer 
« contre lui » comment l’intellect agent est « cause 
formelle » de l’homme tout comme il en est cause 
agente.

Lorsque Averroès s’attache à démontrer la 
possibilité d’une jonction avec l’intellect, il distin-
gue deux modes de causalité exercées par l’intellect 
agent sur l’humain : la causalité agente et la causalité 
formelle (et également finale). L’intellect est cause 
agente de l’actualisation des formes de l’imagination, 
intelligibles en puissance, comme la lumière agit sur 
les couleurs par l’intermédiaire du diaphane. L’intel-
lect « matériel » substrat de la pensée est considéré 
comme analogue au diaphane. La lumière est res-
ponsable tant de l’actualisation des couleurs que 
de celle du milieu lui-même, le diaphane. Tant que 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) J.-B. Brenet (éd.): Averroès et les Averroïsmes juif et latin. Actes du colloque international (Paris, 16-18 juin 2005)., recensé par Meryem Sebti
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 24 – 2008	 43

l’homme pense les intelligibles matériels, il ne « voit » 
pas la lumière, mais les objets éclairés par la lumière, 
celle-ci faisant office de cause agente. Le substrat de 
l’intelligence humaine, lorsque son contenu vient 
à coïncider avec l’ensemble de la réalité intelligible, 
est susceptible d’avoir « la lumière » elle-même pour 
objet, l’intellect devenant « forme pour elle », à la 
manière dont la lumière est dans le diaphane.  C’est 
au stade de l’actualité parfaite, lorsque l’intellect 
humain a l’intellect agent également pour « forme 
et fin », que les deux causalités (agente ; formelle et 
finale) coïncident.  C’est dans cette coïncidence que 
consistent la fin ultime de l’homme et son bonheur 
parfait. 

À la suite de son interprétation d’un passage 
du De intellectu d’Alexandre, Averroès considère 
que pour l’intellect agent être cause agente et cause 
formelle constitue pour lui deux actes différents et 
non un même acte qui porte sur une chose et puis 
sur une autre. Dans L’épître sur la possibilité de la 
jonction et dans le GC de la Métaphysique, Averroès 
ne professe pas la même thèse quant au statut de 
l’intellect matériel et de l’intellect en habitus et de 
leur rapport avec l’intellect agent. Dans la première, 
il établit que l’intellect en habitus est en quelque 
sorte aboli pour faire place à l’acte pur de l’intelli-
gible dans son substrat. Il en est ainsi parce que le 
premier est le substrat et le second la forme (bien 
qu’à proprement parler, ce soit l’intellect matériel 
qui est le substrat de l’intellect agent). Dans le GC 
de la Métaphysique, l’état de perfection dernière n’est 
plus conçu par Averroès comme la cessation de l’acte 
généré et corruptible par lequel l’intellect agent est 
joint au matériel. Il établit une distinction entre l’acte 
de notre intellect, qui est corruptible et son essence 
qui n’est pas corruptible. Geoffroy montre que cette 
discordance n’est qu’apparente. En effet l’intellect en 
habitus de L’épître sur la possibilité de la jonction est 
en définitive conçu comme l’acte, encore distinct de 
l’essence, de l’intellect agent. 

Tant que l’actualité en l’homme est imparfaite, 
cette dualité subsiste, puisque l’intellect est présent 
a) selon une modalité où son acte ne coïncide pas 
avec son essence, comme cause agente et extérieure 
de ce que produit notre activité discursive et b) selon 
une modalité ou notre acte est l’intellect comme 
forme pour nous.  Averroès reprend ici la distinction 
d’Alexandre entre l’intellect agent considéré comme 
acquis par nous et en lui-même extérieur ; distinction 
qui fait suite à la présentation de l’intellect en habitus 
qui est en acte non par lui-même, mais par son agent. 
L’intellect agent est en acte par sa propre nature. Mais 
Averroès en tire des conséquences différentes de celle 
d’Alexandre : pour ce dernier, l’agent – contrairement 
à l’habitus - n’est pas une partie de notre âme et son 

acquisition demeure la réalisation de quelque chose 
d’extrinsèque. Averroès considère, lui, que l’intellect 
agent est toujours d’une certaine manière acquis 
(forme pour nous) en tant que son acte coïncide en 
partie avec son essence. C’est l’identité seulement 
partielle de l’intellect humain avec l’intellect agent 
qui maintient celui-ci « à l’extérieur ».  Dans un pas-
sage de GC De an., Averroès explique que lorsque 
l’intellect est purement en puissance, l’agent est 
forme purement en puissance ; lorsqu’il est partiel-
lement en puissance et partiellement en acte, l’agent 
est partiellement sa « forme ». Lorsqu’enfin notre 
intellect est purement agent, l’agent en est la forme. 

La jonction avec l’intellect séparé repose sur 
la possibilité que l’intellect agent soit toujours déjà 
forme pour nous, y compris lorsque cette possibilité 
n’est aucunement actualisée. L’actualisation de l’in-
tellect tient à ce que l’agent devient graduellement 
forme en acte de ce dont il est forme en puissance. Il 
n’y a pas deux objets de l’intellection : nous n’intelli-
geons pas d’abord les choses matérielles puis l’intelli-
gence séparée ; ce que nous intelligeons est toujours 
l’intellect. C’est donc la jonction qui est cause de 
notre intellection et non notre travail sur des formes 
imaginées qui est la cause de la jonction. 

Averroès reproche à Avempace de considérer 
qu’il y a un même acte d’intellection qui porte suc-
cessivement sur les intelligibles matériels et sur la 
substance séparée. Il oppose un  autre modèle : il y a 
deux actes du même intellect qui est d’une part cause 
agente et d’autre part cause formelle, correspondant 
respectivement à sa perfection première et à sa per-
fection dernière. Notre forme générée, perfection 
première, est à son tour le substrat dans lequel se 
réalise l’intellect agent comme « notre forme » et 
perfection dernière. 

Dans la seconde partie de son article, Geoffroy 
examine ce que signifie, d’un point de vue purement 
étiologique pour l’intellect, être cause agente ou 
formelle. Averroès ne le précise qu’une fois (dans un 
texte conservé en  hébreu dans le commentaire sur le 
Qohelet par Samuel Ibn Tibbon).  Ce texte commence 
par poser que la possibilité de la jonction dépend de 
savoir si l’intellect agent est cause « en tant que forme 
et fin », comme les intellects séparés pour les âmes 
des sphères ou « cause seulement sur le mode de la 
cause agente et motrice, comme le sont les moteurs 
naturels ». Les êtres naturels possèdent en eux-mêmes 
une matière déterminée, une forme déterminée et 
une fin déterminée ; dès lors, les moteurs naturels 
ne sont que cause agente de ce qu’ils meuvent. Si 
donc il y a un être mû par sa cause « à la fois comme 
agent et comme forme », cet être n’a pas la forme 
d’un être généré et corruptible, caractérisé par un 
substrat matériel qui possède les trois dimensions 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) J.-B. Brenet (éd.): Averroès et les Averroïsmes juif et latin. Actes du colloque international (Paris, 16-18 juin 2005)., recensé par Meryem Sebti
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 24 – 2008	 44

en puissance avant de les avoir en acte, ce pourquoi 
il reçoit alternativement les formes contraires.

Si donc l’intellect matériel de l’homme a aussi 
l’agent comme « forme et fin » c’est que, tout comme 
la forme du corps céleste, il n’est pas une forme 
matérielle contrairement à toutes les autres facultés 
de l’âme (végétative, sensitive, imaginative) mais 
qu’il est « séparé de son sujet ». L’intellect n’atteint 
sa perfection par aucune forme. C’est la raison pour 
laquelle il peut s’identifier en essence avec son agent 
et avoir cet acte pour substance, comme les formes 
des sphères. 

Il y a cependant une différence : dans le cas de 
l’intelligence des sphères, c’est toujours et éternel-
lement qu’est à l’œuvre cet acte de l’agent comme 
« forme et fin » ; dans le cas de l’intellect humain, 
c’est seulement après que l’agent a cessé d’œuvrer, 
de manière extrinsèque, à l’achèvement de l’intellect 
spéculatif. Les formes par lesquelles les formes céles-
tes s’identifient à l’agent et opèrent l’acte propre de 
celui-ci leur appartiennent par essence. Ce n’est pas 
le cas de l’homme qui, s’il possède l’intelligence, la 
possède à un autre titre, en raison d’une âme intel-
lective dont l’intellect est une faculté. 

Les formes de l’âme s’organisent selon un ordre 
hiérarchique qui considère chaque faculté comme 
le substrat d’une autre qui – suivant Aristote (DA 
II, 4) – ne peut exister sans elle, tandis que celle-ci 
peut exister seule dans un animal qui ne posséderait 
que celle-ci. L’intellect agent est la perfection de 
l’intellect matériel en tant que celui-ci possède déjà 
en acte tous les intelligibles spéculatifs, en cela il est 
le terme ultime dans la continuité de la hiérarchie 
des formes. 

L’utilisation de sources peu exploitées dans le ca-
dre d’une étude doctrinale de la noétique d’Averroès, 
comme l’Épître sur la possibilité de la jonction (traité 
conservé uniquement en hébreu dans trois commen-
taires médiévaux par Moïse de Narbonne et Joseph 
ben Shem Tov dont Geoffroy prépare avec Colette 
Sirat une édition avec traduction française, rétro-
version arabe et commentaire) ou le commentaire 
sur le Qohelet par Samuel Ibn Tibbon, l’inscription 
de la pensée d’Averroès dans le milieu historique et 
polémique qui en a nourri l’orientation ainsi que le 
rapprochement entre la noétique d’Averroès et ses 
doctrines cosmologiques ont permis à M. Geoffroy 
d’éclairer d’un jour nouveau l’un des aspects les plus 
difficiles de la pensée d’Averroès. 

Dans son article « Aristote et le Coran dans 
le Kitāb al-Kašf ʿan manāhiǧ al-adilla d’Averroès » 
(p. 193-214), Barbara Canova présente une lecture 
inédite de l’un des ouvrages les plus difficiles d’accès 
d’Averroès, le Kitāb al-Kašf ʿ an manāhiǧ al-adilla. Par 
une étude minutieuse de ce texte, elle parvient à 

montrer que le manque d’homogénéité et de rigueur 
qui lui a été parfois reproché n’est qu’apparent. Elle 
démontre qu’il s’agit au contraire d’un texte rigoureu-
sement construit qui, faisant appel à l’apprentissage 
par cœur de ses destinataires, ne leur donne que l’in-
cipit des citations extraites du Coran, de la tradition 
musulmane et du kalam, ainsi que celle des textes 
d’Aristote. Cet ouvrage, loin d’être un compendium 
un peu confus adressé à la masse – comme cela a 
été dit parfois – s’inscrit pleinement dans le projet 
philosophique d’Averroès qui cherche à reconduire 
la vérité religieuse et la vérité philosophique à un 
dénominateur commun. Le Kašf témoigne de la 
volonté d’Averroès d’introduire dans les débats 
propres au kalam classique les règles de la pensée 
apodictique, culminant, selon le Cordouan, dans les 
doctrines d’Aristote. 

Pour éclairer la méthode utilisée par Averroès 
dans le Kašf, Canova étudie un exemple précis : 
le refus par Averroès de l’allégorisation par les 
mutakallimūn des mentions d’une direction « vers le 
haut » s’agissant de Dieu. Les mutakallimūn considè-
rent que l’évocation d’une direction s’agissant de Dieu 
renvoie nécessairement à le doter d’une corporéité. 
La réfutation de la doctrine des mutakallimūn se fait 
en plusieurs temps : 

a) rupture du lien nécessaire entre direction 
et lieu ;

b) preuve qu’au-delà de la dernière sphère il n’y 
a pas de corps ;

c) preuve qu’au-delà de la dernière sphère il n’y 
a pas de vide ;

d) preuve qu’au-delà de la dernière sphère se 
trouve l’être spirituel le plus parfait.

Canova reconstruit alors minutieusement le 
raisonnement d’Averroès, montrant que derrière 
chaque allusion parfois vague à Aristote se trouve un 
texte bien précis du Stagirite, qui fournit l’armature 
démonstrative sur laquelle le Cordouan fonde sa 
réfutation. Il s’agit de passages de la Physique, de la 
Métaphysique et du De caelo. Ainsi, le Kašf puise dans 
le De caelo tous les arguments nécessaires pour prou-
ver que l’on peut établir que Dieu a comme attribut 
d’être « en haut » ce qu’atteste le Coran. 

S’agissant de la démonstration de l’unicité divine, 
le Kašf développe la question en deux parties ; la pre-
mière propose une méthode présentée comme à la 
fois coranique et rationnelle pour obtenir la convic-
tion de la véridicité du dogme. La seconde dénonce 
la fausseté de la méthode ashʿarite. 

Le nœud de l’argument d’Averroès est tiré de 
la Physique d’Aristote (202 a 32-35) : de deux mou-
vements provenant de deux moteurs de la même 
espèce devraient se produire dans le substrat mû 
deux altérations différentes. Ainsi, de deux actes 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) J.-B. Brenet (éd.): Averroès et les Averroïsmes juif et latin. Actes du colloque international (Paris, 16-18 juin 2005)., recensé par Meryem Sebti
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 24 – 2008	 45

de créations, devraient résulter deux mondes. L’ar-
gument se poursuit par l’absurde : deux principes 
identiques ne peuvent produire que deux choses 
identiques, il suffit de constater qu’il n’y a dans la 
réalité qu’un seul produit de cette sorte (le monde) 
pour démontrer qu’il n’y a qu’un seul principe qui l’a 
causé. Canova montre qu’Averroès emprunte à Aris-
tote non seulement son argumentation logique, mais 
aussi l’explication utilisée dans les dernières lignes du 
livre Lambda de la Métaphysique pour invoquer la 
nécessité d’un principe unique. 

Cet article conclut sur ce qu’il a parfaitement 
mis à jour, à savoir l’échange intertextuel complexe 
qui intervient entre Coran, tradition aristotélicienne 
et kalam dans le Kašf. Le Kašf, tel que le lit Canova, 
illustre parfaitement le credo d’Averroès selon lequel, 
lorsque l’interprétation du texte sacré est nécessaire, 
l’art apodictique est le seul à pouvoir la pratiquer 
en garantissant une lecture véridique du message 
divin. 

Dans son article « Al-Farabi, Averroès : conversa-
tion et démonstration » (p. 151-160), Ali Benmakhlouf  
présente une interprétation originale et féconde de 
la fonction de la logique chez les philosophes arabes, 
en particulier al-Fārābī et Averroès. Ces derniers, dans 
la continuité de l’ouvrage de Tawḥīdī, Plaisir et convi-
vialité – qui met à l’épreuve de la conversation des 
grammairiens, des théologiens,  des logiciens sur des 
sujets abstraits comme la création du monde, l’utilité 
de la logique, etc. – ne conçoivent pas seulement la 
logique dans son aspect strictement démonstratif, 
mais ont inscrit la pratique démonstrative dans les 
pratiques discursives en usage. 

Pour Benmakhlouf, cette conception de la logi-
que doit être interprétée dans la continuité du travail 
d’harmonisation entrepris par les philosophes arabes 
entre Platon et Aristote, dans la mesure où dans l’Or-
ganon même est inscrite la structure éducative de la 
République qui fait place aux chants, fêtes, louanges 
et hymnes. 

À partir d’al-Fārābī et d’Averroès, Benmakhlouf 
propose un parcours des raisonnements où l’impli-
cite a une part importante et que seule la conversa-
tion permet de ne pas considérer comme tronqués. Il 
étudie deux exemples, celui des « prédicats isolés ou 
réunis » analysé par Averroès et celui des syllogismes 
composés qui sont les syllogismes tronqués dont 
parle al-Fārābī dans le Livre du petit syllogisme. 

Dans le premier cas, Benmakhlouf analyse l’inter-
prétation de la doctrine aristotélicienne des prédicats 
isolés ou réunis par Avicenne et sa réfutation par 
Averroès. Pour Avicenne – ce que conteste Aver-
roès – lorsqu’Aristote traite des prédicats isolés ou 
réunis, il traite également des significations altérées 
qui se produisent par accident dans la conversation. 

Averroès se charge de rétablir la logique d’Aristote 
en faisant une distinction de taille : la question des 
prédicats engage certes de l’implicite, du tacite mais 
non du malentendu.

Dans le deuxième cas, la controverse menée 
par Averroès pose le problème de la réception de la 
logique d’Aristote. Al-Fārābī est soucieux de faire se 
rencontrer la culture savante et la culture des lieux 
communs biens connus de son temps. Ainsi, adapter 
et commenter Aristote ne consiste pas à l’imiter et à 
reprendre ses exemples, mais à les adapter de sorte 
qu’ils soient parlants pour les Arabes de la Bagdad 
du xe siècle. La fonction de l’usage revient au pre-
mier plan, mais elle n’a pas la même fonction que 
celle qu’Avicenne lui reconnaîtra : il ne s’agit pas de 
rendre compte de la logique sous-jacente à l’usage, 
mais d’adapter la règle logique d’Aristote à l’usage. 
Al-Fārābī propose en somme d’ajuster une règle à un 
usage, sans renoncer ni à la nécessité et à l’universalité 
de la règle, ni à sa mise en contexte. Une règle ne perd 
pas sa force en se contextualisant. Elle ne perd que 
son abstraction. Ainsi la question des syllogismes 
composés illustre à la fois l’idée d’une proposition 
comme schéma de preuve et la contextualisation de 
la logique d’Aristote. En partant comme Aristote du 
problème de la réduction des syllogismes imparfaits 
aux syllogismes parfaits par le biais de la conversion 
des prémisses, al-Fārābī pose explicitement le pro-
blème logique de l’adjonction ou de la suppression 
d’un élément dans le raisonnement. Or comment sa-
voir si ce retranchement ou cette adjonction sont un 
réquisit de la démonstration ou de la conversation ? 
Le problème est de taille car les syllogismes ne se 
présentent pas toujours selon les figures répertoriées 
par Aristote. L’ordre d’expositions des syllogismes 
aristotéliciens avec le dénombrement des syllogis-
mes parfaits, le recensement des syllogismes de la 
première figure, le recensement des syllogismes de 
la deuxième et de la troisième figure où, en opérant 
une conversion des prémisses, on parvient à retrouver 
l’axiomatique formée par les syllogismes de la pre-
mière figure, cet ordre d’exposition est doctrinal, mais 
il ne se retrouve pas ainsi dans la conversation où il 
est cependant sous-jacent. Les rapports logiques sont 
présents dans la conversation, mais ils sont masqués 
par les exigences de celle-ci. Dans nos conversations, 
le syllogisme est omniprésent ; il nous appartient de 
le retrouver. Quand la restitution du raisonnement 
réussit, autrement dit quand, derrière un énoncé pris 
dans la conversation courante, on parvient à recons-
tituer le raisonnement qui le sous-tend, on rencontre 
un  problème de taille : on perd l’économie du lan-
gage sur laquelle repose toute conversation. Celle-ci 
utilise des raisonnements tronqués pour la réussite 
de l’échange et de la communication. Al-Fārābī va 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) J.-B. Brenet (éd.): Averroès et les Averroïsmes juif et latin. Actes du colloque international (Paris, 16-18 juin 2005)., recensé par Meryem Sebti
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 24 – 2008	 46

prendre pour exemple une question très débattue 
de son temps, celle de l’éternité du monde. Al-Fārābī 
explique qu’il faut une méthode : toute la philosophie 
tourne autour de la question « en tant que » et « sous 
un certain rapport » sans laquelle, toute philosophie 
serait vaine. L’application de cette méthode ainsi que 
celle de la réduction du raisonnement sont alors 
appliquées à l’énoncé « le monde est créé ». Al-Fārābī 
montre que cet énoncé est équivalent à sept syllo-
gismes : cela indique combien la conversation écarte 
tout allongement de discours à partir d’un implicite 
structurel.

L’analyse de ces textes d’Averroès et d’al-Fārābī 
a permis à Benmakhlouf de montrer comment, pris 
dans la nécessité de transmettre, les philosophes 
arabes ont dû inscrire la pratique démonstrative dans 
les pratiques discursives en usage. La conversation 
intéresse ainsi le logicien à divers titres, que ce soit à 
la manière d’Avicenne qui est sensible aux altérations 
de significations qui se produisent de locuteur à locu-
teur et dont le logicien doit rendre compte de façon 
descriptive, ou à la manière d’al-Fārābī et d’Averroès 
qui, écartant toute altération de la signification, 
s’engagent dans la restitution logique des pratiques 
conversationnelles.

Meryem Sebti 
CNRS - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) J.-B. Brenet (éd.): Averroès et les Averroïsmes juif et latin. Actes du colloque international (Paris, 16-18 juin 2005)., recensé par Meryem Sebti
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	Accueil
	BCAI – sommaires
	tome 24 – 2008
	tome 23 – 2007
	tome 22 – 2006
	tome 21 – 2005
	tome 20 – 2004
	tome 19 – 2003
	tome 18 – 2002
	tome 17 – 2001
	tome 16 – 2000
	tome 15 – 1999
	tome 14 – 1998
	tome 13 – 1997
	tome 12 – 1996
	tome 11 – 1994
	tome 10 – 1993
	tome 9 – 1992
	tome 8 – 1992
	tome 7 – 1990
	tome 6 – 1989
	tome 5 – 1988
	tome 4 – 1987
	tome 3 – 1986
	tome 2 – 1985
	tome 1 – 1984




