| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

[l. ISLAMOLOGIE, DROIT,

Averroés et les averroismes juif et latin.
Actes du colloque international
(Paris, 16-18 juin 2005), édités par ).-B. Brenet.

Turnhout, Brepols, 2007, 367 p.
ISBN: 978-2503527420

Ce volume d’actes contient plusieurs articles
d’'une grande qualité scientifique. Dans ce compte
rendu, j'ai préféré m’attacher a analyser en détail
certains d’entre eux plutot que de les survoler tous.
Ayant d( effectuer un choix, jai retenu ceux dont la
perspective, flit-elle parfois polémique, me semble
renouveler le champ des études rushdiennes.

Dans son article « Averroes’ Prime Mover
Argument» (p.9-75), David Twetten entreprend une
relecture minutieuse du commentaire par Averroes
des chapitres VII et VIII de la Physique d’Aristote.
Twetten revient sur le fait qu’Averroes ne conclut pas
I'argumentation d’Aristote par l'affirmation de l'exis-
tence d'un premier moteur immobile. Pour Averroes,
Dieu n'est pas la cause immeédiate efficiente du mou-
vement du ciel a laquelle concluent ces prémisses.

Twetten, dans une étude tres détaillée de prés de
70 pages, suit pas a pas l'interprétation que fait Aver-
roés de cet argument dans son Grand commentaire de
la Physique, qui ne subsiste, dans sa version compléte,
que dans sa traduction latine et hébraique. Twetten
prend également en compte le Grand commentaire
de la Métaphysique et les traités réunis sous le titre De
substantia orbis. Cette analyse lui permet d'établir que
des prémisses énoncées par Aristote en Physique VII
et VIII, le Cordouan conclut a l'existence d’'un moteur
qui se meut lui-méme.

Averroés part de Physique V11 2-3 pour établir la
proposition suivante: tout moteur extérieur est un
corps qui est a la méme place que ce qu'il meut. Ainsi,
si tous les moteurs extérieurs sont des corps qui sont
un avec ce qu'’ils meuvent, et que tous les corps sont
mus pendant qu’ils meuvent, alors, la prémisse (3)
suit: tout moteur externe doit étre un moteur mda.
De plus, si tout moteur externe est un moteur qui
est mQ, alors, soit il en résulte une impossibilité — la
traversée d’'une grandeur infinie — soit il y aura une
premiére chose qui se meut soi-méme, par un moteur
intrinseque. Linterprétation d’Averroés — comme
I'établit Twetten — trouve un fondement textuel
dans un passage d’Aristote, Physique VIII, 5 256 a 33
b1-3 ainsi que dans un texte du Motu animalium qui

dépend de Physique VIIl 7,261 a 25-26.
|

Le projet de la seconde partie du chap.5 aux
yeux d’Averroes est d'affirmer l'existence d’'une pre-
miére chose qui est mue, et qui se meut elle-méme
par le biais d’'une de ses parties qui est immobile. La
spécificité de la lecture averroiste de I'argument du
premier moteur prend sa source dans la conclusion
qu'il porte en tant que physicien sur le fait que le
changement reste globalement inexpliqué tant qu'il
n'est pas relié a un premier moteur qui fait partie
d’'un tout qui se meut lui-méme. Etant donné que la
physique aboutit a la démonstration de l'existence de
ce moteur (corps céleste) m(i par lui-méme, cela pose
la question de la nature du rapport entre ce corps et
ce qui le meut de fagon intrinseque.

Ainsi, Averroés va établir trois distinctions cru-
ciales: 1) il différencie la relation du moteur a son
corps dans les choses terrestres et dans les choses cé-
lestes; 2) il affirme ensuite que les spheéres célestes ne
se meuvent pas seulement elles-mémes, mais qu’elles
se meuvent elles-mémes dans un sens plus strict que
celan'est le cas pour les animaux. Le mouvement des
animaux dépend d’une cause qui leur est extérieure,
alors que ce qui meut les spheres célestes est un
mouvement interne, de telle sorte qu'elles peuvent
se mouvoir elles-mémes de maniere continue et éter-
nelle. Averroés va désigner ce moteur comme étant
I'ame et I'ame n'est dite des animaux et des sphéres
célestes que dans un sens équivoque; 3) la troisieme
distinction consiste pour Averroes a différencier ce
qu'est le mouvement per accidens dans le cas des
spheres célestes et des choses terrestres. Dans le cas
des choses terrestres qui se meuvent elles-mémes,
I'ame entre dans la définition du sujet comme forme
pour la matiére, alors que dans le cas des choses cé-
lestes, les corps n'entrent pas dans la définition des
ames célestes. Les ames célestes sont mues entrainées
par le mouvement des sphéres externes.

Ainsi pour Averroes, Physique VIl et VIII 1-6
concluent a l'existence d’un premier moteur congu
comme une partie absolumentimmobile au sein d’'un
tout qui se meut lui-méme.

Dans son commentaire du chap.x, Averroés
poursuit sa description de la nature du premier
moteur qu'il définit comme immatériel et subsistant
par soi. Twetten examine alors le commentaire du
Cordouan en distinguant deux parties, 'une relative a
I'argument de la puissance infinie, 'autre a la location
du premier moteur.

Ce premier moteur a une puissance infinie, ce
qui n'empéche pas qu'il soit le moteur prochain du
ciel. Averroés suggere donc que ce premier moteur
soit la « premiere cause » en faisant référence a Dieu.
Twetten complete son étude par des passages du
De substantia orbis (chap.2-3-4). Averroés y évoque,

pour la premiére fois, une puissance céleste proche
|

BCAI 24 — 2008 40
BCAI 24 (2008) J.-B. Brenet (éd.): Averroes et les Averroismes juif et latin. Actes du colloque international (Paris, 16-18 juin 2005)., recensé par Meryem Sebti
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

qui se meut par le biais du désir éprouvé pour une
intelligence séparée. Alors que la premiére est source
d’'une puissance finie, la seconde est la cause d’un
mouvement infini dans le temps. Cest la seconde
qui est identifiée au moteur absolument immobile
de Physique VIII, 10. Ce passage trouve écho dans
une discussion du Grand Commentaire de Métaphy-
siqgue Lambda qu'étudie Twetten. Tel qu'Averroes lit
Metaphysique Lambda, le fait de parvenir au chap. 6
a l'affirmation de l'existence d’'un moteur dénué de
puissance et de matiére équivaut a parvenir a l'exis-
tence d'une substance séparée qui meut I'ame céleste
en tant qu’elle est I'objet de son désir.

La difficulté de la position d’Averroés sur la na-
ture des moteurs tient, d’'une part, au fait qu'il y a bien
une distinction formelle entre deux principes, agent
et patient, et que, d'autre part, le principe patient,
«ame par homonymie », est toujours, lorsqu'il s'agit
du corps céleste, identique en essence a I'agent parce
que l'acte par lequel le corps est m{ est éternellement
parfait et achevé. Twetten rattache cette doctrine
de la dualité céleste au scheme émanationiste de la
cosmologie avicennienne. Averroés a emprunté a Avi-
cenne une théorie dualiste pour expliquer pourquoi
il existe deux moteurs célestes, mais il I'a transformée
en une théorie de la dualité transcendante. On peut
regretter toutefois que Twetten n‘ait pas donné l'ar-
riere-fond historique de cette question en évoquant
les theses d’Alexandre et la cosmologie néoplatoni-
cienne, en particulier celle de Simplicius. Cela aurait
permis de mieux appréhender la spécificité de la
position d’Averroes.

Averroés a en effet une interprétation parti-
culiéere d’Alexandre. Pour Averroes, la « nature» du
corps céleste est une perfection séparée de son sujet
(ce n'est pas une forme immanente comme le pense
Alexandre). Elle est distincte d’'une certaine maniere
de l'intelligence en acte de la spheére: cette derniére
est ce par quoi le corps est toujours et éternellement
m par sa cause, tandis que la « nature » de la sphére
est ce en vertu de quoi le corps pris en lui-méme ala
possibilité de ne pas étre m{i (bien que naturellement,
dans le cas des corps célestes, le mouvement soit
toujours éternellement en acte). Bien que le moteur
du corps céleste soit toujours en acte, il présente
ainsi un certain dédoublement entre intelligence en
acte et intelligence en puissance. Cette puissance,
qui constitue «la nature» du corps céleste, est ce
quAverroes appelle parfois « ame », tout en précisant
qu'il s’agit d'une ame par homonymie, et il I'assimile
explicitement dans le commentaire du De anima a
l'intellect en puissance de ’homme. Bien que l'une
et l'autre soient des perfections premieres non mé-
langées au corps céleste ou au corps humain, dans le

cas de 'homme, cette perfection culmine — comme
|

faculté-puissance — au sommet d’'une hiérarchie de
faculté corporelle tandis que, dans le cas des corps
célestes, elle lui est attachée de fagon immédiate. Elle
n'est pas soumise a un processus d’actualisation gra-
duelle, qui se réalise avec la coopération des formes
corporelles provenant du sens et de I'imagination.
On peut regretter que Twetten n‘ait pas donné un
apercu de la doctrine noétique d’Averroés. Cela elit
éclairé de maniere significative ses explications sur la
nature du moteur céleste.

Pour conclure, Twetten établit que, dans le cadre
de l'interprétation d’Averroes, I'affirmation d'une
animation céleste est inévitable pour I'argument du
premier moteur étant donné qu'il pose comme pré-
misse que tout moteur externe doit étre un moteur
qui se meut. Le refus d’une série infinie de moteurs
mus conduit a l'affirmation de l'existence d'un pre-
mier moteur qui se meut lui-méme — par le biais de
son ame. Cette affirmation fournit la piéce centrale
autour de laquelle le puzzle est articulé. Ainsi, souli-
gne Twetten, grace a Averroes, I'invention d’'une ame
immatérielle et non hylémorphique, qui ne subsiste
pas dans la sphére, l'origine intrinséque de la rotation
perpétuelle, est garantie. Ce n'est qu'en Physique VIII,
10, apres avoir développé I'argument de la puissance
infinie, que 'ame est écartée, puisque sa puissance
est finie en tant qu'elle est dans un corps, au profit de
I'intelligence, qui en aucun cas ne peut étre dans un
corps. Ce premier moteur sera, dans la Métaphysique,
ce qui meut en tant qu'il est une forme et une fin
désirée par les ames célestes.

Dans son article « The Evolution of the Intro-
duction in Averroes’ Commentaries: a Preliminary
Study » (p.141-150), Ruth Glasner énonce I'hypothése
selon laquelle I'introduction du Grand Commentaire
de la Physique d’Averroés est une addition tardive. Elle
pense que l'introduction du Petit Commentaire ainsi
que le colophon du Moyen Commentaire ont égale-
ment été révisés. Apres avoir établi une distinction
entre les introductions internes, a savoir l'interpré-
tation par Averroés des introductions d’Aristote, et
les introductions externes, ajoutées par Averroes
lui-méme, Glasner fait un rapprochement entre
I'usage de préfacer les textes commentés tel qu'il est
pratiqué par Averroés de I'usage en pratique a I'Ecole
d’Alexandrie. Averroés aurait pris connaissance de ce
procédé au travers des ouvrages de Farabi, qui dans
son commentaire au De interpretatione distingue 8
étapes dans une introduction.

Glasner annonce qu'elle est en mesure de dé-
montrer, dans un ouvrage a paraitre, qua la fin de
sa vie, alors qu'il a un intérét accru pour la tradition
grecque tardive, Averroés a entrepris de réécrire
I'introduction de son Grand Commentaire de la Phy-
sique.

BCAI 24 — 2008

BCAIl en ligne

4l

BCAI 24 (2008) J.-B. Brenet (éd.): Averroes et les Averroismes juif et latin. Actes du colloque international (Paris, 16-18 juin 2005)., recensé par Meryem Sebti
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Elle esquisse ensuite une breve revue des intro-
ductions des divers types de commentaires, Petits,
Moyens, Grands. Selon elle, au moins deux intro-
ductions de Petits commentaires ont été revues par
Averroes, celle du Petit Commentaire de la Physique
et celle du Petit Commentaire de la Métaphysique.
Un indice constitue pour elle le fait qual-Gazali
est cité dans l'introduction du Petit et du Moyen
commentaire de la Physique, mais nulle part dans le
corps du texte. Le contexte de ces introductions est
polémique, caractéristique selon Glasner, de la fin de
la vie d’Averroes.

Le cas de l'introduction au Petit Commentaire
de la Métaphysique est encore plus remarquable
selon Glasner. Bien que la collation qu'elle a effec-
tuée des manuscrits du Caire et de Madrid ni leur
comparaison avec la traduction hébraique de Moise
Ibn Tibbon n‘aient rien pu démontrer, la division de
I'introduction en sept parties, plaquée sur une pre-
miére phrase introductive, qui, conformément aux
introductions caractéristiques des petits commen-
taires, annonce simplement l'intention d’expliquer le
but de l'ouvrage, indique selon Glasner que le texte
a été remanié.

Quant aux introductions des Commentaires
Moyens du De generatio et corruptione, du De inter-
pretatione, de la Métaphysique, des Premiers et des
Seconds analytiques, certaines commencent par des
phrases qui concernent soit tout le commentaire soit
seulement une de ses parties, comme cela est typique
des moyens commentaires. Le Commentaire des To-
piques est le seul ou est attesté qu'une introduction
a été ajoutée apres l'achévement de l'ouvrage.

Glasner examine ensuite le cas des Grands
Commentaires. Aucune des traductions latines du
xnie (Physique, De caelo, De anima, Métaphysique)
ne contient d’'introduction. En revanche, les traduc-
tions hébraiques du x1ve (2nd Analytiques, Physique,
Métaphysique) contiennent des introductions.
Lorsqu’Averroes a écrit ses Grands Commentaires
au De anima et a la Physique, il utilisait encore la
méthode des introductions internes de ses moyens
commentaires. Ainsi, le commentaire | du De anima
constitue une introduction qui explique quels sont
le statut, 'utilité et le but de 'ouvrage. Mais en plus
del'introduction interne, la traduction hébraique du
xVI® (traduite du latin) a une introduction externe.
Le traducteur a pu consulter des sources qui ne nous
sont pas parvenues. La traduction en hébreu du
Grand commentaire de la Physique a une introduction
compléte développée en huit points (absente de la
traduction latine du xin®). Cette introduction semble
étre un ajout tardif. Physique | est déja concue comme
une introduction a I'ensemble du commentaire. Par

ailleurs, I'introduction externe reprend des éléments
|

déja présents dans 'introduction interne. Lanalyse de
Glasner montre que l'introduction interne a été rédi-
gée avant l'introduction externe. Glasner, dans une
rapide esquisse, montre que toutes les introductions
des grands commentaires sont soit des additions
tardives soit des révisions.

Les hypothéses de Glasner sont fort intéressan-
tes et seraient d’'un intérét considérables pour les
études rushdiennes. Cet article ne donne malheureu-
sement pas les moyens de les fonder. Il faut attendre
son ouvrage a paraitre sur la question pour pouvoir
reconsidérer la chronologie des introductions aux
commentaires d’Averroes comme elle le suggere.

Dans son article « Averroes sur l'intellect comme
cause agente et cause formelle et la question de
la jonction» (p.77-110), qui sera complété par un
second volet a paraitre, Marc Geoffroy propose une
analyse dense de la these averroiste de la jonction
dans son lien avec la doctrine noétique de I'intellect
congu comme cause agente et formelle.

Geoffroy replace les réflexions d’/Averroes dans le
cadre des débats historiques qui les ont en partie sus-
citées. D’'une part, l'opposition aux soufis qui dénient
aux hommes la possibilité d’atteindre la béatitude
par la pleine réalisation de leur faculté intelligible —
atteinte selon les falasifa lorsque 'homme s’identifie
en essence avec les intelligences séparées; d’autre part,
la volonté de réfuter — a la suite d’Avempace — un
passage tiré du commentaire d’al-Farabi sur I'Ethique
a Nicomagque selon laquelle la seule félicité possible
serait offerte a'homme dans la cité et non dans une
existence autre que sensible (il sagit la d’'un contre-
sens sur la pensée d’al-Farabi qui a eu cependant un
impact profond sur la pensée d’Averroes et de son
prédécesseur). Averroes critique cette position dans
le Grand Commentaire au De anima ainsi que dans
I'Epitre sur la possibilité de la jonction.

C'est Farabi qui fournit selon Geoffroy la ligne
directrice de I'argumentation d’Averroés sur la pos-
sibilité de la jonction: il s’agit en effet de montrer
«contre lui» comment l'intellect agent est « cause
formelle» de ’'homme tout comme il en est cause
agente.

Lorsque Averroes s'attache a démontrer la
possibilité d'une jonction avec l'intellect, il distin-
gue deux modes de causalité exercées par l'intellect
agent sur 'humain: la causalité agente et la causalité
formelle (et également finale). Lintellect est cause
agente de l'actualisation des formes de I'imagination,
intelligibles en puissance, comme la lumiere agit sur
les couleurs par 'intermédiaire du diaphane. Lintel-
lect « matériel » substrat de la pensée est considéré
comme analogue au diaphane. La lumiere est res-
ponsable tant de l'actualisation des couleurs que

de celle du milieu lui-méme, le diaphane. Tant que
|

BCAI 24 — 2008

BCAIl en ligne

42

BCAI 24 (2008) J.-B. Brenet (éd.): Averroes et les Averroismes juif et latin. Actes du colloque international (Paris, 16-18 juin 2005)., recensé par Meryem Sebti
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

I'homme pense les intelligibles matériels, il ne « voit »
pas la lumiére, mais les objets éclairés par la lumiére,
celle-ci faisant office de cause agente. Le substrat de
I'intelligence humaine, lorsque son contenu vient
a coincider avec l'ensemble de la réalité intelligible,
est susceptible d’avoir « la lumiére » elle-méme pour
objet, l'intellect devenant «forme pour elle», a la
maniere dont la lumiere est dans le diaphane. Clest
au stade de l'actualité parfaite, lorsque l'intellect
humain a l'intellect agent également pour «forme
et fin», que les deux causalités (agente; formelle et
finale) coincident. C'est dans cette coincidence que
consistent la fin ultime de 'homme et son bonheur
parfait.

A la suite de son interprétation d’'un passage
du De intellectu d’Alexandre, Averroes considere
que pour l'intellect agent étre cause agente et cause
formelle constitue pour lui deux actes différents et
non un méme acte qui porte sur une chose et puis
sur une autre. Dans Lépitre sur la possibilité de la
jonction et dans le GC de la Métaphysique, Averroes
ne professe pas la méme thése quant au statut de
I'intellect matériel et de l'intellect en habitus et de
leur rapport avec l'intellect agent. Dans la premiére,
il établit que l'intellect en habitus est en quelque
sorte aboli pour faire place a l'acte pur de l'intelli-
gible dans son substrat. Il en est ainsi parce que le
premier est le substrat et le second la forme (bien
qu’a proprement parler, ce soit I'intellect matériel
qui est le substrat de l'intellect agent). Dans le GC
de la Métaphysique, I'état de perfection derniere n'est
plus concu par Averroes comme la cessation de l'acte
généré et corruptible par lequel I'intellect agent est
joint au matériel. Il établit une distinction entre l'acte
de notre intellect, qui est corruptible et son essence
qui n'est pas corruptible. Geoffroy montre que cette
discordance n'est qu'apparente. En effet I'intellect en
habitus de Lépitre sur la possibilité de la jonction est
en définitive congu comme l'acte, encore distinct de
I'essence, de l'intellect agent.

Tant que l'actualité en 'homme est imparfaite,
cette dualité subsiste, puisque l'intellect est présent
a) selon une modalité ou son acte ne coincide pas
avec son essence, comme cause agente et extérieure
de ce que produit notre activité discursive et b) selon
une modalité ou notre acte est l'intellect comme
forme pour nous. Averroes reprend ici la distinction
d’Alexandre entre l'intellect agent considéré comme
acquis par nous et en lui-méme extérieur; distinction
qui fait suite ala présentation de I'intellect en habitus
qui est en acte non par lui-méme, mais par son agent.
Lintellect agent est en acte par sa propre nature. Mais
Averroes en tire des conséquences différentes de celle
d’Alexandre: pour ce dernier, I'agent — contrairement

a I'habitus - n'est pas une partie de notre ame et son
|

acquisition demeure la réalisation de quelque chose
d'extrinseque. Averroes considere, lui, que l'intellect
agent est toujours d’'une certaine maniére acquis
(forme pour nous) en tant que son acte coincide en
partie avec son essence. Cest l'identité seulement
partielle de l'intellect humain avec l'intellect agent
qui maintient celui-ci «a l'extérieur». Dans un pas-
sage de GC De an., Averroes explique que lorsque
I'intellect est purement en puissance, I'agent est
forme purement en puissance; lorsqu'il est partiel-
lement en puissance et partiellement en acte, l'agent
est partiellement sa «forme». Lorsqu'enfin notre
intellect est purement agent, I'agent en est la forme.

La jonction avec l'intellect séparé repose sur
la possibilité que l'intellect agent soit toujours déja
forme pour nous, y compris lorsque cette possibilité
n'est aucunement actualisée. L'actualisation de I'in-
tellect tient a ce que l'agent devient graduellement
forme en acte de ce dont il est forme en puissance. Il
n'y a pas deux objets de l'intellection: nous n’intelli-
geons pas d'abord les choses matérielles puis I'intelli-
gence séparée; ce que nous intelligeons est toujours
I'intellect. C’est donc la jonction qui est cause de
notre intellection et non notre travail sur des formes
imaginées qui est la cause de la jonction.

Averroés reproche a Avempace de considérer
qu’il y a un méme acte d'intellection qui porte suc-
cessivement sur les intelligibles matériels et sur la
substance séparée. Il oppose un autre modele:ilya
deuxactes du méme intellect qui est d'une part cause
agente et d’autre part cause formelle, correspondant
respectivement a sa perfection premiére et a sa per-
fection derniere. Notre forme générée, perfection
premiere, est a son tour le substrat dans lequel se
réalise l'intellect agent comme «notre forme » et
perfection derniére.

Dans la seconde partie de son article, Geoffroy
examine ce que signifie, d’'un point de vue purement
étiologique pour l'intellect, étre cause agente ou
formelle. Averroés ne le précise qu’une fois (dans un
texte conservé en hébreu dans le commentaire sur le
Qohelet par Samuel Ibn Tibbon). Ce texte commence
par poser que la possibilité de la jonction dépend de
savoir sil'intellect agent est cause « en tant que forme
et fin», comme les intellects séparés pour les ames
des spheéres ou « cause seulement sur le mode de la
cause agente et motrice, comme le sont les moteurs
naturels ». Les étres naturels possedent en eux-mémes
une matiere déterminée, une forme déterminée et
une fin déterminée; dés lors, les moteurs naturels
ne sont que cause agente de ce qu'ils meuvent. Si
doncily a un étre m{ par sa cause « a la fois comme
agent et comme forme», cet étre n'a pas la forme
d’'un étre généré et corruptible, caractérisé par un

substrat matériel qui possede les trois dimensions
|

BCAI 24 — 2008 43

BCAI 24 (2008) J.-B. Brenet (éd.): Averroes et les Averroismes juif et latin. Actes du colloque international (Paris, 16-18 juin 2005)., recensé par Meryem Sebti
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

en puissance avant de les avoir en acte, ce pourquoi
il recoit alternativement les formes contraires.

Si donc l'intellect matériel de 'homme a aussi
I'agent comme « forme et fin » c’est que, tout comme
la forme du corps céleste, il n'est pas une forme
matérielle contrairement a toutes les autres facultés
de I'ame (végétative, sensitive, imaginative) mais
qu'il est «séparé de son sujet». L'intellect n'atteint
sa perfection par aucune forme. C'est la raison pour
laquelle il peut s’identifier en essence avec son agent
et avoir cet acte pour substance, comme les formes
des spheres.

Il'y a cependant une différence: dans le cas de
l'intelligence des spheres, c'est toujours et éternel-
lement qu'est a I'ceuvre cet acte de I'agent comme
«forme et fin»; dans le cas de l'intellect humain,
clest seulement apres que l'agent a cessé d'ceuvrer,
de maniere extrinseque, a I'achevement de l'intellect
spéculatif. Les formes par lesquelles les formes céles-
tes s'identifient a I'agent et opérent l'acte propre de
celui-ci leur appartiennent par essence. Ce n'est pas
le cas de 'homme qui, s'il possede l'intelligence, la
posséde a un autre titre, en raison d’'une ame intel-
lective dont l'intellect est une faculté.

Les formes de I'ame s'organisent selon un ordre
hiérarchique qui considére chaque faculté comme
le substrat d'une autre qui — suivant Aristote (DA
I, 4) — ne peut exister sans elle, tandis que celle-ci
peut exister seule dans un animal qui ne posséderait
que celle-ci. Lintellect agent est la perfection de
I'intellect matériel en tant que celui-ci possede déja
en acte tous les intelligibles spéculatifs, en cela il est
le terme ultime dans la continuité de la hiérarchie
des formes.

L'utilisation de sources peu exploitées dans le ca-
dre d’'une étude doctrinale de la noétique d’Averroeés,
comme I'Epitre sur la possibilité de la jonction (traité
conservé uniquement en hébreu dans trois commen-
taires médiévaux par Moise de Narbonne et Joseph
ben Shem Tov dont Geoffroy prépare avec Colette
Sirat une édition avec traduction francaise, rétro-
version arabe et commentaire) ou le commentaire
sur le Qohelet par Samuel Ibn Tibbon, l'inscription
de la pensée d’Averroes dans le milieu historique et
polémique qui en a nourri l'orientation ainsi que le
rapprochement entre la noétique d’Averroeés et ses
doctrines cosmologiques ont permis a M. Geoffroy
d'éclairer d’'un jour nouveau I'un des aspects les plus
difficiles de la pensée d’Averroés.

Dans son article « Aristote et le Coran dans
le Kitab al-Kasf ‘an manahig al-adilla d’Averroés »
(p.193-214), Barbara Canova présente une lecture
inédite de I'un des ouvrages les plus difficiles d’acces
d’Averroes, le Kitab al-Kasf “an mandhig al-adilla. Par

une étude minutieuse de ce texte, elle parvient a
|

montrer que le manque d’homogénéité et de rigueur
qui lui a été parfois reproché n'est qu'apparent. Elle
démontre qu'il sagit au contraire d’'un texte rigoureu-
sement construit qui, faisant appel a I'apprentissage
par cceur de ses destinataires, ne leur donne que I'in-
cipit des citations extraites du Coran, de la tradition
musulmane et du kalam, ainsi que celle des textes
d’Aristote. Cet ouvrage, loin d'étre un compendium
un peu confus adressé a la masse - comme cela a
été dit parfois — s'inscrit pleinement dans le projet
philosophique d’Averroés qui cherche a reconduire
la vérité religieuse et la vérité philosophique a un
dénominateur commun. Le Kasf témoigne de la
volonté d’Averroes d’introduire dans les débats
propres au kalam classique les regles de la pensée
apodictique, culminant, selon le Cordouan, dans les
doctrines d’Aristote.

Pour éclairer la méthode utilisée par Averroés
dans le Kasf, Canova étudie un exemple précis:
le refus par Averroes de l'allégorisation par les
mutakallimiin des mentions d’une direction « vers le
haut » s'agissant de Dieu. Les mutakallimiin conside-
rent que Iévocation d’'une direction s'agissant de Dieu
renvoie nécessairement a le doter d'une corporéité.
La réfutation de la doctrine des mutakallimiin se fait
en plusieurs temps:

a) rupture du lien nécessaire entre direction
et lieu;

b) preuve quau-dela de la derniére sphére il n’y
a pas de corps;

) preuve qu'au-dela de la derniére sphére il n’y
a pas de vide;

d) preuve qu'au-dela de la derniére sphere se
trouve l'étre spirituel le plus parfait.

Canova reconstruit alors minutieusement le
raisonnement d’Averroés, montrant que derriere
chaque allusion parfois vague a Aristote se trouve un
texte bien précis du Stagirite, qui fournit I'armature
démonstrative sur laquelle le Cordouan fonde sa
réfutation. Il s'agit de passages de la Physique, de la
Métaphysique et du De caelo. Ainsi, le Kasf puise dans
le De caelo tous les arguments nécessaires pour prou-
ver que l'on peut établir que Dieu a comme attribut
d'étre «en haut » ce qu’atteste le Coran.

S'agissant de la démonstration de l'unicité divine,
le Kasf développe la question en deux parties; la pre-
miére propose une méthode présentée comme a la
fois coranique et rationnelle pour obtenir la convic-
tion de la véridicité du dogme. La seconde dénonce
la fausseté de la méthode ash‘arite.

Le noeud de l'argument d’Averroeés est tiré de
la Physique d’Aristote (202 a 32-35): de deux mou-
vements provenant de deux moteurs de la méme
espéce devraient se produire dans le substrat mu

deux altérations différentes. Ainsi, de deux actes
|

BCAI 24 — 2008 44

BCAI 24 (2008) J.-B. Brenet (éd.): Averroes et les Averroismes juif et latin. Actes du colloque international (Paris, 16-18 juin 2005)., recensé par Meryem Sebti
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

de créations, devraient résulter deux mondes. L'ar-
gument se poursuit par 'absurde: deux principes
identiques ne peuvent produire que deux choses
identiques, il suffit de constater qu'il n’y a dans la
réalité qu’un seul produit de cette sorte (le monde)
pour démontrer qu'il n'y a qu'un seul principe quil'a
causé. Canova montre qu’Averroes emprunte a Aris-
tote non seulement son argumentation logique, mais
aussi l'explication utilisée dans les derniéeres lignes du
livre Lambda de la Métaphysique pour invoquer la
nécessité d’'un principe unique.

Cet article conclut sur ce qu'il a parfaitement
mis a jour, a savoir I'échange intertextuel complexe
qui intervient entre Coran, tradition aristotélicienne
et kalam dans le Kasf. Le Kasf, tel que le lit Canova,
illustre parfaitement le credo d’Averroes selon lequel,
lorsque l'interprétation du texte sacré est nécessaire,
I'art apodictique est le seul a pouvoir la pratiquer
en garantissant une lecture véridique du message
divin.

Dans son article « Al-Farabi, Averroes: conversa-
tion et démonstration » (p. 151-160), Ali Benmakhlouf
présente une interprétation originale et féconde de
la fonction de la logique chez les philosophes arabes,
en particulier al-Farabi et Averroés. Ces derniers, dans
la continuité de l'ouvrage de Tawhidi, Plaisir et convi-
vialité — qui met a Iépreuve de la conversation des
grammairiens, des théologiens, des logiciens sur des
sujets abstraits comme la création du monde, l'utilité
de la logique, etc. — ne congoivent pas seulement la
logique dans son aspect strictement démonstratif,
mais ont inscrit la pratique démonstrative dans les
pratiques discursives en usage.

Pour Benmakhlouf, cette conception de la logi-
que doit étre interprétée dans la continuité du travail
d’harmonisation entrepris par les philosophes arabes
entre Platon et Aristote, dans la mesure ou dans I'Or-
ganon méme est inscrite la structure éducative de la
République qui fait place aux chants, fétes, louanges
et hymnes.

A partir d’al-Farabi et d’Averroés, Benmakhlouf
propose un parcours des raisonnements ou I'impli-
cite a une part importante et que seule la conversa-
tion permet de ne pas considérer comme tronqués. ||
étudie deux exemples, celui des « prédicats isolés ou
réunis » analysé par Averroes et celui des syllogismes
composés qui sont les syllogismes tronqués dont
parle al-Farabi dans le Livre du petit syllogisme.

Dans le premier cas, Benmakhlouf analyse l'inter-
prétation de la doctrine aristotélicienne des prédicats
isolés ou réunis par Avicenne et sa réfutation par
Averroes. Pour Avicenne — ce que conteste Aver-
roés — lorsqu’Aristote traite des prédicats isolés ou
réunis, il traite également des significations altérées

qui se produisent par accident dans la conversation.
|

Averroés se charge de rétablir la logique d’Aristote
en faisant une distinction de taille: la question des
prédicats engage certes de I'implicite, du tacite mais
non du malentendu.

Dans le deuxiéme cas, la controverse menée
par Averroes pose le probleme de la réception de la
logique d'Aristote. Al-Farabi est soucieux de faire se
rencontrer la culture savante et la culture des lieux
communs biens connus de son temps. Ainsi, adapter
et commenter Aristote ne consiste pas a l'imiter et a
reprendre ses exemples, mais a les adapter de sorte
qu'ils soient parlants pour les Arabes de la Bagdad
du x¢ siecle. La fonction de I'usage revient au pre-
mier plan, mais elle n"a pas la méme fonction que
celle qu’Avicenne lui reconnaitra: il ne s'agit pas de
rendre compte de la logique sous-jacente a I'usage,
mais d’adapter la regle logique d’Aristote a l'usage.
Al-Farabi propose en somme d’ajuster une regle a un
usage, sans renoncer ni a la nécessité et a l'universalité
delaregle, niasa mise en contexte. Une regle ne perd
pas sa force en se contextualisant. Elle ne perd que
son abstraction. Ainsi la question des syllogismes
composés illustre a la fois I'idée d'une proposition
comme schéma de preuve et la contextualisation de
la logique d’Aristote. En partant comme Aristote du
probléme de la réduction des syllogismes imparfaits
aux syllogismes parfaits par le biais de la conversion
des prémisses, al-Farabi pose explicitement le pro-
bléeme logique de l'adjonction ou de la suppression
d’'un élément dans le raisonnement. Or comment sa-
voir si ce retranchement ou cette adjonction sont un
réquisit de la démonstration ou de la conversation ?
Le probleme est de taille car les syllogismes ne se
présentent pas toujours selon les figures répertoriées
par Aristote. Lordre d'expositions des syllogismes
aristotéliciens avec le dénombrement des syllogis-
mes parfaits, le recensement des syllogismes de la
premiére figure, le recensement des syllogismes de
la deuxieme et de la troisieme figure oU, en opérant
une conversion des prémisses, on parvient a retrouver
l'axiomatique formée par les syllogismes de la pre-
miére figure, cet ordre d'exposition est doctrinal, mais
il ne se retrouve pas ainsi dans la conversation ou il
est cependant sous-jacent. Les rapports logiques sont
présents dans la conversation, mais ils sont masqués
par les exigences de celle-ci. Dans nos conversations,
le syllogisme est omniprésent; il nous appartient de
le retrouver. Quand la restitution du raisonnement
réussit, autrement dit quand, derriere un énoncé pris
dans la conversation courante, on parvient a recons-
tituer le raisonnement qui le sous-tend, on rencontre
un probléme de taille: on perd Iéconomie du lan-
gage sur laquelle repose toute conversation. Celle-ci
utilise des raisonnements tronqués pour la réussite

de I'échange et de la communication. Al-Farabi va
|

BCAI 24 — 2008

BCAIl en ligne

45

BCAI 24 (2008) J.-B. Brenet (éd.): Averroes et les Averroismes juif et latin. Actes du colloque international (Paris, 16-18 juin 2005)., recensé par Meryem Sebti
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

prendre pour exemple une question trés débattue
de son temps, celle de I'éternité du monde. Al-Farabi
explique qu'il faut une méthode: toute la philosophie
tourne autour de la question « en tant que » et « sous
un certain rapport » sans laquelle, toute philosophie
serait vaine. Lapplication de cette méthode ainsi que
celle de la réduction du raisonnement sont alors
appliquées a I'énoncé « le monde est créé ». Al-Farabi
montre que cet énoncé est équivalent a sept syllo-
gismes: cela indique combien la conversation écarte
tout allongement de discours a partir d’'un implicite
structurel.

L'analyse de ces textes d’Averroés et d’al-Farabi
a permis a Benmakhlouf de montrer comment, pris
dans la nécessité de transmettre, les philosophes
arabes ont dilinscrire la pratique démonstrative dans
les pratiques discursives en usage. La conversation
intéresse ainsi le logicien a divers titres, que ce soit a
la maniére d’Avicenne qui est sensible aux altérations
de significations qui se produisent de locuteur a locu-
teur et dont le logicien doit rendre compte de fagon
descriptive, ou a la maniere d’al-Farabi et d’Averroés
qui, écartant toute altération de la signification,
s'engagent dans la restitution logique des pratiques
conversationnelles.

Meryem Sebti
CNRS - Paris

BCAI 24 — 2008 46
BCAI 24 (2008) J.-B. Brenet (éd.): Averroes et les Averroismes juif et latin. Actes du colloque international (Paris, 16-18 juin 2005)., recensé par Meryem Sebti
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

	Accueil
	BCAI – sommaires
	tome 24 – 2008
	tome 23 – 2007
	tome 22 – 2006
	tome 21 – 2005
	tome 20 – 2004
	tome 19 – 2003
	tome 18 – 2002
	tome 17 – 2001
	tome 16 – 2000
	tome 15 – 1999
	tome 14 – 1998
	tome 13 – 1997
	tome 12 – 1996
	tome 11 – 1994
	tome 10 – 1993
	tome 9 – 1992
	tome 8 – 1992
	tome 7 – 1990
	tome 6 – 1989
	tome 5 – 1988
	tome 4 – 1987
	tome 3 – 1986
	tome 2 – 1985
	tome 1 – 1984




