| |. LANGUE €T UTTERATURE |

TOORAWA Sh. M,

Ibn Abi Tahir Tayfar

and Arabic Writerly Culture,

a Ninth Century Bookman in Baghdad.

Oxon, Routledge, 2005,
glossaire, bibliographie, index, 214 p.
ISBN: 978-0415297622

C'est a travers l'itinéraire d’'un personnage parti-
culier, le libraire et adib Ibn Abi Tahir Tayfar (m.893),
que l'auteur s’intéresse a la question des relations
entre oralité et écriture, aux débuts de I'époque ab-
basside (1x¢ siecle particulierement), dans le but de
réfuter certaines theses admises et de les remplacer
par de nouvelles lectures, dont une réévaluation de la
place du support écrit et de la diffusion de I’écriture
et de la lecture.

Lauteur propose a cet effet une monographie
tres documentée, notamment en ce qui concerne les
sources premieres, consacrée a un personnage jus-
que-la peu connu, l'étudiant a la fois pour lui-méme
et comme embléme d’'un nouveau profil de lettrés,
dont il défend l'apparition a I'époque. L'ouvrage est
dense et l'argumentation est parfois ralentie ou
dispersée par le nombre de références et la somme
des informations.

S'agissant des rapports de l'oralité et de l'écri-
ture, Toorawa tranche de maniére nette en faveur de
« The Presence and Insistance of Books » (chapitre 2),
sitot développé, dans le chapitre 1, le passage « From
Memory to Written Record ». Ces deux chapitres
laissent parfois I'impression que le souci de mettre en
évidence la place de I'écrit dans la culture abbasside
naissante, a contrario des tenants d'une oralité hégé-
monique (pourtant de moins en moins nombreux),
conduit 'auteur a tenir par intermittence un propos
excessif en sens inverse, quoiqu'il ait raison d’affirmer,
de maniére récurrente, que la diffusion du papier et
des techniques y afférant, ne pouvaient manquer
d’avoir eu un effet patent sur l'organisation de la
culture et de sa diffusion.

On pourrait ainsi regretter que les apports
théoriques d'autres travaux sur les rapports entre
l'oralité et I'écriture n‘aient pas été assez exploités; on
pensera notamment, le hasard de la recension les rap-
prochant dans ce méme Bulletin, aux contributions
de Schoeler sur le sujet, certes citées, mais dont les
implications, a la fois épistémologiques et culturelles,
sont insuffisamment prises en compte. Elles auraient
certainement contribué a relativiser certaines posi-
tions ou a les nuancer a bon escient. A titre d'exemple,
les considérations, parfois catégoriques, avancées par
Toorawa sur le « Classical Arabic» (p. 12), l'expansion

de I'écrit, ou l'enseignement « public» (p.13), ne
|

sont-elles pas prématurées pour la période considé-
rée, quoique l'auteur ait raison de souligner que la
conservation de «|’héritage littéraire"» (p.15) ne
pouvait se faire sans support? Lexemple paradoxal,
et un peu plus tardif, d'al-Sali (m.947), attaquant le
suhufi (celui qui prend son savoir dans les feuillets),
alors qu'il était réputé en étre lui-méme un, souligne
fort justement les complexités de la situation, et
appelle sans doute a étre plus prudent encore sur ce
qui se passait quelques décennies auparavant.

Une autre question, soulevée par les exemples
proposés p.25, est celle de déterminer la signification,
ou plutot les significations, que pouvait prendre le
terme kitdb dans les citations rapportées pour sou-
tenir que la diffusion de l'écrit était plus importante
qu'on ne tend a le dire. Si I'auteur a raison d’indiquer
que, dans les trois cas, il sagit d’'un objet matériel, la
question demeure de savoir s'il s’agit chaque fois du
méme objet (qu'il s'agisse de son volume ou de la
manieére dont a été élaboré son contenu, autrement
dit, il est difficile d'y échapper, de son rapport a
l'oralité).

Le chapitre 3 intitulé «Reciting Poetry, Telling
Tales» présente, pour commencer, un aspect peu
connu d’lbn Abi Tahir, son talent de poete, visible-
ment passé sous silence par certains biographes ou
anthologues, anciens et modernes, parce qu'il n‘était
pas a proprement parler un poéte professionnel
vivant de sa poésie. On pourrait dire qu'en quelque
maniere, Ibn Abi Tahir anticipait ce qui allait devenir,
par la suite, une qualité primordiale des lettrés, a sa-
voir la capacité de maitriser les « deux arts » comme
preuve de la qualité d'adib.

Si le poete Ibn Abi Tahir a été occulté par les
Anciens, le transmetteur/conteur (rawi), au contraire,
a été montré du doigt. Sh. Toorawa rappelle, exem-
ples a I'appui, combien il est délicat de définir, pour
I'époque, des termes comme hurdfa ou asmdr. Une
citation d’'Ibn al-Nadim permet de penser qu’lbn
Abi Tahir ne se contentait pas de transmettre des
informations, mais qu'’il élaborait lui-méme des
récits « mensongers », autrement dit des récits de
fiction (p.46-47). Onignore, par contre, dans quelles
circonstances il le faisait et comment il véhiculait ces
récits. Si rien ne permet de présumer que c’était lors
de veillées, rien ne permet davantage de considérer,
comme le fait Toorawa, p.50, que c’était forcément
par le biais d'ouvrages écrits. On est d'ailleurs autorisé
a se demander, par analogie, si Ibn al-Nadim ne parle
pas de ces supports écrits, qui servaient d’aide-mé-
moire aux performances orales des conteurs, donton
trouve des traces jusqu’au vingtieme siécle, dans les

(1) On peut se demander si, pour le 1x® siecle, il s'agit d’'un hérita-
ge littéraire ou plutot d’'un legs en voie de constitution.

BCAI 24 — 2008 33
BCAI 24 (2008) Toorawa Sh. M.: Ibn Abi Tahir Tayfar and Arabic Writerly Culture, a Ninth Century Bookman in Baghdad., recensé par Katia Zakharia
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| |. LANGUE €T UTTERATURE |

ateliers de copie des siyar, par exemple; autrement
dit, une nouvelle fois, d'un témoignage de I'imbri-
cation de l'oralité et de I'écriture. Dans ce sens, on
peut également relativiser la notion de diffusion du
savoir, défendue par Sh. Toorawa, dans les chapitres
précédents, en rappelant que ces livrets et autres
« écrits » avaient une diffusion limitée aux conteurs
professionnels. On peut avoir quelque difficulté a
saisir comment, dans le méme mouvement, 'auteur
invite a dissocier poéte amateur et poete de métier,
et récuse I'idée que les «lecteurs» professionnels
étaient une minorité.

Le chapitre 4 s'ouvre sur des données moins
hypothétiques, puisque, sous le titre « Being a
Bookman », il commence par présenter la vocation
d’enseignant d’lbn Abi Tahir, dont on trouve une
trace écrite chez ses biographes. Une fois établi
que 'homme enseignait, surgit pourtant un autre
probléme: que faut-il comprendre par ce qui est dit
dans les sources classiques de sa maniére de pratiquer
I'enseignement ? A cet effet, Sh. Toorawa tente de
décrypter une affirmation de Ga‘far Ibn Muhammad
Ibn Hamdan (m.935), rapportée (une fois de plus)
par Ibn al-Nadim (p.51), car elle contient deux vo-
cables (‘amm(i) et tahassasa), dont la signification
contextuelle pose probléme, et qui ont conduit a des
traductions tres diverses. Sagit-il de l'opposition entre
vulgaire et élite ? Culture générale et spécialisation ?
Ou méme, s'agissant de |'usage particulier quen fait
Ibn al-Nadim, d'une opposition entre sympathies
sunnites et chiites ? Derriére ce probleme, et le cas
singulier d'lbn Abi Tahir, se profilent de nombreuses
questions sur le statut de I'enseignant a I'époque, ses
revenus, ses circuits de formation, ses collegues, etc.
Tant d'interprétations peuvent étre justifiées, qu'il
aurait sans doute été plus prudent de ne pas céder
a la tentation d'en privilégier une au détriment des
autres, comme le fait l'auteur, d'autant qu'’il réussit
fort bien a mettre en évidence nos difficultés a ac-
céder a la signification de ces documents d’'un autre
temps.

Le qualificatif de warragq attribué a Ibn Abi Tahir
donne l'occasion a l'auteur de décrire la situation des
marchands de papier, de manuscrits et copistes, ces
trois fonctions étant généralement associées chez
les libraires.

Une autre question délicate est suscitée par
certaines sources anciennes qui utilisent le terme
katib pour décrire Ibn Abi Tahir Tayfar. Lauteur fait
observer que les biographes qui emploient ce terme
sont plutot les historiographes, alors que la plupart
des udaba’ s'en abstiennent. Mais, considérant que
ni les uns ni les autres ne mentionnent que Tayfar
était au service d'un homme de pouvoir et qu'il ait

exercé sous ses ordres le métier de secrétaire, auquel
|

le terme renvoie habituellement, Toorawa en déduit,
p.60-61, que katib voulait déja dire «khomme de
I'écrit», au sens d'écrivain ou d’auteur, et qu'il était
donc utilisé ici dans un sens trés proche de son sens
moderne. Dans la méme partie, l'article de Carter,
«Katib in fact and fiction» est questionné, ou plu-
tot remis en question. Il ne ma pas été possible de
comprendre pourquoi l'affirmation de Carter que
le katib idéalisé, décrit par les Anciens, n'est qu'un
cliché littéraire, contredisait la position défendue par
Toorawa et devait étre «revisited » (p.61). Quant a
l'emploi de kdtib dans son sens d’auteur, il faudrait,
pour retenir cette proposition, qu'elle soit étayée par
plusieurs autres occurrences et attestations.

Le chapitre se clot par I'énumération des titres
des écrits attribués a Ibn Abi Tahir.

Le chapitre 5, « Navigating Partisan Schools » est
consacré a déterminer si Ibn Abi Tahir avait des posi-
tions doctrinales fermes, s'il était partisan d’'un cou-
rant idéologique, religieux ou culturel, au détriment
des autres. Pour répondre a cette question, 'auteur
revient, dans un premier temps, sur les origines du
personnage, descendant des abnd’, donc d'origine
persane. Ce qui conduit a aborder deux pistes at-
tendues, a savoir ses relations avec le chiisme, d’'une
part, et sa position dans la querelle de la Su‘ibiyya,
de l'autre. i travers cet exemple, Toorawa entend
établir que I'implication des udaba’ dans ce type
de conflits intellectuels avait beaucoup perdu de sa
vigueur a I'époque étudiée et qu‘a la différence de
leurs prédécesseurs, ils étaient moins des hommes de
clan ou de parti pris, que des personnages modérés,
sans implications particulieres. Il réunit a cet effet
des informations qui dépassent largement le cadre
de la monographie et forment une documentation
utile et intéressante. Mais au fil de la lecture, on
comprend bien le choix qui a présidé au titre de ce
chapitre. On est en effet emmené a naviguer dans des
profondeurs souvent insondables et la plupart des
questions restent en suspens, les éléments qui nous
ont été transmis de cette époque-la ne permettant
pas de les trancher.

Le chapitre 6, « Precedence and Contest» pour-
suit logiquement le précédent en restreignant les dé-
bats culturels au champ littéraire. La premiere partie
est consacrée a un texte d'lbn Abi Tahir, s'inscrivant
dans la longue tradition de la mufahara, et traitant
des mérites comparés de la rose et du narcisse, pour
trancher en faveur de la rose. S'il n'est guere possible
de déterminer s'il avait composé ce texte en réponse
a un poeme d’Ibn al-Rimi sur le méme theme, dans
lequel ce dernier donnait, au contraire, la préséance
au narcisse, ou si, inversement, cétait Ibn al-Ram1
qui avait composé son poeme pour répondre a

Ibn Abi Tahir, l'étude de ce theme dans les sources
|

BCAI 24 — 2008

BCAIl en ligne

34

BCAI 24 (2008) Toorawa Sh. M.: Ibn Abi Tahir Tayfar and Arabic Writerly Culture, a Ninth Century Bookman in Baghdad., recensé par Katia Zakharia
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| |. LANGUE €T UTTERATURE |

contemporaines des deux auteurs, puis ultérieures,
permet au moins d’affirmer la présence, derriére le
jeu esthétique, d’une allégorie avec un contenu poli-
tique implicite, dans laquelle |a rose est le calife et le
narcisse le secrétaire de chancellerie ou le courtisan
d'origine persane (p.90-93).

Ensuite, la position d’'Ibn Ab1 Tahir dans la
querelle ayant opposé partisans et adversaires du
poéete Abii Tammam et de son disciple al-Buhturi
est examinée. Quoiqu’lbn Abi Tahir ait été un des
transmetteurs d’Aba Tammam, il ne le défendait
pas aveuglément, voyait ses plagiats et les dénoncait.
Sa position médiane refléte, pour Toorawa, I'émer-
gence de nouvelles sensibilités, qui font une place aux
Modernes dans l'espace littéraire, sans pour autant
dénigrer les Anciens ou les néo-classiques. C'est avec
la méme modération qu’lbn Abi Tahir rend compte
d’'une joute oratoire entre partisans de ’'homo- et
de I'hétérosexualité a laquelle il a assisté. Il rapporte
avec précision les termes de la dispute et blame les
deux parties dans leurs exces, trouvant a chacune des
arguments dignes d’attention.

Au terme des deux chapitres 5 et 6, Sh. Toorawa
affirme «udabad’ like Ibn Abi Tahir appear to have
had no theological, doctrinal or partisan axes to
grind » car « the littérateur could no longer be — and
could no longer afford to be — one-sided » (p.100).
C'est pour lui I'indice d’'une transformation du profil
moyen des lettrés, accédant aux livres et a Iécrit, sans
forcément se trouver dans la contrainte ou le désir
de prendre parti, que ce soit sur le plan religieux,
idéologique ou esthétique.

Pour mieux cerner ce nouveau profil, 'auteur
consacre le chapitre 7 aux « “Bad Boys” of Baghdad ».
Faisant sienne la démarche fructueuse appliquée par
Hilary Kilpatrick a I¢tude des Agani, se fondant sur la
rhétorique de la composition (les ahbdr manziima),
il cherche a déterminer les réseaux auxquels apparte-
nait Ibn Abi Tahir en étudiant a cet effet les contextes
dans lesquels il est cité ou les autres biographies
qui jouxtent la sienne dans certains ouvrages (qui
ne recourent pas au classement alphabétique). La
démarche est judicieuse et lui permet de mettre
en évidence certains réseaux. La derniére partie du
chapitre est consacrée a présenter les personnages
marquants de ces réseaux (Abu Hiffan, Aba al-‘Ayna;,
Sa‘ld Ibn Humayd) et les cercles qui les réunissaient,
un microcosme dans lequel la plupart des udabd’ en
venaient a se connaitre. Auparavant, grace a cette
étude des “proximités” textuelles, I'auteur propose
une nouvelle interprétation de l'expression saydtin
al-‘askar, par laquelle certains des personnages mis
en évidence étaient désignés. Sh. Toorawa, apres avoir
retracé I'historique de cette expression, parvient a

montrer, d'une maniére qui me semble concluante,
|

que ‘askar ne fait sens que si on admet qu'il ne s’agit
pas d’'un nom commun, désignant I'armée, mais
d’'un toponyme, ‘Askar al-Mahdj, i. e. al-Rusafah. Il
n'est donc pas question des «démons de l'armée »
mais des «démons d’al-"Askar ». Il serait intéressant
de pousser plus avant cette étude, pour analyser
en détail les liens de ces Saydtin al-Askar avec les
muggan al-Kifa, au vu des personnages cités et de
I'époque mentionnée.

Louvrage prend fin par un « Envoi» dont la plus
grande partie est consacrée a distinguer deux profils
d’'udabd’: 'homme de cour, tributaire d'un mécene,
composant ses écrits sur commande (le modele
retenu est Gahiz) et le nouveau profil de littérateur,
emblématisé par Ibn Abi Tahir.

Katia Zakharia
Université Lyon 2

BCAI 24 — 2008

BCAIl en ligne

35

BCAI 24 (2008) Toorawa Sh. M.: Ibn Abi Tahir Tayfar and Arabic Writerly Culture, a Ninth Century Bookman in Baghdad., recensé par Katia Zakharia
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

	Accueil
	BCAI – sommaires
	tome 24 – 2008
	tome 23 – 2007
	tome 22 – 2006
	tome 21 – 2005
	tome 20 – 2004
	tome 19 – 2003
	tome 18 – 2002
	tome 17 – 2001
	tome 16 – 2000
	tome 15 – 1999
	tome 14 – 1998
	tome 13 – 1997
	tome 12 – 1996
	tome 11 – 1994
	tome 10 – 1993
	tome 9 – 1992
	tome 8 – 1992
	tome 7 – 1990
	tome 6 – 1989
	tome 5 – 1988
	tome 4 – 1987
	tome 3 – 1986
	tome 2 – 1985
	tome 1 – 1984




