
1. Langue et littérature

	 BCAI 24 – 2008	 33

Toorawa Sh. M., Ibn Abī Ṭāhir Ṭayfūr and Arabic Writerly Culture, a ninth century bookman in Baghdad.

Toorawa �Sh. M.,  
Ibn Abī Ṭāhir Ṭayfūr  
and Arabic Writerly Culture,  
a Ninth Century Bookman in Baghdad.

Oxon, Routledge, 2005,  
glossaire, bibliographie, index, 214 p. 
ISBN : 978-0415297622

C’est à travers l’itinéraire d’un personnage parti-
culier, le libraire et adīb Ibn Abī Ṭāhir Ṭayfūr (m. 893), 
que l’auteur s’intéresse à la question des relations 
entre oralité et écriture, aux débuts de l’époque ab-
basside (ixe siècle particulièrement), dans le but de 
réfuter certaines thèses admises et de les remplacer 
par de nouvelles lectures, dont une réévaluation de la 
place du support écrit et de la diffusion de l’écriture 
et de la lecture. 

L’auteur propose à cet effet une monographie 
très documentée, notamment en ce qui concerne les 
sources premières, consacrée à un personnage jus-
que-là peu connu, l’étudiant à la fois pour lui-même 
et comme emblème d’un nouveau profil de lettrés, 
dont il défend l’apparition à l’époque. L’ouvrage est 
dense et l’argumentation est parfois ralentie ou 
dispersée par le nombre de références et la somme 
des informations. 

S’agissant des rapports de l’oralité et de l’écri-
ture, Toorawa tranche de manière nette en faveur de 
« The Presence and Insistance of Books » (chapitre 2), 
sitôt développé, dans le chapitre 1, le passage « From 
Memory to Written Record ». Ces deux chapitres 
laissent parfois l’impression que le souci de mettre en 
évidence la place de l’écrit dans la culture abbasside 
naissante, a contrario des tenants d’une oralité hégé-
monique (pourtant de moins en moins nombreux), 
conduit l’auteur à tenir par intermittence un propos 
excessif en sens inverse, quoiqu’il ait raison d’affirmer, 
de manière récurrente, que la diffusion du papier et 
des techniques y afférant, ne pouvaient manquer 
d’avoir eu un effet patent sur l’organisation de la 
culture et de sa diffusion. 

On pourrait ainsi regretter que les apports 
théoriques d’autres travaux sur les rapports entre 
l’oralité et l’écriture n’aient pas été assez exploités ; on 
pensera notamment, le hasard de la recension les rap-
prochant dans ce même Bulletin, aux contributions 
de Schoeler sur le sujet, certes citées, mais dont les 
implications, à la fois épistémologiques et culturelles, 
sont insuffisamment prises en compte. Elles auraient 
certainement contribué à relativiser certaines posi-
tions ou à les nuancer à bon escient. À titre d’exemple, 
les considérations, parfois catégoriques, avancées par 
Toorawa sur le « Classical Arabic » (p. 12), l’expansion 
de l’écrit, ou l’enseignement « public » (p. 13), ne 

sont-elles pas prématurées pour la période considé-
rée, quoique l’auteur ait raison de souligner que la 
conservation de « l’héritage littéraire (1) » (p. 15) ne 
pouvait se faire sans support ? L’exemple paradoxal, 
et un peu plus tardif, d’al-Ṣūlī (m. 947), attaquant le 
ṣuḥufī (celui qui prend son savoir dans les feuillets), 
alors qu’il était réputé en être lui-même un, souligne 
fort justement les complexités de la situation, et 
appelle sans doute à être plus prudent encore sur ce 
qui se passait quelques décennies auparavant.

Une autre question, soulevée par les exemples 
proposés p. 25, est celle de déterminer la signification, 
ou plutôt les significations, que pouvait prendre le 
terme kitāb dans les citations rapportées pour sou-
tenir que la diffusion de l’écrit était plus importante 
qu’on ne tend à le dire. Si l’auteur a raison d’indiquer 
que, dans les trois cas, il s’agit d’un objet matériel, la 
question demeure de savoir s’il s’agit chaque fois du 
même objet (qu’il s’agisse de son volume ou de la 
manière dont a été élaboré son contenu, autrement 
dit, il est difficile d’y échapper, de son rapport à 
l’oralité).

Le chapitre 3 intitulé « Reciting Poetry, Telling 
Tales » présente, pour commencer, un aspect peu 
connu d’Ibn Abī Ṭāhir, son talent de poète, visible-
ment passé sous silence par certains biographes ou 
anthologues, anciens et modernes, parce qu’il n’était 
pas à proprement parler un poète professionnel 
vivant de sa poésie. On pourrait dire qu’en quelque 
manière, Ibn Abī Ṭāhir anticipait ce qui allait devenir, 
par la suite, une qualité primordiale des lettrés, à sa-
voir la capacité de maîtriser les « deux arts » comme 
preuve de la qualité d’adīb.

Si le poète Ibn Abī Ṭāhir a été occulté par les 
Anciens, le transmetteur/conteur (rāwī), au contraire, 
a été montré du doigt. Sh. Toorawa rappelle, exem-
ples à l’appui, combien il est délicat de définir, pour 
l’époque, des termes comme ḫurāfa ou asmār. Une 
citation d’Ibn al-Nadīm permet de penser qu’Ibn 
Abī Ṭāhir ne se contentait pas de transmettre des 
informations, mais qu’il élaborait lui-même des 
récits « mensongers », autrement dit des récits de 
fiction (p. 46-47). On ignore, par contre, dans quelles 
circonstances il le faisait et comment il véhiculait ces 
récits. Si rien ne permet de présumer que c’était lors 
de veillées, rien ne permet davantage de considérer, 
comme le fait Toorawa, p. 50, que c’était forcément 
par le biais d’ouvrages écrits. On est d’ailleurs autorisé 
à se demander, par analogie, si Ibn al-Nadīm ne parle 
pas de ces supports écrits, qui servaient d’aide-mé-
moire aux performances orales des conteurs, dont on 
trouve des traces jusqu’au vingtième siècle, dans les 

(1)  On peut se demander si, pour le ixe siècle, il s’agit d’un hérita-
ge littéraire ou plutôt d’un legs en voie de constitution.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Toorawa Sh. M.: Ibn Abī Ṭāhir Ṭayfūr and Arabic Writerly Culture, a Ninth Century Bookman in Baghdad., recensé par Katia Zakharia
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 24 – 2008	 34

ateliers de copie des siyar, par exemple ; autrement 
dit, une nouvelle fois, d’un témoignage de l’imbri-
cation de l’oralité et de l’écriture. Dans ce sens, on 
peut également relativiser la notion de diffusion du 
savoir, défendue par Sh. Toorawa, dans les chapitres 
précédents, en rappelant que ces livrets et autres 
« écrits » avaient une diffusion limitée aux conteurs 
professionnels. On peut avoir quelque difficulté à 
saisir comment, dans le même mouvement, l’auteur 
invite à dissocier poète amateur et poète de métier, 
et récuse l’idée que les « lecteurs » professionnels 
étaient une minorité.

Le chapitre 4 s’ouvre sur des données moins 
hypothétiques, puisque, sous le titre « Being a 
Bookman », il commence par présenter la vocation 
d’enseignant d’Ibn Abī Ṭāhir, dont on trouve une 
trace écrite chez ses biographes. Une fois établi 
que l’homme enseignait, surgit pourtant un autre 
problème : que faut-il comprendre par ce qui est dit 
dans les sources classiques de sa manière de pratiquer 
l’enseignement  ? À cet effet, Sh. Toorawa tente de 
décrypter une affirmation de Ǧaʿfar Ibn Muḥammad 
Ibn Ḥamdān (m. 935), rapportée (une fois de plus) 
par Ibn al-Nadīm (p. 51), car elle contient deux vo-
cables (ʿāmm(ī) et taḫaṣṣaṣa), dont la signification 
contextuelle pose problème, et qui ont conduit à des 
traductions très diverses. S’agit-il de l’opposition entre 
vulgaire et élite ? Culture générale et spécialisation ? 
Ou même, s’agissant de l’usage particulier qu’en fait 
Ibn al-Nadīm, d’une opposition entre sympathies 
sunnites et chiites ? Derrière ce problème, et le cas 
singulier d’Ibn Abī Ṭāhir, se profilent de nombreuses 
questions sur le statut de l’enseignant à l’époque, ses 
revenus, ses circuits de formation, ses collègues, etc. 
Tant d’interprétations peuvent être justifiées, qu’il 
aurait sans doute été plus prudent de ne pas céder 
à la tentation d’en privilégier une au détriment des 
autres, comme le fait l’auteur, d’autant qu’il réussit 
fort bien à mettre en évidence nos difficultés à ac-
céder à la signification de ces documents d’un autre 
temps.

Le qualificatif de warrāq attribué à Ibn Abī Ṭāhir 
donne l’occasion à l’auteur de décrire la situation des 
marchands de papier, de manuscrits et copistes, ces 
trois fonctions étant généralement associées chez 
les libraires.

Une autre question délicate est suscitée par 
certaines sources anciennes qui utilisent le terme 
kātib pour décrire Ibn Abī Ṭāhir Ṭayfūr. L’auteur fait 
observer que les biographes qui emploient ce terme 
sont plutôt les historiographes, alors que la plupart 
des udabā’ s’en abstiennent. Mais, considérant que 
ni les uns ni les autres ne mentionnent que Ṭayfūr 
était au service d’un homme de pouvoir et qu’il ait 
exercé sous ses ordres le métier de secrétaire, auquel 

le terme renvoie habituellement, Toorawa en déduit, 
p. 60-61, que kātib voulait déjà dire « homme de 
l’écrit », au sens d’écrivain ou d’auteur, et qu’il était 
donc utilisé ici dans un sens très proche de son sens 
moderne. Dans la même partie, l’article de Carter, 
« Kātib in fact and fiction » est questionné, ou plu-
tôt remis en question. Il ne m’a pas été possible de 
comprendre pourquoi l’affirmation de Carter que 
le kātib idéalisé, décrit par les Anciens, n’est qu’un 
cliché littéraire, contredisait la position défendue par 
Toorawa et devait être « revisited » (p. 61). Quant à 
l’emploi de kātib dans son sens d’auteur, il faudrait, 
pour retenir cette proposition, qu’elle soit étayée par 
plusieurs autres occurrences et attestations. 

Le chapitre se clôt par  l’énumération des titres 
des écrits attribués à Ibn Abī Ṭāhir.

Le chapitre 5, « Navigating Partisan Schools » est 
consacré à déterminer si Ibn Abī Ṭāhir avait des posi-
tions doctrinales fermes, s’il était partisan d’un cou-
rant idéologique, religieux ou culturel, au détriment 
des autres. Pour répondre à cette question, l’auteur 
revient, dans un premier temps, sur les origines du 
personnage, descendant des abnā’, donc d’origine 
persane. Ce qui conduit à aborder deux pistes at-
tendues, à savoir ses relations avec le chiisme, d’une 
part, et sa position dans la querelle de la šuʿūbiyya, 
de l’autre. ň travers cet exemple, Toorawa entend 
établir que l’implication des udabā’ dans ce type 
de conflits intellectuels avait beaucoup perdu de sa 
vigueur à l’époque étudiée et qu’à la différence de 
leurs prédécesseurs, ils étaient moins des hommes de 
clan ou de parti pris, que des personnages modérés, 
sans implications particulières. Il réunit à cet effet 
des informations qui dépassent largement le cadre 
de la monographie et forment une documentation 
utile et intéressante. Mais au fil de la lecture, on 
comprend bien le choix qui a présidé au titre de ce 
chapitre. On est en effet emmené à naviguer dans des 
profondeurs souvent insondables et la plupart des 
questions restent en suspens, les éléments qui nous 
ont été transmis de cette époque-là ne permettant 
pas de les trancher.

Le chapitre 6, «Precedence and Contest » pour-
suit logiquement le précédent en restreignant les dé-
bats culturels au champ littéraire. La première partie 
est consacrée à un texte d’Ibn Abī Ṭāhir, s’inscrivant 
dans la longue tradition de la mufāḫara, et traitant 
des mérites comparés de la rose et du narcisse, pour 
trancher en faveur de la rose. S’il n’est guère possible 
de déterminer s’il avait composé ce texte en réponse 
à un poème d’Ibn al-Rūmī sur le même thème, dans 
lequel ce dernier donnait, au contraire, la préséance 
au narcisse, ou si, inversement, c’était Ibn al-Rūmī 
qui avait composé son poème pour répondre à 
Ibn Abī Ṭāhir, l’étude de ce thème dans les sources 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Toorawa Sh. M.: Ibn Abī Ṭāhir Ṭayfūr and Arabic Writerly Culture, a Ninth Century Bookman in Baghdad., recensé par Katia Zakharia
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 24 – 2008	 35

contemporaines des deux auteurs, puis ultérieures, 
permet au moins d’affirmer la présence, derrière le 
jeu esthétique, d’une allégorie avec un contenu poli-
tique implicite, dans laquelle la rose est le calife et le 
narcisse le secrétaire de chancellerie ou le courtisan 
d’origine persane (p. 90-93).

Ensuite, la position d’Ibn Abī Ṭāhir dans la 
querelle ayant opposé partisans et adversaires du 
poète Abū Tammām et de son disciple al-Buḥturī 
est examinée. Quoiqu’Ibn Abī Ṭāhir ait été un des 
transmetteurs d’Abū Tammām, il ne le défendait 
pas aveuglément, voyait ses plagiats et les dénonçait. 
Sa position médiane reflète, pour Toorawa, l’émer-
gence de nouvelles sensibilités, qui font une place aux 
Modernes dans l’espace littéraire, sans pour autant 
dénigrer les Anciens ou les néo-classiques. C’est avec 
la même modération qu’Ibn Abī Ṭāhir rend compte 
d’une joute oratoire entre partisans de l’homo- et 
de l’hétérosexualité à laquelle il a assisté. Il rapporte 
avec précision les termes de la dispute et blâme les 
deux parties dans leurs excès, trouvant à chacune des 
arguments dignes d’attention. 

Au terme des deux chapitres 5 et 6, Sh. Toorawa 
affirme « udabā’ like Ibn Abī Ṭāhir appear to have 
had no theological, doctrinal or partisan axes to 
grind »  car « the littérateur could no longer be – and 
could no longer afford to be – one-sided » (p. 100). 
C’est pour lui l’indice d’une transformation du profil 
moyen des lettrés, accédant aux livres et à l’écrit, sans 
forcément se trouver dans la contrainte ou le désir 
de prendre parti, que ce soit sur le plan religieux, 
idéologique ou esthétique.

Pour mieux cerner ce nouveau profil, l’auteur 
consacre le chapitre 7 aux « “Bad Boys” of Baghdad ». 
Faisant sienne la démarche fructueuse appliquée par 
Hilary Kilpatrick à l’étude des Aġānī, se fondant sur la 
rhétorique de la composition (les aḫbār manẓūma), 
il cherche à déterminer les réseaux auxquels apparte-
nait  Ibn Abī Ṭāhir en étudiant à cet effet les contextes 
dans lesquels il est cité ou les autres biographies 
qui jouxtent la sienne dans certains ouvrages (qui 
ne recourent pas au classement alphabétique). La 
démarche est judicieuse et lui permet de mettre 
en évidence certains réseaux. La dernière partie du 
chapitre est consacrée à présenter les personnages 
marquants de ces réseaux (Abū Hiffān, Abū al-ʿAynā’, 
Saʿīd Ibn Ḥumayd) et les cercles qui les réunissaient, 
un microcosme dans lequel la plupart des udabā’ en 
venaient à se connaître. Auparavant, grâce à cette 
étude des “proximités” textuelles, l’auteur propose 
une nouvelle interprétation de l’expression šayāṭīn 
al-ʿaskar, par laquelle certains des personnages mis 
en évidence étaient désignés. Sh. Toorawa, après avoir 
retracé l’historique de cette expression, parvient à 
montrer, d’une manière qui me semble concluante, 

que ʿaskar ne fait sens que si on admet qu’il ne s’agit 
pas d’un nom commun, désignant l’armée, mais 
d’un toponyme, ʿAskar al-Mahdī, i. e. al-Ruṣāfah. Il 
n’est donc pas question des « démons de l’armée » 
mais des « démons d’al-ʿAskar ». Il serait intéressant 
de pousser plus avant cette étude, pour analyser 
en détail les liens de ces šayāṭīn al-ʿAskar avec les 
muǧǧān al-Kūfa, au vu des personnages cités et de 
l’époque mentionnée.

L’ouvrage prend fin par un « Envoi » dont la plus 
grande partie est consacrée à distinguer deux profils 
d’udabā’ : l’homme de cour, tributaire d’un mécène, 
composant ses écrits sur commande (le modèle 
retenu est Ǧāḥiẓ) et le nouveau profil de littérateur, 
emblématisé par Ibn Abī Ṭāhir.

Katia Zakharia 
Université Lyon 2

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Toorawa Sh. M.: Ibn Abī Ṭāhir Ṭayfūr and Arabic Writerly Culture, a Ninth Century Bookman in Baghdad., recensé par Katia Zakharia
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	Accueil
	BCAI – sommaires
	tome 24 – 2008
	tome 23 – 2007
	tome 22 – 2006
	tome 21 – 2005
	tome 20 – 2004
	tome 19 – 2003
	tome 18 – 2002
	tome 17 – 2001
	tome 16 – 2000
	tome 15 – 1999
	tome 14 – 1998
	tome 13 – 1997
	tome 12 – 1996
	tome 11 – 1994
	tome 10 – 1993
	tome 9 – 1992
	tome 8 – 1992
	tome 7 – 1990
	tome 6 – 1989
	tome 5 – 1988
	tome 4 – 1987
	tome 3 – 1986
	tome 2 – 1985
	tome 1 – 1984




