
1. Langue et littérature

	 BCAI 24 – 2008	 1

I.	 Langue et littérature	
Abdul-Raof Hussein, Arabic Rhetoric: a pragmatic analysis. [Djamel Eddine Kouloughli]

Abdul-Raof� Hussein, 
Arabic Rhetoric : a Pragmatic Analysis.

London, Routledge, 2006, 316 p. 
ISBN : 978-0415386098

Contrairement à l’histoire de la grammaire arabe 
qui a connu, depuis au moins les trois dernières dé-
cennies du xxe siècle, un développement remarquable 
en Occident, et notamment en Europe, la tradition 
rhétorique arabe n’a guère fait l’objet de recherches 
d’ensemble de la part des linguistes et des historiens 
de la linguistique en dehors du Monde arabe, en 
sorte que l’étudiant et le chercheur non arabisant 
ne trouvent guère, dans ce domaine, que des études 
de détail (mémoires, articles de revues, ou, au mieux, 
brefs chapitres de synthèse dans des ouvrages ency-
clopédiques). C’est donc avec un grand intérêt que 
l’on a appris la publication chez Routledge, en 2006, 
de l’ouvrage Arabic Rhetoric: a Pragmatic Analysis, de 
Hussein Abdul-Raof, Senior Lecturer en études arabes 
et coraniques à l’Université de Leeds (UK), ouvrage 
dont nous présentons ici un compte rendu.

Du point de vue de son aspect extérieur, ce livre 
est un « hardback » d’environ 15 cm sur 24, d’une 
belle facture, même si l’on peut regretter que la 
police de caractères arabes utilisée soit trop petite 
et de style assez mal adapté à des fins didactiques. 
Signalons aussi que le livre neuf est commercialisé à 
plus de 100 $ US, ce qui, même avec la dévaluation 
actuelle de la monnaie américaine, n’en fait pas un 
ouvrage aisément accessible à l’étudiant moyen.

L’ouvrage se compose d’une brève introduction 
(8 p.), de six chapitres (sur le contenu desquels nous 
allons revenir) et d’une rapide conclusion (7 p.), le 
tout suivi d’un « glossaire de la rhétorique arabe » 
d’une quinzaine de pages, dans l’ordre alphabétique 
des traductions anglaises proposées par l’auteur 
pour les termes arabes retenus, des notes des dif-
férents chapitres, malcommodément regroupées 
en fin d’ouvrage, d’une brève bibliographie (3 p.), 
où Chomsky et Lyons voisinent avec Ibn Hišām et 
al-Sakkākī, et d’un index indistinctement rerum et 
nominum.

Passons rapidement sur la page de présentation 
de l’éditeur et sur les quelques pages de préface de 
l’auteur qui n’ont d’autre visée que « d’accrocher » 
l’acquéreur putatif de l’ouvrage, dont on sait qu’il lit 
souvent ces premières pages avant de se décider à 
acheter. En l’occurrence, l’accent y est mis sur l’aspect 
« pragmatique » de la rhétorique arabe, sur l’utilité du 
livre pour les apprenants d’arabe langue étrangère et 

sur l’intérêt qu’il devrait susciter chez les universitai-
res et chercheurs en langue et littérature arabe ou en 
études islamiques.

Venons-en au cœur de l’ouvrage, c’est-à-dire aux 
six chapitres qui le composent.

Le premier, d’un peu plus de vingt pages, est 
intitulé « Preamble to Arabic Rhetoric » (préambule à 
la rhétorique arabe) et se veut une première présenta-
tion d’ensemble du domaine. L’auteur commence par 
y développer une opposition nette entre grammaire 
et rhétorique, faisant valoir que la grammaire s’inté-
resserait uniquement à la façon dont les mots et leurs 
composants se combinent pour former des phrases, 
bref à la grammaticalité des objets qu’elle étudie, sans 
aucun égard pour leurs qualités esthétiques ou même 
pour leur valeur sémantique, alors que la rhétorique 
s’intéresserait aux « mécanismes esthétiques et sty-
listiques employés par l’usager de la langue ». Cette 
dichotomie rappelle des distinctions en vogue dans 
certaines écoles de linguistiques contemporaines, 
mais on peut se demander si, peut-être justement 
pour intégrer la démarche de cet ouvrage à ce type 
de problématique, l’auteur ne simplifie pas un peu 
trop grossièrement la réalité historique à la fois de 
la grammaire et de la rhétorique arabes. En effet, 
dire que la grammaire arabe ne s’intéresse qu’à la 
« grammaticalité » des constructions qu’elle étudie 
c’est aller un peu vite en besogne et ramener l’objet 
de la rhétorique arabe aux préoccupations esthéti-
ques de « l’usager de la langue » ne paraît guère plus 
convaincant. 

Poursuivant sa présentation, l’auteur introduit 
la notion de « proposition » dont on ne sait pas trop 
quel terme arabe elle veut traduire. En effet, dans 
la note qui accompagne cette traduction et qui est 
supposée l’expliquer, on nous dit que ce terme « sera 
employé tout au long de l’ouvrage pour renvoyer à 
n’importe quel acte de parole ou assertion en arabe 
ayant la forme d’une phrase déclarative simple », 
mais aussi que « des constructions syntaxiques 
différentes peuvent exprimer la même proposi-
tion », enfin que « d’un point de vue théorique, les 
deux expressions “proposition” et “phrase” sont 
employées dans ce travail pour référer à un groupe 
d’unités lexicales qui expriment une idée complète ». 
Ces explications ne sont pas, on en conviendra, 
très éclairantes. Surtout, on se demande si l’auteur 
peut ne pas s’être rendu compte, lui qui semble si 
soucieux d’opposer grammaire et rhétorique, que, 
s’il est un point où l’opposition est claire entre les 
deux disciplines, c’est précisément dans le fait que 
la rhétorique arabe, depuis les travaux fondateurs 
de ʿAbd al-Qāhir al-Ğurğānī (m. 1078), s’est donné 
comme unité de base de ses observations et analyses 
l’énoncé (kalām) là où la grammaire arabe, si l’on 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Abdul-Raof Hussein: Arabic Rhetoric : a Pragmatic Analysis., recensé par Djam el Eddine Kouloughli
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 24 – 2008	 2

excepte le cas spécial de Sībawayhi (1), parle presque 
exclusivement de phrase (ğumla).

L’auteur introduit aussi dans sa présentation 
d’ensemble la notion fondamentale de naẓm, qu’il 
traduit par « order system », traduction dont tous 
les lecteurs qui connaissent un peu l’histoire de la 
discipline percevront le caractère grossièrement 
réducteur (2), aggravé en l’occurrence par le fait que 
l’auteur, au mépris des impératifs de l’analyse histo-
rique des textes, semble considérer que le mot naẓm 
signifie en gros la même chose chez des auteurs aussi 
différents que al-Ğāḥiẓ (m. 868), al-Ḫaṭṭābī (m. 998), 
al-Baqillānī (m. 1012), ʿAbd al-Ğabbār (m. 1024) ou 
al-Ğurğānī (m. 1078). En cette matière, l’à-peu-près 
est inexcusable car toute l’histoire de l’élaboration 
théorique de la rhétorique arabe a tourné en fait 
autour des controverses sur le contenu précis qu’il 
convenait de donner à ce terme. La présentation 
plus que sommaire que fait l’auteur de cette notion 
centrale n’aidera malheureusement pas le lecteur 
à se faire une idée, même approximative, de son 
importance. Le comble de la confusion est atteint 
lorsque l’auteur, abordant les rapports entre naẓm et 
iʿğāz (inimitabilité) dans le texte coranique, soutient 
que, pour al-Ğurğānī, l’inimitabilité du Coran est 
attribuable « to the Qur’ān’s ad hoc order system » ! 
Une telle conclusion est d’autant plus inadéquate que 
tout l’effort intellectuel de l’auteur des Dalā’il al-iʿğāz 
a précisément consisté à montrer comment le texte 
coranique, tout en ne faisant usage que du système 
de la sémantique grammaticale (maʿānī al-naḥw) 
que la langue arabe met à la disposition de tous (3), 
et non de quelque mécanisme linguistique ad hoc 
que ce soit, réussit cependant à atteindre un état de 
perfection linguistique inimitable. 

L’auteur termine son « préambule » en intro-
duisant, un peu pêle-mêle, la plupart des topoi que 
l’on trouve dans les traités didactiques tardifs de 
rhétorique arabe, comme la discussion sur l’oppo-
sition entre faṣāḥa (clarté linguistique) et balāġa 
(éloquence), les diverses modulations susceptibles 
d’affecter une énonciation en fonction de l’état 
d’esprit de l’interlocuteur, ou encore les relations, de 
coordination ou de simple parataxe, entre énoncés. 
Il inclut même, en conclusion, une liste « of the most 
prominent classical rhetoricians ». Manifestement, 
l’intention est de faire en sorte que ce préambule ne 
néglige aucun aspect de la discipline, même si cela 
doit aboutir, ce qui est malheureusement le cas, à un 
compendium confus, d’autant moins nécessaire que 
le reste de l’ouvrage est supposé reprendre de façon 
plus méthodique l’ensemble des points effleurés dans 
ce premier chapitre.

Le second chapitre, intitulé « historical review », 
se veut une présentation de l’histoire de la rhétori-

que arabe. Dans l’introduction à ce chapitre, l’auteur 
promet de nous donner une « investigation “en pro-
fondeur” » (« an in-depth investigation »), un compte 
rendu historique complet (« a thorough historical 
account ») de la question. Le contenu réel du chapitre 
est malheureusement bien loin de tenir ces promes-
ses. L’auteur commence en effet par nous résumer sa 
vision d’ensemble de l’histoire de la rhétorique arabe 
qui, selon lui, correspondrait à « trois phases principa-
les : 1. Naissance, 2. Développement et 3. Stagnation ». 
La triste banalité de ce schéma laisse craindre le pire 
et c’est bien, hélas, ce à quoi l’on est confronté dans 
la suite. En effet, ce qui nous est présenté, au total, 
c’est une énumération strictement chronologique 
de tous les auteurs qui, de Sībawayhi (m. 798) à Ibn 
al-Qayyim al-Ǧawziyya (m. 1350) et même quelques 
contemporains, ont, à un titre ou à un autre, touché 
à des questions que l’on peut, même très vaguement, 
rapporter au champ de la rhétorique arabe. Cette 
liste inclut des grammairiens, comme Sībawayhi 
ou al-Mubarrad (m. 898), des philologues comme 
al-Aṣmaʿī (m. 831), ou Ṯaʿlab (m. 904), des hommes 
de lettres (udabā’) comme Ibn al-Muqaffaʿ (m. 760), 
al-Ǧāḥiẓ (4) (m. 868) ou Ibn Qutayba (m. 889), des cri-
tiques littéraires comme le poète et khalife d’un jour 
Ibn al-Muʿtazz (m. 909), Ibn Ṭabāṭabā (m. 933), ou 
Qudāma Ibn Jaʿfar (m. 948), des théologiens comme 
al-Ḫaṭṭābī (m. 998), al-Naẓẓām (m. ~840) ou ʿAbd 
al-Ǧabbār (m. 1024), à côté des auteurs de véritables 
ouvrages de rhétorique comme al-Ǧurǧānī (m. 1098), 
al-Sakkākī (m. 1228) ou al-Qazwīnī (m. 1338). Ce n’est 
pas notre propos de contester, par principe, l’intérêt 
d’une vision « large » de l’histoire de la rhétorique 
arabe, vision qui inclurait des contributions d’auteurs 
ayant à l’origine des préoccupations et des objectifs 
assez différents. Mais ce qui dérange profondément 
dans la manière dont l’auteur traite la question, 
c’est son approche complètement linéaire et, pour 
ainsi dire, “plate”, laquelle a pour effet de ne générer 
aucune vue structurée de l’histoire de la discipline 
et de ne donner, au total, aucun point de repère 
important sur cette histoire.

(1)  Comme chacun sait, le terme de ğumla dans le sens 
de « phrase » est inconnu de Sībawayhi, qui ne parle que de 
kalām…
(2)  Sur la notion de naẓm dans l’histoire de la rhétorique arabe, 
et notamment ses réinterprétations stratégiques au cours du 
processus d’élaborations théorique de la discipline, cf. G. Bohas, 
J.-P. Guillaume, D. E. Kouloughli, The Arabic Linguistic Tradition, 
Georgetown University Press, Georgetown, 2006.
(3)  Al-Ğurğānī (m. 1078), Dalā’il al-iʿǧāz, Beyrouth, Dār al-maʿrifa, 
Beyrouth, 1978.
(4)  Ce dernier est qualifié de « fondateur de la rhétorique 
arabe ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Abdul-Raof Hussein: Arabic Rhetoric : a Pragmatic Analysis., recensé par Djam el Eddine Kouloughli
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 24 – 2008	 3

À y regarder de plus près, on s’aperçoit que 
la cause profonde de cette vision singulièrement 
unidimensionnelle réside dans le fait que l’auteur 
confond la rhétorique comme discipline théorique 
et les préoccupations rhétoriques de tous ordres que 
des auteurs relevant de champs très divers de l’acti-
vité intellectuelle peuvent être amenés à manifester. 
Cette confusion se révèle en fait dès le préambule de 
l’ouvrage, l’auteur y déclarant par exemple que « la 
rhétorique comme mécanisme linguistique permet 
au locuteur arabe de s’exprimer à travers différentes 
figures et d’éviter les amphigouris » (p. 24). Il est clair 
qu’une telle formulation vise en fait l’activité linguisti-
que du locuteur, sa « compétence rhétorique » si l’on 
veut, et non la rhétorique comme discipline. Cette 
confusion n’est pas limitée à ce passage de l’ouvrage, 
mais s’avère générale. C’est elle qui explique pourquoi 
le chapitre sur l’histoire de la rhétorique arabe inclut 
quasiment tous les auteurs qui, à un titre quelconque, 
ont manifesté dans leurs écrits des préoccupations 
rhétoriques.

La manifestation la plus patente de cette 
confusion est ce que l’on peut appeler l’attitude 
« nominaliste (5) » de l’auteur, attitude consistant à 
considérer qu’un mot donné a partout et toujours 
le même contenu. Prenons le cas du mot « bayān » : 
ce mot, consacré par l’usage coranique, va être 
repris et amplifié par al-Ǧāḥiẓ dans un de ses plus 
célèbres ouvrages, al-Bayān wa-l-tabyīn, puis, dans 
un sens plus technique, par al-Ǧurǧānī, enfin, à partir 
de la systématisation de la discipline élaborée par 
al-Sakkākī au xiiie siècle, va en venir à désigner une 
discipline strictement délimitée du trivium de rhéto-
rique arabe classique. Il semble hélas que pour notre 
auteur, le mot bayān a toujours et partout signifié la 
même chose pour tous les auteurs arabes qui l’utili-
sent. Il est pourtant patent que chez al-Ǧāḥiẓ le terme 
a une acception extrêmement large et non-technique, 
couvrant globalement tous les « arts de l’expression 
linguistique », et que, même chez al-Ǧurǧānī, consi-
déré comme le véritable fondateur des « sciences 
rhétoriques » en langue arabe, ce terme renvoie en 
fait à ce qui sera rebaptisé un peu plus tard (6) ʿilm 
al-maʿānī (« sciences des significations », c’est-à-dire 
« sémantique grammaticale »).

De même, l’auteur affirme avec assurance qu’Ibn 
al-Muʿtazz (m. 909), auteur d’un ouvrage littéraire in-
titulé Kitāb al-badīʿ, « est le fondateur de la discipline 
rhétorique du ʿilm al-badīʿ » (p. 39 (7)). Le caractère 
profondément anachronique de cette affirmation 
saute aux yeux de ceux qui savent que le ʿ ilm al-badīʿ 
(ou « science de l’embellissement [de l’expression] ») 
n’a été défini comme « discipline rhétorique » que par 
al-Sakkākī plus de trois siècles après la mort tragique 
du khalife-poète.

De même encore, l’auteur passant complète-
ment à côté de l’aspect historique, et donc hautement 
dépendant du contexte, de l’opposition lafẓ/maʿnā (8)

dans la critique littéraire arabe, et prenant ces deux 
termes dans leur sens littéral le plus décontextualisé, 
nous assène que « dans les études rhétoriques, 
al-Ǧāḥiẓ donne la priorité à l’item lexical individuel 
sur son sens » !

Force est donc de conclure que ce chapitre, loin 
de constituer une « investigation en profondeur » de 
l’histoire de la rhétorique arabe, n’en présente même 
pas une périodisation un tant soit peu cohérente et 
qu’il faudra au lecteur en quête d’une introduction 
valable à l’histoire de cette discipline chercher ailleurs 
son profit.

Le chapitre trois de l’ouvrage est intitulé « Élo-
quence et rhétorique ». Cet intitulé pourra surpren-
dre le lecteur néophyte et apparaître comme une 
digression par rapport au thème général de l’ouvrage. 
Au fond, c’est effectivement le cas et les (trop longs) 
développements qu’on lira au long des vingt pages 
de ce chapitre n’ont en effet que très peu de rapports 
avec la rhétorique comme discipline linguistique. 
L’introduction de ce chapitre quelque peu incongru 
à ce point précis de la rédaction de l’ouvrage est 
simplement un tribut payé à la tradition ; il se trouve 
en effet, qu’à partir d’une époque relativement 
tardive que l’on peut fixer au xive siècle avec les tra-
vaux d’al-Qazwīnī (m. 1338), les auteurs de manuels 
didactiques en rhétorique arabe ont pris l’habitude 
d’introduire leurs ouvrages par une discussion, très 
ritualisée, sur la différence d’acception entre les deux 
termes arabes, sémantiquement voisins dans l’usage 
courant, de faṣāḥa et de balāġa. Ce sont ces deux 
termes que l’auteur vise dans l’intitulé de ce chapitre. 
Ici encore, une claire distinction entre la rhétorique 
comme discipline linguistique et « la rhétorique » 
comme dimension de l’usage du langage ordinaire 

(5)  À entendre dans le sens, devenu banal, de « doctrine qui 
suppose que la réalité réside dans les mots ».
(6)  Par al-Zamaḫšarī (m. 1143) dans le Kaššāf.
(7)   L’auteur semble tout de même sentir un peu l’anachronisme 
puisqu’il ajoute un peu plus loin (p.39-40) que « bien qu’Ibn 
al-Muʿtazz soit le fondateur de la discipline rhétorique du badīʿ, 
il a confondu cette nouvelle discipline avec celle du ʿ ilm al-maʿānī 
ainsi qu’avec certains traits rhétoriques du ʿ ilm al-bayān » ! Mais 
cette “mise au point”, loin de dissiper le malentendu, ne fait que 
l’aggraver : en effet, aucune des trois disciplines de la rhétorique 
arabe classique n’existait encore à l’époque et l’intention d’Ibn 
al-Muzʿtazz n’a jamais été, dans son Kitāb al-badīʿ, de s’attaquer 
à l’une quelconque de ces disciplines, mais de faire œuvre 
d’homme de lettres…
(8)  Sur l’évolution historique de l’opposition lafẓ/maʿnā et son 
importance théorique, cf. D. E. Kouloughli, « À propos de lafẓ et 
maʿnā », Bulletin des études orientales, XXXV, 1985, p. 43-63.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Abdul-Raof Hussein: Arabic Rhetoric : a Pragmatic Analysis., recensé par Djam el Eddine Kouloughli
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 24 – 2008	 4

montre immédiatement le peu de pertinence de ce 
type de discussion dans une présentation historique 
et théorique de la rhétorique proprement dite. Ce 
jugement d’ensemble nous dispensera de plus longs 
commentaires sur ce chapitre et sur les nombreuses 
niaiseries que l’auteur y développe en prétendant 
illustrer ce qui est « éloquent » et ce qui ne l’est pas 
en arabe.

Avec le chapitre quatre, on entre enfin dans 
le vif du sujet. Ce chapitre est en effet consacré à 
la première des trois disciplines du trivium de la 
rhétorique arabe classique, le ʿilm al-maʿānī (litté-
ralement « science des significations »). Ce chapitre 
constitue d’ailleurs le plus gros de l’ouvrage puisque 
l’auteur lui consacre une centaine de pages, soit 
environ le tiers de l’ensemble. Cette allocation ne 
nous paraît pas critiquable dans la mesure où le ʿilm 
al-maʿānī est à la fois le plus anciennement consti-
tué et le plus développé des domaines d’étude de la 
rhétorique arabe classique et ce notamment grâce 
au travail séminal de ʿAbd al-Qāhir al-Ǧurǧānī dans 
son monumental Dalā’il al-iʿǧāz. Ce qui nous paraît 
par contre très contestable est la traduction (et plus 
gravement l’interprétation qu’elle recouvre) que 
l’auteur donne du domaine de recherche concerné 
en intitulant son chapitre « L’ordre des mots » (« word 
order »). S’il est incontestable en effet que l’ordre des 
mots dans l’énoncé reçoit, dans le ʿilm al-maʿānī, 
une attention particulière, il est tout à fait abusif 
de considérer qu’il peut s’y ramener comme à son 
objet essentiel. D’ailleurs, la question même de 
l’ordre des mots reçoit, dans le ʿilm al-maʿānī, un 
nom spécifique, celui de taqdīm wa-ta’ḫīr (9) (litt. 
« antépositionnement et post-positionnement »). 
En outre, la simple considération de la structure gé-
nérale du ʿilm al-maʿānī, telle qu’elle se présente de 
façon parfaitement systématique dans les traités de 
rhétorique une fois cette discipline stabilisée, mon-
tre clairement qu’elle ne peut pas, même approxi-
mativement, se réduire à une question d’ordre des 
mots. Il s’agit en fait d’abord d’une théorie générale 
de la structure de l’énoncé (10) (kalām), à partir de 
ses quatre composantes essentielles, le prédicande 
(musnad ilayhi), le prédicat (musnad), la prédication 
qui les relie (isnād) et l’énonciateur (muḫbir) qui en 
est le producteur. Cette théorie « quadripartite » de 
l’énoncé, fortement argumentée par al-Ǧurǧānī (11), 
semble avoir complètement échappé à l’auteur, 
qui affirme (p. 103) que « pour les rhétoriciens une 
proposition consiste en deux unités : la première 
est al-musnad ilayhi (l’inchoatif (12)) et la seconde 
est al-musnad (le prédicat) ». Pas un mot donc sur 
le lien (à la fois psychologique et grammatical) qui 
unit nécessairement ces deux « unités » et encore 
moins sur l’énonciateur qui en est, insiste al-Ǧurǧānī, 

l’auteur et même le « responsable ». C’est pourtant 
par ces deux adjonctions que la théorie de l’énoncé 
des rhétoriciens arabes se différencie radicalement de 
la théorie de la phrase des grammairiens et permet 
d’articuler la forme et le contenu de l’énonciation 
aux conditions de production qui l’ancrent dans la 
situation effective de communication.

Insistons ici sur le fait que nous ne pensons 
vraiment pas, en soulignant l’inadéquation de 
l’interprétation que l’auteur donne de l’objet du 
ʿilm al-maʿānī, lui faire un procès d’intention sur la 
base du seul titre de son chapitre. Il confirme en 
effet lui-même que c’est bien là son point de vue 
en écrivant, comme phrase introductive à ce cha-
pitre : « la discipline rhétorique du ʿilm al-maʿānī 
s’intéresse à la juxtaposition des constituants de 
la phrase selon divers ordres des mots conduisant 
à diverses significations pragmatiques. » Il est vrai 
qu’il se contredit très vite, quelques phrases plus 
loin, en évoquant les différentes questions qui sont, 
en réalité, examinées au chapitre du ʿilm al-maʿānī 
dans les traités de rhétorique arabe et qui touchent à 
des thèmes aussi divers, et aussi peu réductibles à la 
seule question de l’ordre des constituants de phrase, 
que la nature et la fonction du prédicat et du prédi-
cande, la définition et l’indéfinition des arguments 
de la prédication, la complémentation, l’ellipse, etc. 
Mais c’est là une conséquence, au fond involontaire, 
de la démarche de l’auteur dans sa présentation du 
contenu de ce chapitre (comme des autres au de-
meurant), à savoir qu’il y suit pas à pas la méthode 

(9) ����������������������������������������������������������� L’auteur ne peut l’ignorer puisque la question du position-
nement des arguments de la prédication fait l’objet de dévelop-
pements spécifiques dans les sections idoines. Il traduit alors 
taqdīm par « foregrounding » et ta’ḫīr par « backgrounding », 
termes qui sont ainsi détournés de leurs usages techniques précis 
qui signifient respectivement « mise au premier plan » et « mise 
en arrière-plan » et qui désignent non les opérations syntaxiques 
précises d’antépositionnement et de post-positionnement, mais 
les effets sémantiques d’ensemble de telles opérations et d’autres, 
plus « diffuses ».
(10)  Sur cette question, cf. D. E. Kouloughli, « Le modèle d’analyse 
de l’énoncé des rhétoriciens arabes dans le ʿilm al-maʿānī », His-
toire Épistémologie Langage, XXII, fasc. 2, 2000, p. 97-104. 
(11)  Cf. Dalā’il al-iʿǧāz, p. 405-406 de l’édition citée en bibliogra-
phie (traduction dans Kouloughli, 2000). 
(12)  Signalons en passant que la traduction de musnad ilayhi par 
« inchoatif » est techniquement erronée : « inchoatif » faisant réfé-
rence à la position initiale du musnad ilayhi ne peut s’appliquer 
qu’au seul mubtada’ ou « thème » de la phrase nominale. Le 
sujet de la phrase verbale, qui est lui aussi un musnad ilayhi, 
n’est en aucun cas un « inchoatif ». Cette mauvaise traduction 
montre en fait que l’auteur ne distingue pas le niveau logique 
de l’organisation de l’énoncé, niveau où fonctionne l’opposition 
musnad ilayhi /musnad, et le niveau grammatical, où fonction-
nent les catégories de mubtada’/ḫabar d’une part, de fiʿl/fāʿil 
d’autre part. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Abdul-Raof Hussein: Arabic Rhetoric : a Pragmatic Analysis., recensé par Djam el Eddine Kouloughli
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 24 – 2008	 5

d’exposition des traités didactiques de rhétorique 
arabe, ce qui le conduit à reprendre à la lettre, et 
dans le même ordre, les questions qui y sont traitées, 
même si cela montre clairement, en l’occurrence, que 
le ʿilm al-maʿānī ne se réduit en aucun cas à l’étude 
de l’ordre des mots. Mais même cette « fidélité » aux 
traités médiévaux peut difficilement être mise au 
crédit de l’auteur dans la mesure où elle conduit, ici 
encore, à une présentation totalement “aplatie” des 
questions traitées, sans aucune mise en perspective 
historique ou conceptuelle. Très représentative de 
cet aplatissement, la figure 4.1 de la page 102 pré-
sente une ellipse contenant « word order » et d’où 
partent, sans aucun ordre ni hiérarchie, des flèches 
aboutissant à des mots aussi divers et disparates que 
musnad ilayhi, musnad, Moderation, Conjunction, 
Verbosity, Occcurrence, Indefiniteness, Restriction, 
verb, Reporting… Cette figure, à laquelle on serait 
bien en peine d’assigner la moindre portée explica-
tive ou même mnémotechnique, s’intitule pourtant 
pompeusement « Les constituants majeurs de l’ordre 
des mots en rhétorique arabe » !

La lecture attentive des différentes sections de 
ce chapitre révèle, presque à chaque page, d’énor-
mes bévues de traduction et, plus profondément, 
d’interprétation théorique des textes. Ainsi par 
exemple, les rhétoriciens arabes ont pris l’habitude, 
à partir de al-Sakkākī, d’introduire le ʿilm al-maʿānī 
par une discussion de l’opposition entre deux types 
fondamentaux d’énoncés, qu’ils caractérisent respec-
tivement comme énoncés supportant le vrai ou le 
faux et qu’ils nomment ḫabar, et énoncés étrangers 
à cette opposition et qu’ils nomment inšā’. Ce n’est 
pas ici le lieu de s’interroger sur ce qui a amené cette 
distinction, manifestement héritée de la logique aris-
totélicienne, à être introduite en ce point de l’exposé 
d’une discipline qui, au fond, n’en a que faire. Il semble 
par contre aller de soi que, pour la rendre compré-
hensible dans un cadre conceptuel et terminologique 
moderne, il faut recourir à l’opposition, devenue 
classique, entre énoncé constatif (correspondant 
au ḫabar) et énoncé performatif (renvoyant à inšā’). 
Mais cette distinction semble totalement inconnue 
à l’auteur qui, pour traduire le couple ḫabar/inšā’, ne 
trouve rien de mieux que « reporting/informing ». 
L’indigence de cette traduction (qui, pour le second 
terme est carrément un contresens !) est proprement 
affligeante ! 

Il serait fastidieux de nous arrêter ainsi sur cha-
cun des innombrables points sur lesquels le travail 
d’interprétation et de traduction des conceptions des 
rhétoriciens arabes par l’auteur de cet ouvrage nous 
paraît gravement contestable. Signalons cependant, 
concernant ce chapitre, une absence béante et qui 
à elle seule révèle à quel point la compréhension 

qu’a l’auteur de la structure conceptuelle du ʿilm 
al-maʿānī est superficielle : cette absence concerne 
le concept fondamental de qayd (litt. « contrainte »). 
Al-Ǧurǧānī fait un large usage de ce concept pour 
caractériser les processus d’actualisation d’une unité 
linguistique quelconque, processus consistant tous, 
en fin de compte, à « contraindre » la portée de cette 
unité par diverses opérations linguistiques comme la 
détermination, la qualification, la complémentation, 
l’auxiliation, etc. Il est aisé de comprendre, compte 
tenu du caractère extrêmement large et de la puis-
sance explicative de ce concept, qu’il soit devenu un 
élément central du dispositif d’analyse des énoncés 
en rhétorique arabe, si bien que l’on peut, sans 
exagérer, considérer que l’ensemble de la discipline 
en dépend (13). Que l’auteur de ce qui se veut une 
« analyse » de la rhétorique arabe soit passé à côté de 
ce concept au point de ne lui consacrer aucun déve-
loppement, ni même de l’inclure dans son glossaire, 
montre assez combien son approche de la discipline 
est superficielle.

Le cinquième chapitre, intitulé « figures of 
speech », est consacré au ʿ ilm al-bayān (14). Observons 
d’emblée que le terme même de bayān signifie, de-
puis une période fort ancienne (et déjà dans le texte 
coranique), « expression [linguistique] ». Traduire 
par « figures de discours » est donc une inflexion qui 
ne se justifie guère, même en tenant compte de la 
définition que al-Sakkākī va donner du ʿ ilm al-bayān 
comme discipline étudiant les moyens de « produire 
une signification donnée de différentes manières ».

Dans ce chapitre, l’auteur reste fidèle à une 
présentation qui suit pas à pas les traités de rhé-
torique arabe médiévaux. Mais ici sa démarche, 
qui consiste à présenter la matière sous forme de 
classifications, ne nuit pas trop au projet de donner 
une image à peu près cohérente de la discipline 
dans la mesure où celle-ci, restée assez descriptive, 
n’appelle généralement que l’utilisation d’exemples 
bien choisis (15). Significativement, le principal point 

(13)  Ce qu’ont très bien perçu d’ailleurs les auteurs de manuels 
arabes modernes de rhétorique, comme par exemple A. al-Ğārim 
et M. Amīn qui, dans leur manuel largement répandu dans le 
Monde arabe, al-Balāġa l-wāḍiḥa, insistent sur le caractère abso-
lument général de la notion de qayd dans l’analyse de l’énoncé 
en rhétorique arabe.
(14)  Voulant proposer une étymologie du terme bayān, l’auteur, 
sans doute influencé par l’usage dialectal, donne une fausse 
interprétation du verbe bān/yabīn de l’arabe classique, qu’il 
présente comme signifiant « devenir clair, clarifier ». En fait, le 
sens premier de ce verbe, en arabe classique, véhicule la notion 
de « séparation ». De là on passe à l’idée de « devenir distinct ». 
L’idée de « clarifier » n’appartient qu’à la forme dérivée IV de la 
racine, qui exprime l’idée de « rendre distinct ». 
(15)  Nous reviendrons un peu plus loin sur le statut des exemples 
dans l’ouvrage examiné.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Abdul-Raof Hussein: Arabic Rhetoric : a Pragmatic Analysis., recensé par Djam el Eddine Kouloughli
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 24 – 2008	 6

faible de l’exposé concerne ici la présentation de la 
notion de métaphore (mağāz) à propos de laquelle 
des discussions théoriques subtiles ont opposé les 
rhétoriciens arabes, en raison, entre autres, de di-
vergences théologiques (16). L’auteur ne semble pas 
en être informé… Signalons à ce propos que, contre 
l’usage général, l’auteur traduit le terme arabe de 
« mağāz » par « allegory » ce qui rend son exposé de 
cette question particulièrement obscur (17).

Le sixième chapitre, que l’auteur intitule « em-
bellishment », aurait, dans une large mesure, pu 
s’intituler « science des figures » puisqu’il y est traité, 
au fond, des procédés de sophistication formelle de 
l’expression, notamment en poésie. Dans ce chapitre, 
plus encore que dans le précédent, l’approche pla-
tement énumérative de l’auteur ne semble pas trop 
nuire à la présentation de la matière.

Des quelques pages de conclusion, il n’y a pas 
grand-chose à dire si l’on préfère ne pas s’interro-
ger sur ce que signifient vraiment des affirmations 
comme « la rhétorique arabe illustre le fait que l’arabe 
est une langue exotique » ou encore « la langue est 
un organisme de pure puissance ». Passons…

Signalons en passant que le seul point sur lequel 
l’auteur s’est quelque peu détaché des textes des 
rhétoriciens arabes classiques concerne les exemples. 
Dans le souci probable de donner à son livre le ca-
ractère d’un manuel, il a cherché à les « moderniser » 
en en proposant des adaptations en arabe standard 
moderne. La tentative eût été louable si, face aux 
exemples, généralement authentiques et le plus 
souvent très « parlants », des traités anciens, l’auteur 
s’était donné la peine de chercher, dans l’abondante 
littérature moderne, des énoncés tout aussi authen-
tiques et expressifs. Hélas, il se contente de fabriquer 
des phrases dont l’artificialité, voire la niaiserie, sont 
loin du but recherché. 

Dans la même veine de « modernisation », 
l’auteur, dans son lexique, introduit côte à côte des 
termes de la rhétorique arabe classique, des termes de 
la linguistique moderne, voire des termes et expres-
sions de son propre cru. Cette manière de faire nous 
paraît très contestable dans la mesure où ces termes, 
qui appartiennent en fait à des univers conceptuels 
distincts, sont mis ici sur le même plan. Cet état de 
chose se trouve en outre aggravé du fait que, dans 
bien des cas, les « traductions » que l’auteur donne de 
ces termes techniques sont très contestables (18). 

Signalons enfin que, outre le fait que le système 
de transcription présenté par l’auteur à la fin de son 
introduction (p. 7) n’est pas conforme aux usages 
savants chez les arabisants (19), on relève, au fil du 
texte et dans la bibliographie des incohérences 
dans la transcription de mots arabes, par exemple 
« al-musnad ilaihi » (p. 97) avec un hiatus de voyelles 

interdit en arabe. On relève aussi de grossières erreurs 
de vocalisation, comme muftāḥ pour miftāḥ, islūb et 
islūbiyyah pour uslūb et uslūbiyya, ce qui, pour un 
ouvrage à visée didactique, est assez regrettable.

Au total, cet ouvrage a toutes les chances de 
causer à celui qui en attendrait une présentation d’en-
semble claire et précise du domaine de la rhétorique 
arabe classique une grande déception.

Djamel Eddine Kouloughli 
CNRS - Paris

(16)  Cf. par exemple D. E. Kouloughli, « L’influence muʿtazilite 
sur la naissance et le développement de la rhétorique arabe », 
Arabic Sciences and Philosophy, 12 (2002), p. 217-239.
(17)  Il se sert du terme de « métaphore » pour traduire l’arabe 
« istiʿāra », en fait beaucoup plus spécifique et généralement 
traduit par « trope », terme qu’il semble ignorer…
(18)  Par exemple quand il traduit l’expression « taʿqīd al-ḏam 
bimā yušbihu al-madḥ» par « affirmed dispraise » (un véritable 
contresens !) ou « ambiguity » par « muʿāzala»… 
(19)  Notamment parce qu’il utilise des digraphes comme « sh » 
(pour « š »), ou « dh » (pour « ḏ »), alors que des séquences 
de consonnes arabes distinctes comme « sh » ou « dh » sont 
possibles.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 24 (2008) Abdul-Raof Hussein: Arabic Rhetoric : a Pragmatic Analysis., recensé par Djam el Eddine Kouloughli
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	Accueil
	BCAI – sommaires
	tome 24 – 2008
	tome 23 – 2007
	tome 22 – 2006
	tome 21 – 2005
	tome 20 – 2004
	tome 19 – 2003
	tome 18 – 2002
	tome 17 – 2001
	tome 16 – 2000
	tome 15 – 1999
	tome 14 – 1998
	tome 13 – 1997
	tome 12 – 1996
	tome 11 – 1994
	tome 10 – 1993
	tome 9 – 1992
	tome 8 – 1992
	tome 7 – 1990
	tome 6 – 1989
	tome 5 – 1988
	tome 4 – 1987
	tome 3 – 1986
	tome 2 – 1985
	tome 1 – 1984




