
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 23 – 2007	 25

Lowin Shari L., The Making of a Forefather – Abraham in Islamic and Jewish exegetical Narratives. [Pierre Lory]

Lowin Shari L.,  
The Making of a Forefather – Abraham  
in Islamic and Jewish exegetical Narratives.

Leiden-Boston, Brill, 2006, 308 p. 
ISBN : 978-9004152267

La recherche orientaliste a étudié les rapports 
entre l’islam et la tradition judaïque depuis plus d’un 
siècle et demi. Les remarques, les mises en rapport 
n’ont pas manqué : A. Geiger (Was hat Mohammed 
aus dem Judenthum ausgenommen, 1833) ; H. Speyer 
(Die biblischen Erzählungen im Qorān, 1961) ; 
S. D. Goitein (Jews and Arabs; Their Contacts through 
the Ages, 1955). Le plus souvent, elles étaient mar-
quées par un esprit « diffusionniste » : Muḥammad et 
les principaux protagonistes de l’islam naissant – his-
toriens, traditionnistes, exégètes – auraient repris des 
concepts, voire des formules bibliques, midrashiques 
en grand nombre, en sorte que l’on peut retrouver 
des fragments de ces emprunts et en dresser d’une 
certaine manière un catalogue. Quelques auteurs 
ont été jusqu’à proposer des annotations coraniques 
verset par verset pour y indiquer les références ou 
résonances juives (Katsh, 1954 ; A. Zaoui, 1983). Le 
sens des influences est bien sūr toujours le même, à 
savoir que les auteurs musulmans ont emprunté tant 
et plus au patrimoine juif.

Le propos du présent ouvrage est sensible-
ment différent. S. L. Lowin s’y penche sur les récits 
juifs et musulmans concernant Abraham, plus 
spécifiquement sur son enfance : notamment la pré-
diction faite à Nemrod de la naissance d’un homme 
qui contesterait sa religion et ébranlerait son trône. 
Ces récits ne sont pas évoqués dans la Bible, ni non 
plus dans les écrits juifs anciens préislamiques. Par 
contre, certains récits midrashiques d’époque tardive 
ont repris des éléments présents dans la tradition 
islamique (dont ceux appelés à tort ou à raison 
isrā’īliyyāt). Il existe donc bel et bien une interdépen-
dance constante, dans les deux sens. Mais, souligne 
l’auteur, nous n’avons pas affaire ici à de simples 
emprunts. Chaque nouveau texte, même s’il prend 
des éléments d’une littérature plus ancienne, l’utilise 
et le remanie d’une façon spécifique et créative. Cela 
vaut autant pour les thèmes judaïques dans le Coran, 
que pour le réemploi des qiṣaṣ al-anbiyā’ dans le 
midrash tardif.

S. L. Lowin ne se borne pas à noter ces diffé-
rences et à corriger des affirmations d’ouvrages 
antérieurs, comme celui souvent trop péremptoire 
de D. Sidersky (Les origines des légendes musulmanes 
dans le Coran, p. 40). Il propose une interprétation 
du rôle de la figure d’Abraham dans chacune des 
traditions. La tradition musulmane repose sur l’idée 

qu’Ibrāhīm a été choisi par Dieu, miraculeusement 
sauvé et guidé. Le midrash, même tardif et donc im-
prégné de littérature religieuse musulmane, insiste 
par contre sur l’autonomie d’Abraham. Détail discret 
donnant exemple : dans le midrash post-islamique, la 
prédiction de la naissance d’Abraham a lieu après sa 
naissance, non avant. Puis, c’est à partir de son propre 
effort de réflexion, de sa propre décision, qu’Abraham 
choisit la foi monothéiste et l’opposition à l’idolâtrie. 
La même démonstration est appuyée par l’analyse 
des récits sur les efforts d’Abraham / Ibrāhīm pour 
découvrir le vrai Seigneur des êtres. Le patriarche / 
prophète ayant vécu au sein d’un peuple astrolâtre, 
c’est à partir de l’observation du ciel qu’il découvre la 
puissance du Dieu unique. L’auteur compare là encore 
la littérature juive ancienne (Livre des Jubilés ; Flavius 
Josèphe ; Apocalypse d’Abraham, Genèse Rabba ; etc.) 
avec les données parallèles du Coran VI 76-78 et avec 
les traditions post-coraniques liant les découvertes 
d’Abraham avec son enfance passée dans une grotte. 
Puis il étudie l’apport des textes juifs post-islamiques. 
Il souligne ici encore la forte relation qui lie les mi-
drashim postérieurs avec les données musulmanes. 
Simultanément, il met en relief l’idée que le mono-
théisme d’« Ibrāhīm » était comme guidé par Dieu et 
ordonné par Lui (Coran VI 77 : « Si mon Seigneur ne 
me guide pas, je serai parmi les égarés »), alors que 
celui d’« Abraham » procédait d’une recherche intel-
lectuelle et spirituelle autonome. Il illustre cette idée 
par le miracle de la nutrition d’Abraham, abandonné 
par sa mère dans une grotte et nourri en suçant son 
doigt d’où sourdait du lait – récit absent des premiers 
récits juifs, présent dans la tradition musulmane et 
esquivé dans la tradition juive tardive par la présence 
d’une nourrice, ce que l’auteur interprète de nouveau 
comme le refus de faire d’Abraham un héros directe-
ment aidé de Dieu.

S. L. Lowin pose en contrepoint de sa démons-
tration le cas de Moïse. Dans la littérature biblique, 
midrashique ancienne ou chez des auteurs comme 
Flavius Josèphe (le décrivant à la manière d’un héros 
grec), Moïse apparaît comme élu dès avant sa nais-
sance et durant celle-ci, guidé, préservé, cela en cohé-
rence avec le texte de l’Exode d’ailleurs. Ces caractères 
le différencient donc d’Abraham. Ces données sont 
préservées et soulignées dans la Coran et les qiṣaṣ, 
qui établissent des correspondances explicites entre 
les histoires de Mūsā et celles d’Ibrāhīm, de Namrūd 
et de Firʿawn, etc. Lowin minimise par contre les 
parallèles avec Jésus / ʿĪsā, dont les récits d’enfances 
(les mages, Hérode…) s’éloignent selon lui des deux 
autres histoires. Les raisons de cette dissymétrie entre 
les récits de Moïse et d’Abraham sont examinées en 
profondeur par l’auteur au cours de nombreux allers 
et retours entre Bible, Talmud et Midrash. Il conclut 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Lowin Shari L.: The Making of a Forefather – Abraham in Islamic and Jewish exegetical Narratives., recensé par Pierre Lory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 23 – 2007	 26

en soulignant combien, derrière la figure coranique 
de Mūsā, se profile celle de Muḥammad lui-même ; 
idée développée, mise en relief par les auteurs de Sīra 
et les transmetteurs de qiṣaṣ. On repère une confor-
mité évidente entre l’hagiographie de Muḥammad et 
celle de tous les autres prophètes – Muḥammad les 
récapitule tous, bien plus, il leur préexiste –, mais la 
similarité est néanmoins plus profonde avec Moïse.

Le magnifique travail de recherche intertextuel 
de S. L. Lowin illustre ce que peut apporter une 
recherche non limitée à une seule tradition cultu-
relle et religieuse. Les démonstrations intéressent, 
fascinent parfois, même si elles n’emportent pas 
toujours la complète adhésion, comme dans celle 
du chapitre IV sur les grenouilles présentes dans la 
fournaise d’Abraham, liant tout à la fois les récits de 
l’Exode VII 26-29, VIII 1-11, du Livre de Daniel III 19 s. 
et de multiples midrashim. Le livre possède en outre 
une véritable dimension théologique : le modèle de la 
foi serait fondé sur l’intervention divine en islam, sur 
la réflexion et l’effort dans la tradition juive d’Abra-
ham. Le débat autour de la prophétologie islamique 
(sunnite et chiite) est effleuré, il n’était pas question 
de l’approfondir dans cet ouvrage qui ne fait que pro-
poser des pistes. Quoi qu’il en soit de la pertinence 
de cette discrimination libre arbitre / prédestination, 
appliquée à une figure dont la fonction n’est pas 
identique dans les deux traditions religieuses, elle 
enrichit la réflexion.

L’ouvrage est accompagné de plusieurs traduc-
tions de textes décisifs, suivies d’un utile répertoire 
des sources juives comme musulmanes sur lesquelles 
s’appuie la démonstration, et d’un index complet. Il 
semble une source désormais incontournable de 
l’étude de la prophétologie en islam.

Pierre Lory 
Ephe - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Lowin Shari L.: The Making of a Forefather – Abraham in Islamic and Jewish exegetical Narratives., recensé par Pierre Lory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



