
	 BCAI 23 – 2007	 152

VI. Codicologie, édition et traduction de textes

Sourdel Dominique et Sourdel-Thomine Janine, Certificats de pèlerinage d’époque ayyoubide. Contribution à l’histoire de l’idéologie de l’islam au temps des croisades. [Françoise Micheau]

Sourdel Dominique  
et Sourdel-Thomine Janine,  
Certificats de pèlerinage d’époque ayyoubide. 
Contribution à l’histoire de l’idéologie de l’islam 
au temps des croisades.

Paris (Documents relatifs à l’Histoire des 
Croisades publiés par l’Académie des 
Inscriptions et Belles-Lettres. xix), 2006, 362 p. 
5 fig. + LVIII pl. 
ISBN: 978-2877541797

Ce volume de la collection des Documents rela-
tifs à l’histoire des croisades est consacré à l’édition et 
à l’étude d’un ensemble de documents exceptionnels : 
les certificats de pèlerinage par procuration, attes-
tant que les actes de piété attachés aux lieux saints 
de La Mecque ont bien été effectués par un pèlerin 
pour le compte d’un bénéficiaire. Ils appartiennent 
à l’ensemble des parchemins et papiers qui avaient 
été entreposés dans une pièce attenant à la Grande 
Mosquée de Damas, puis mis au jour lors d’un violent 
incendie en 1892. Les documents qui avaient pu alors 
être sauvés des flammes avaient été transférés à Is-
tanbul où ils ont été exhumés en 1963 par Dominique 
et Janine Sourdel qui ont présenté cette collection, 
souvent désignée comme « papiers damascains », 
dans deux articles de la Revue des études islamiques 
en 1964 et 1965. Aux côtés des fragments du Coran, 
d’ouvrages de science et de dévotion, de lettres 
personnelles, de notes prises lors de séances de lec-
ture, d’actes notariés, un lot de rouleaux et feuillets 
de grande taille contient plus de 200 certificats de 
pèlerinage par procuration. Le plus anciennement 
daté remonte à 476/1084 et le plus récent à 710/1312. 
Dominique et Janine Sourdel avaient déjà publié les 
actes d’époque seljoukide et bouride, au nombre de 
34, ainsi que ceux d’époque mamelouke, au nombre 
de 21 (1). Restaient les actes d’époque ayyoubide, au 
nombre de 147, qui se signalent par leur nombre, 
leur qualité, leur diversité. Beaucoup de ces pièces 
ont souffert et se trouvent parfois réduites à l’état 
de fragments, mais elles semblent n’avoir jamais subi 
de remaniements.

La qualité formelle de ces documents retient 
d’abord l’attention : la taille (le plus grand mesure 
53 sur 172 cm dans l’état actuel de conservation), 
l’ordonnance savante, les écritures décoratives, les 
enluminures d’entrelacs géométriques ou floraux, 
les illustrations figurées. Les éditeurs ont constitué 
cinq groupes, désignés par des lettres allant de A à 
E, correspondant à la fois à un classement chronolo-
gique et à une répartition thématique. La famille A, 
qui comprend 9 documents datés de 554/1159-60 à 
596/1200, se caractérise par des calligraphies élégan-

tes reproduisant les versets 21-22 de la sourate IX. La 
famille B, avec 6 documents qui s’échelonnent entre 
571/1176 et 606/1210, se caractérise par l’utilisation 
des versets coraniques XI 90 et LX 4. La famille C, la 
plus riche avec 13 documents datés de 593/1197 à 
648/1251, met systématiquement en valeur les ver-
sets 1 à 3 de la sourate XLVIII ; le choix de ces versets 
où la victoire est considérée comme un don de Dieu 
fait suite à la conquête de Jérusalem par Saladin en 
583/1187. La recherche esthétique de certaines pièces 
et l’importance de leurs bénéficiaires ont conduit D. 
et J. Sourdel à parler d’un « modèle royal ayyoubide » 
illustré par la pièce rédigée en 604/1217 pour al-Malik 
al-Muʿaẓẓam ʿIsā. La famille D, avec 8 documents 
également datés de la première moitié du viie-xiiie 
siècle (de 609/1213 à 646/1249) et citant de même le 
début de la sourate XLVIII, se distingue de la famille 
précédente par la présence de bandeaux à décor 
géométrique ou floral.

Quant à la famille E, elle offre 9 documents ex-
ceptionnels puisque tous illustrés de représentations 
des sanctuaires où se déroulent les diverses étapes du 
pèlerinage. L’espace du document est organisé en six 
registres successifs dont les dessins sont accompagnés 
de légendes permettant l’identification (le « glossaire-
index des termes techniques et des lieux vénérés » 
établi par D. et J. Sourdel complète très utilement 
leur analyse minutieuse de ces représentations). Dans 
la partie supérieure le mont ʿ Arafāt, ou « mont de la 
Miséricorde », est représenté avec des flancs raides 
en écailles de poisson, entouré de part et d’autre 
d’étendards brodés au nom d’al-Nāṣir. La volonté 
de ce calife abbasside d’imposer son pouvoir sur les 
villes saintes d’Arabie est ainsi mise en image, à des 
fins de propagande, ce qui conduit D. et J. Sourdel 
à émettre l’hypothèse que ce nouveau modèle de 
certificat a été créé par le calife à l’appui de ses pré-
tentions, et serait donc d’origine mésopotamienne, 
à la différence des autres modèles d’origine syrienne. 
Au-dessous le registre de Muzdalifa regroupe divers 
éléments de construction : puits, coupoles, miḥrāb 
ou porte. Dans le troisième registre, ou registre de 
Minā, apparaissent les tas de pierres, mais aussi di-
vers édifices dont le masǧid naḥr al-kabš (« oratoire 
du sacrifice du Bélier »). Le quatrième registre, celui 
du Ḥarām de La Mecque, égale en surface celui de 
ʿArafāt, mais est beaucoup plus confus en raison du 
grand nombre d’édifices et de légendes situés à l’inté-
rieur du Ḥarām représenté comme un large rectangle 
bordé de portiques : la Kaʿba, les quatre pavillons 
des imāms des quatre rites, la porte d’Ibrāhīm, la 

(1) Respectivement dans Études médiévales et patrimoine turc, 
Paris 1983, p. 167-273, et dans Jerusalem Studies in Arabic and 
Islam, 25, 2005 (Mémorial D. Ayalon), p. 212-233.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Sourdel Dominique et Sourdel-Thomine Janine: Certificats de pèlerinage d’époque ayyoubide. Contribution à l’histoire de l’idéologie de l’islam au temps
des croisades., recensé par Françoise Micheau
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 23 – 2007	 153

VI. Codicologie, édition et traduction de textes

bibliothèque des malékites, la madrasa des chaféites, 
la tombe d’Ismāʿīl, la coupole de Zamzam, les édicu-
les jalonnant la course entre al-Ṣafā et al-Marwa, etc. 
Ces images offrent, en complément des informations 
rapportées par Ibn Ǧubayr et al-Harawī pour la 
même époque, un guide précieux des monuments 
alors vénérés, dont certains disparurent par la suite. 
Le cinquième registre, consacré à Médine, déroule 
en deux bandeaux superposés deux vues différentes 
de la grande mosquée de cette ville. Enfin le dernier 
registre offre une représentation de la « coupole du 
rocher » de Jérusalem (qubbat al-ṣaḫra, désignée le 
plus souvent dans les légendes comme qubbat bayt 
al-maqdis). 

Chaque document suit ainsi un modèle préé-
tabli et devait être réalisé en deux temps : d’abord le 
cadre formé de la basmala et des citations coraniques 
inscrites dans des bandeaux calligraphiés (pour les 
trois premières familles) et enluminés (pour la qua-
trième famille), ou d’illustrations des monuments 
(pour la cinquième famille). Ensuite, insérée entre 
ces bandeaux, la narration d’une écriture courante, 
souvent très détaillée et chaque fois différente, par la-
quelle le pèlerin décrivait les divers rites du pèlerinage 
qu’il avait accomplis. Un document où les noms du 
pèlerin et du bénéficiaire sont laissés en blanc laisse 
même supposer que ces références n’étaient inscrites 
qu’ultérieurement. Enfin des témoins, au nombre de 
trois ou quatre en général, apposaient leur signature 
au bas de la feuille.

L’édition des 45 documents suit cette répartition 
par famille. Elle est en tous points remarquable : 
transcription arabe et traduction française de la 
partie narrative, description et commentaire de 
chaque certificat et, à la fin du volume, reproduction 
photographique en noir des documents et même en 
couleurs pour 3 d’entre eux (néanmoins quatre ne 
sont pas reproduits pour une raison qui m’échap-
pe). Le parti adopté – édition et traduction de la 
seule partie narrative, évidemment de loin la plus 
longue et la plus riche – oblige à recourir au cliché 
photographique ainsi qu’à la présentation du cadre 
propre à chaque famille pour connaître le contenu 
et l’emplacement des citations coraniques (ou des 
représentations figurées dans le cas de la cinquième 
famille). Les signatures de témoins, il est vrai souvent 
illisibles, ne sont pas éditées, mais seuls leurs noms 
sont donnés à la fin de la traduction. Les annexes 
I, II et III décrit les fragments plus petits (mais sans 
les éditer ni les traduire intégralement) : 60 relevant 
des groupes A à D, 39 du groupe E, et 3 non classés. 
Seuls 6 d’entre eux sont reproduits pour leur intérêt 
esthétique. 

La typologie adoptée permet aux éditeurs de dé-
gager l’intérêt historique de ces documents. Affichés 

sur les murs de la Grande Mosquée, ils devaient 
porter à la connaissance de tous les passants les actes 
de piété accomplis par les souverains, dignitaires ou 
notables qui les avaient fait établir. Il faut donc les 
lire comme de véritables manifestes exaltant les idées 
politiques et la foi religieuse de leurs commanditai-
res. Ainsi les références coraniques utilisées dans la 
rédaction de ces actes illustrent l’idéologie qui guidait 
souverains et hommes de religion. Les groupes A 
et B participent de ce « réarmement moral » (pour 
reprendre l’expression d’Emmanuel Sivan) qui a ac-
compagné les offensives de Nūr al-Dīn et de Saladin 
contre les États latins. Après la prise de Jérusalem par 
Saladin, on voit apparaître dans les groupes C et D des 
versets célébrant la victoire des musulmans. Et à la 
louange des Lieux saints traditionnels, vient s’ajouter 
l’exaltation de la troisième ville sainte de l’islam dont 
la visite entre dans le circuit accompli par les pèlerins : 
l’iconographie du groupe D introduit le Dôme du 
Rocher auprès de la Kaʿba.

La valeur documentaire n’est pas négligeable, 
même si elle est plus rapidement analysée. Elle tient 
surtout aux noms des bénéficiaires, au nombre de 
75 dont 29 femmes, des pèlerins, au nombre de 
72, et de la quarantaine de témoins. Les premiers 
appartenaient aux classes aisées du Proche-Orient 
syro-mésopotamien : princes, oulémas, soufis, chefs 
militaires, dignitaires et lettrés attachés au service des 
souverains. On relèvera en particulier que plusieurs 
de ces certificats ont été établis pour des princes 
de la famille ayyoubide, à commencer par Saladin 
lui-même.

Ces documents renvoient à une pratique peu 
connue et dont l’étude reste à faire : celle du pèleri-
nage par procuration. On sait que certains juristes 
la légitiment pour un défunt, mais on connaît mal 
les raisons et les conditions de son essor au profit 
d’un vivant. La plupart des certificats édités décri-
vent l’accomplissement du seul pèlerinage mineur, 
ou ‘umra, et ne mentionnent que dans 25 cas 
l’accomplissement du ḥaǧǧ, ou pèlerinage majeur, 
ce qui conduit à s’interroger sur la place de l’un et 
de l’autre dans la norme – comme acte obligatoire 
pour tout croyant musulman - et la piété – comme 
acte de dévotion auxquels sont attachés des mérites 
surérogatoires – à une époque où se développent les 
pratiques soufies.

Françoise Micheau 
Université Paris 1

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Sourdel Dominique et Sourdel-Thomine Janine: Certificats de pèlerinage d’époque ayyoubide. Contribution à l’histoire de l’idéologie de l’islam au temps
des croisades., recensé par Françoise Micheau
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



