
	 BCAI 23 – 2007	 129

V. Arts et archéologie

Cerasi Maurice, The Istanbul Divanyolu. A Case Study in Ottoman Urbanity and Architecture. [Mathilde Pinon-Demirçivi]

Cerasi Maurice,  
The Istanbul Divanyolu. A Case Study  
in Ottoman Urbanity and Architecture.

En collaboration avec Emiliano Bugatti  
et Sabrina D’Agostino,  
Würzburg, Ergon Verlag (Orient-Institut, 
Istanbuler Texte und Studien, 3), 2004, 154 p. 
ISBN: 978-38991337807

L’ouvrage de Maurice Cerasi (1) est plus qu’un 
essai de topographie : il s’agit de la première véritable 
monographie concernant la Divanyolu ottomane 
(littéralement la route du Divan (2) ou des Paşa) et 
son extension, l’axe de la Divanyolu, qui constituent 
la principale voie de communication reliant le pa-
lais impérial de Topkapı à la porte située à l’autre 
extrémité de la ville, la Porte d’Edirne (3). En effet, 
l’auteur y voit un élément urbain significatif pour la 
compréhension de la capitale et de sa « culture » au 
xviiie-xixe siècle, le but de l’ouvrage étant d’étudier 
les monuments et les tronçons de l’avenue, le rôle 
qu’a pris l’axe dans le paysage urbain et dans la vie 
des Stambouliotes, ainsi que la façon dont il reflète 
la culture ottomane.

Composé de dix chapitres assez courts, l’ouvrage, 
abondamment illustré, comprend également trois 
annexes et un catalogue des monuments signés 
Emiliano Bugatti et Sabrina D’Agostino, ainsi qu’une 
bibliographie et un index (4).

L’originalité de cette monographie tient au fait 
que les auteurs présentent les différents monuments 
et constructions qui composent l’axe, non pas pour 
eux-mêmes, mais plutôt dans leurs relations à celui-ci. 
En outre, la façon dont les différentes sources (plans, 
chroniques ottomanes, récits de voyages, publica-
tions scientifiques, etc.) ont été exploitées a permis 
de réaliser une étude qui va au-delà de la simple 
description des monuments et des événements qui 
se sont déroulés sur la Divanyolu (5). La démarche 
méthodologique est ainsi résumée en trois étapes : 
repérage, représentation et interprétation.

Maurice Cerasi remarque que c’est au xviiie siècle 
que l’appellation « Divanyolu » devient plus fréquem-
ment utilisée et ajoute qu’il faut distinguer l’avenue 
elle-même de l’axe qu’elle forme avec les rues qui lui 
sont parallèles. Il semble effectivement que, d’après 
les plans étudiés et les trajets des processions diver-
ses, l’axe du Divan doit être appréhendé comme un 
ensemble de rues définissant une direction unique, 
bien que la largeur et le tracé, ainsi que les parcours 
de celui-ci, aient changé au fil des siècles. Les auteurs 
proposent notamment un essai de reconstitution 
graphique de cet axe et de ses monuments dans 
la première moitié du xixe siècle, chaque section 

étant étudiée séparément. Dans les autres chapitres 
consacrés aux xixe et xxe siècles, les auteurs s’atta-
chent à montrer les conséquences des réformes des 
Tanzimat et de la modernisation. L’exemple le plus 
connu de transformation au xxe siècle nous semble 
être l’élargissement de l’avenue au cours de laquelle 
certains édifices ont été détruits ou amputés, tels que 
les Simkeşhane et Hasan Paşa Hanı (xviiie s.) situés 
en face du hammam de Beyazit. 

 Mises à part les considérations d’ordre archi-
tectural et urbanistique, le rôle et la signification de 
cet axe occupe une place tout aussi importante dans 
l’approche des auteurs. Maurice Cerasi s’est notam-
ment concentré sur la perception idéologique de cet 
axe et la façon dont la Divanyolu, considérée depuis 
le début du xviie siècle comme la « voie impériale », 
a pris toute son importance grâce aux processions 
diverses. Mais la Divanyolu n’est pas seulement le 
théâtre du pouvoir, elle est aussi un lieu de vie quo-
tidienne pour les habitants.

Tout d’abord, les défilés organisés lors du départ 
des paşa pour les campagnes militaires devaient sans 
aucun doute représenter une des attractions les plus 
marquantes pour les spectateurs présents, la proces-
sion s’étendant sur 5 kilomètres et se déroulant sur 
plusieurs jours. 

Ensuite, si l’on s’attache à la relation entre les 
mosquées et les sites funéraires, alors que depuis 
le xve siècle la plupart des sultans se faisaient in-
humer le long de l’axe, du milieu du xviie au milieu 
du xixe siècle, c’est le pouvoir des grandes familles 
de paşa qui s’est manifestée par la construction de 
grands ensembles architecturaux (külliye), intégrant 
mausolées et cimetières et dominant l’axe de la 
Divanyolu, les sultans préférant désormais les zones 
commerciales ou leur külliye situées en dehors de 
l’axe. Vers le milieu du xixe siècle, avec la construc-
tion du tombeau du sultan Mahmut II, la Divanyolu 
a repris son rôle de symbole du pouvoir politique, 

(1) Architecte, professeur honoraire de la Faculté d’Architecture 
de Gênes. L’ouvrage a été également publié en turc : Maurice Cera-
si, Divanyolu, traduit par Ali Özdamar, Istanbul, Kitap Yayınevi, 
Tarih ve Coğrafya Dizisi, 2006.
(2) Conseil des ministres.
(3) L’ouvrage de Beşir Ayvazoğlu, écrivain et journaliste, n’aborde 
pas la Divanyolu dans sa dimension architecturale et urbanistique, 
mais relate plutôt les événements qui ont marqué l’histoire de 
celle-ci. Cf.  Beşir Ayvazoğlu, Divanyolu Bir Caddenin Hikayesi, 
Istanbul, Ötüken Neşriyat A.Ş., 2003.
(4) Cet ouvrage est le fruit d’un travail mené en collaboration avec 
ces deux autres architectes italiens, dans le cadre d’un program-
me de recherches sur les caractéristiques interculturelles dans les 
centres historiques de la Méditerrannée orientale.
(5) On peut cependant regretter que l’auteur n’ait pas mis plus 
à profit les études sur les inhumations à Istanbul.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Cerasi Maurice: The Istanbul Divanyolu. A Case Study in Ottoman Urbanity and Architecture., recensé par Mathilde Pinon-Demirçivi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 23 – 2007	 130

V. Arts et archéologie

faisant le lien entre le pouvoir sultanien et Bāb-ı Ālī, le 
siège du gouvernement. Même si différents modèles 
concernant l’inhumation des hauts dignitaires de 
l’Empire ont été suivis, il faut toutefois remarquer 
que seuls les morts appartenant à un rang social 
suffisamment élevé pouvaient être inhumés dans la 
ville intra-muros et plus particulièrement auprès des 
mosquées impériales (6). 

Quant aux fêtes organisées sur l’axe par les 
souverains, elles étaient destinées à impressionner 
le peuple, dans une zone dense marquée par le 
commerce et par les édifices construits par la classe 
dirigeante depuis le xvie siècle : mosquées, palais, 
grandes demeures privées, medrese, bibliothèques, 
fontaines, etc. D’ailleurs, parmi les mosquées, celles 
de Beyazit, Lāleli et Fātiḥ constituaient les principa-
les destinations pour la grande prière du vendredi 
du sultan, le trajet emprunté étant ainsi celui de la 
Divanyolu. 

Un des chapitres les plus intéressants nous 
semble être celui dans lequel l’auteur s’attaque à 
l’idée selon laquelle la Divanyolu ottomane serait 
l’équivalent de la Mésé qui constituait l’axe principal 
de la ville byzantine. Cette question aurait d’ailleurs 
mérité des développements plus longs et un plan 
plus explicite permettant une comparaison entre 
les périodes byzantine et ottomane. Si la section 
entre l’hippodrome et la medrese de Koca Sinan Paşa 
correspond au tracé de la Mésé, faire une corrélation 
entre les deux époques sur l’ensemble du parcours de 
l’axe reste un exercice imprudent, les données topo-
graphiques étant insuffisantes pour les deux siècles 
précédant la conquête ottomane (1453). Il est donc 
hasardeux de vouloir faire coïncider les sites byzan-
tins avec ceux ottomans comme l’ont fait la plupart 
des plans dressés au xixe siècle. Maurice Cerasi ne 
donne malheureusement qu’un seul exemple, celui 
du plan de C. Stolpe publié par August J. Mordtmann 
dans le dernier quart du xixe siècle, alors que la 
mention d’autres plans serait venue renforcer la dé-
monstration de l’auteur. Quant au rôle cérémonial 
que joue l’axe, il est également différent, les sultans 
ne s’arrêtant pas à des points symboliques sur le trajet, 
comme le faisaient les empereurs pour affirmer leur 
valeur religieuse et politique.

L’ouvrage se conclut par un catalogue des mo-
numents et des planches de restitution de l’axe à 
différentes périodes, montrant le remarquable travail 
cartographique réalisé par les auteurs et leur effort 
d’interprétation des sources. Pour certaines illustra-
tions, qu’il s’agisse des figures ou des planches, un 

format mieux adapté, c’est-à-dire un peu plus grand, 
aurait cependant été préférable.

Par son approche originale et pluridisciplinaire, 
cet ouvrage nous semble donc être un exemple tout 
à fait réussi d’étude urbaine mettant en relation 
espace et symbole. 

Mathilde Pinon-Demirçivi 
Iféa - Istanbul

(6) N. Vatin, « L’inhumation intra-muros à Istanbul à l’époque 
ottomane », in G. Veinstein (dir.), Les Ottomans et la mort. Per-
manences & Mutations, Leiden-New York-Köln, E.  J. Brill, 1996, 
p. 157-174.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Cerasi Maurice: The Istanbul Divanyolu. A Case Study in Ottoman Urbanity and Architecture., recensé par Mathilde Pinon-Demirçivi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



