
	 BCAI 23 – 2007	 122

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

Larguèche Évelyne (éd.), L’injure, la société, l’islam. Une anthropologie de l’injure. [Thierry Boissière]

Larguèche Évelyne (éd.),  
L’injure, la société, l’islam.  
Une anthropologie de l’injure.

REMMM, 103-104, Aix-en-Provence, Édisud, 
2004. 359 p. 
ISBN : 978-2744904585

Cette livraison de la Revue des Mondes Musul-
mans et de la Méditerranée (REMMM) porte sur un 
phénomène social très particulier et peu exploré, 
celui de l’injure au sein de sociétés dans lesquelles, 
l’islam y étant la religion majoritaire, est en principe 
proscrite toute parole inconvenante et blessante 
dans les relations entre musulmans. Une dizaine de 
contributions d’anthropologues, d’historiens et de 
linguistes ont été rassemblées et explorent ce thème 
dans le cadre de divers contextes (Maroc, Tunisie, 
Mauritanie, Liban, Turquie, Sénégal, Bénin…) et selon 
différentes approches (injure, dispute, insulte, outra-
ge, malédiction, diffamation, atteinte à l’honneur…), 
que celles-ci concernent l’individu seul ou l’ensemble 
du groupe social auquel il est rattaché.

À la suite d’un important éditorial de Sylvie 
Denoix portant sur les implications théoriques et 
méthodologiques de la notion d’aire culturelle et 
de l’emploi du terme « monde musulman », Évelyne 
Larguèche introduit la thématique de l’injure. Elle la 
replace pour cela dans le contexte d’une recherche 
personnelle déjà ancienne, mais aussi d’une réflexion 
collective engagée plus récemment dans le cadre de 
l’équipe « Anthropologie comparative des sociétés 
musulmanes » que dirige Pierre Bonte au sein du 
Laboratoire d’Anthropologie Sociale. É. Larguèche 
affirme ensuite la nécessité de construire l’injure 
comme objet anthropologique à part entière et en 
présente les principales caractéristiques sociales 
et relationnelles. Elle distingue l’injure référentielle 
(lorsque la personne à laquelle s’adresse l’injure est 
absente de l’échange ayant lieu entre un “injurieur” 
et une autre personne), de l’injure interpellative 
(l’“injurieur” s’adresse alors directement à l’injurié) 
et du juron, qui est une injure sans destinataire.

Les deux contributions suivantes, celle de Yahya 
Ould al-Barra et de Abdel Wehoud Ould Cheikh 
d’une part (« L’injure comme délit. L’approche des 
fuqahā’ théologiens-légistes musulmans »), celle de 
Arlette Roth d’autre part (« Entre les contraintes de 
l’éthique musulmane et du système de l’honneur, 
peut-il y avoir un usage toléré de l’injure ? »), s’inscri-
vent dans le registre de la loi et de l’éthique religieuses. 
Le premier texte souligne le lien existant entre injure 
et sexualité à travers le traitement légal que les légis-
tes musulmans font de la fausse accusation d’adultère 

adressée à des femmes musulmanes. Il montre no-
tamment qu’à travers la mise en cause de la sexua-
lité féminine, c’est à l’honneur des individus et des 
groupes que l’on s’attaque. La seconde contribution, 
celle de A. Roth, s’appuyant sur un corpus de textes 
en arabe dialectal réunis au début du xxe siècle au 
Maroc et en Tunisie par les soins de William Marçais, 
tente de dégager, malgré les proscriptions faites par 
le système de l’honneur et de l’éthique musulmane, 
un usage toléré de l’injure. Une pratique socialement 
réglementée qui apparaît dès lors comme un système 
dans lequel on doit distinguer ceux qui peuvent être 
injuriés de ceux qui ne le peuvent pas.

Suivent des contributions plus centrées sur des 
groupes sociaux ou des contextes particuliers : 

Catherine Taine-Cheikh étudie ainsi « l’effet 
injure » chez les arabophones de Mauritanie (« De 
l’injure en pays maure ou qui ne loue pas critique ») et 
la façon dont cet effet intègre le système de l’honneur, 
dont on sait depuis Pitt-Rivers et Bourdieu qu’il pose 
comme préalable à tout échange et défi l’égalité entre 
les personnes concernées. Taine-Cheikh aborde de 
ce point de vue différentes formes de l’injure, de la 
malédiction à la satire et à la louange « inacceptable », 
en passant par l’insulte, la critique ou l’affront.

C’est en ethnolinguiste que Claude Lefébure 
analyse l’injure dans des échanges verbaux en milieu 
berbère au Maroc, dans l’Aurés et en Kabylie (« Foin 
de ma barbe, si je n’t’arrange une djellaba bien à 
ta taille ! Aspects de la dispute en pays berbère »). 
L’auteur propose notamment de construire une 
anthropologie de l’injure qui passerait « du niveau 
de la langue à celui de la parole », lorsque celle-ci 
fait l’objet d’un « mauvais usage » et « qu’elle s’enve-
nime entre des locuteurs sexuellement, socialement, 
intellectuellement situé ». L’agression verbale peut 
ainsi « blesser plus durablement qu’une arme de fer ». 
Suit l’analyse de trois textes évoquant la dispute en 
milieu berbère, dispute qui se rapproche parfois de 
la joute verbale et du duel.

Aïda Kanafani-Zahar (« L’injure dans la société 
libanaise. Les mots, le sens ») propose quant à elle de 
comprendre comment fonctionne l’injure dans la so-
ciété libanaise. Une société pluriconfessionnelle dans 
laquelle chrétiens et musulmans partagent, au-delà de 
leurs différences et de leurs différends, un même cor-
pus sémantique concernant l’injure. Kanafani-Zahar 
distingue l’injure simple, qui ne vise qu’un individu 
et fonctionne sur le registre du défi et de la réplique 
individuelle, de l’injure double, qui vise à travers l’indi-
vidu injurié l’honneur du groupe auquel il appartient, 
groupe de parenté ou groupe confessionnel. Cette 
dernière forme d’injure met alors en cause les femmes, 
la lignée et la religion et a pu fonctionner de façon 
redoutable lors de la guerre civile libanaise.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Larguèche Évelyne (éd.): L’injure, la société, l’islam. Une anthropologie de l’injure., recensé par Thierry Boissière
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 23 – 2007	 123

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

Adberrahmane Moussaoui produit une analyse 
à la fois fine et sensible, mais aussi dérangeante de 
l’injure dans l’Algérie des maquis islamistes et de la 
« sale guerre » des années 1990 (« La politique de 
l’injure. Une décennie meurtrière en Algérie »). Il 
montre notamment comment, dans un contexte 
de banalisation de la violence physique, l’injure peut 
être considérée comme « une sorte de stade suprême 
de la violence » et une façon de continuer à faire 
mal lorsque le corps est tellement atteint qu’il se 
trouve comme dans un au-delà de la douleur. C’est 
notamment à travers les injures contre les femmes et 
la profanation et la mutilation des cadavres que l’on 
va chercher à frapper l’honneur de l’autre et surtout 
à le déchoir de son statut d’humain, à l’animaliser. À 
« transformer l’injurié en objet de spectacle, à son 
corps défendant, au point qu’il en souffre morale-
ment et quelquefois physiquement ».

C’est dans un tout autre registre, plus socialisé 
et « domestiqué », qu’interviennent les sanctions et 
chants de blâme que Martine Guichard a étudiés 
chez les Fulbe du Borgou (« Chants, blâmes et paroles 
scandaleuses : les kabbitooji chez les Fulbe du Borgou 
(Nord-Bénin) »). Les producteurs de ces vindictes 
ritualisées sont de jeunes hommes et prennent pour 
cibles les hommes ayant atteint l’âge de la maturité 
sociale et les jeunes filles ou jeunes femmes. Véri-
tables instances et instruments de contrainte, ces 
chants permettent aux jeunes hommes redresseurs 
de torts « de répercuter des réprobations et colères 
de groupes », mais aussi de contrebalancer la domi-
nation des anciens et de réaffirmer leur supériorité 
sur les femmes.

Toujours en Afrique noire, Ibrahima Abou Sall 
(« Licence verbale et mouvements contestataires 
chez les haal pulareebe du Fuuta Tooro Almudaagal 
ngay et Cooloyaagal ») étudie l’usage de l’injure, 
pourtant fortement réprouvée par toute la société, 
dans deux mouvements contestataires considérés 
dans leurs différences sociales et statutaires. Du 
coup, l’injure apparaît pour les uns, de statut supé-
rieur, comme intégrative, alors qu’elle constitue une 
contestation de l’ordre établi pour les autres, situés 
au bas de l’échelle sociale.

Altan Gokalp (« Les Ilenti ou maudire son pro-
chain en turc ») présente le cas étonnant des Ilenti, 
ces nombreuses et savoureuses formules d’invective 
et de malédiction dont dispose la langue turque et 
qui relèvent d’une tradition savante d’origine pré-
islamique.

La dernière contribution, celle d’É. Larguèche 
(« L’injure mise en scène. À propos d’un insulteur 
public dans la société baghdadienne du xie siècle »), 
est l’évocation d’un ouvrage du xie siècle de Abū 
Muṭahhar al-Azdī dans lequel apparaît une figure 

de la société bagdadienne de l’époque, l’« insulteur 
public ». Celui-ci intervient chez un notable tout au 
long de 24 heures d’insultes ritualisées et mises en 
spectacle pour le plus grand plaisir ou déplaisir des 
convives présents.

Cette Anthropologie de l’injure, riche et passion-
nante, n’est pas sans rejoindre en creux les travaux 
d’un Christian Bromberger sur les blagues ethniques 
en Iran ou d’un Raymond Jamous sur le silence, le 
mensonge et la ritualisation des échanges de la vio-
lence en Méditerranée. Elle permet ainsi d’ouvrir la 
voie à une véritable théorie de l’injure qui n’est pas 
non plus sans contribuer à renouveler les nombreuses 
approches qui ont pu être faites du « complexe de 
l’honneur ». L’injure apparaît en tous les cas tout au 
long de cet ouvrage dans toute la diversité de ses 
implications et de ses usages et toujours située dans 
le contexte des interactions.

Thierry Boissière 
Université Lyon 2

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Larguèche Évelyne (éd.): L’injure, la société, l’islam. Une anthropologie de l’injure., recensé par Thierry Boissière
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



