| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

AMBROSsIO Alberto Fabio, FEUILLEBOIS Eve,
ZARCONE Thierry,

Les derviches tourneurs.

Doctrine, histoire et pratiques.

Paris, Editions du Cerf (Patrimoines), 2006,
212 p.
ISBN: 978-2204081399

Précis, et trés utile ouvrage de synthese sur
la confrérie (tariga / tarigat) mystique musul-
mane (et principalement ottomane) des Mevlevis
(Mawlawiyya /Mevleviyye), mieux connus en France
sous l'appellation des « Derviches tourneurs ».

Le point de départ de ce livre a été une «jour-
née d’études » organisée, au printemps 2004, par le
Centre culturel Le Saulchoir de Paris, en collabora-
tion avec I'équipe de recherche « Etudes turques et
ottomanes» du CNRS (Ecole des Hautes Etudes en
sciences sociales). Sa mise en chantier a été motivée
par le constat de plusieurs faits indéniables, a savoir
qu’«il nexiste pas, en langues occidentales, douvrage
scientifique consacré au sujet et accessible a un
large public [alors que] les sources, essentiellement
en persan et en turc ottoman, sont dispersées et
insuffisamment exploitées, et [que] les rares analyses
de spécialistes, difficiles d’acces, ne traitent le sujet
que superficiellement dans le cadre de travaux a la
thématique plus large [laissant ainsi le champ libre
a] une littérature plus ou moins fantaisiste, issue de
courants ésotériques» (p.10).

L'ouvrage se compose d'une Introduction
(p.9-14), de trois chapitres (consacrés respective-
ment a la doctrine, a I'histoire et aux pratiques de la
confrérie), d’'une trés bréve Conclusion (p.173-175),
d’une riche bibliographie thématique (p.177-194),
de deux index (index des noms, p.195-201; index
thématique, p.203-210) et d’'une table des matieres
(p.211-212).

Le premier chapitre, intitulé « RGmi (1207-
1273) poéte et mystique» (p.15-81), est écrit par
Eve Feuillebois. Aprés un bref préambule sur les
débuts de la mystique musulmane en général, dans
le temps et dans l'espace, et sur I'épineuse question
des sources, elle présente longuement la biographie
de Galal al-Din, son ceuvre (en poésie et en prose),
sa pensée et son évolution mystique. Pour ce qui est
de la biographie a proprement parler, elle présente
évidemment des détails plus ou moins sirs, ou il est
difficile (pour ne pas dire impossible) de séparer les
faits historiquement attestés des récits légendaires,
déformés et amplifiés par la suite, au cours des siecles,
par de nombreux auteurs tardifs. Elle retrace son
enfance en Transoxiane, puis les diverses étapes de la

trés longue pérégrination de sa famille vers 'Occident,
|

qui aurait duré une quinzaine d’années (Bagdad, La
Mecque, divers endroits en Iran, Damas, plusieurs
autres lieux en Anatolie), enfin, I'installation définitive
de sa famille dans la ville de Konya.

Suivent de longues pages sur ses études et sa
formation, sa rencontre en 1244 avec Sams al-Din
Tabrizi, «un derviche errant 4gé d’'une soixantaine
d’années [qui] bouleversa toute la vie de Mevlana.
Il le détourna des études courantes, des formes de
piété approuvées par l'ordre social et des pratiques
ascétiques, et il I'initia a un soufisme d'amour et de
joyeuse célébration de la relation avec Dieu...» E. F.
ajoute a ce sujet que «la rencontre de Shams avec
Rdmi a inspiré des écrits qui n‘ont sans doute aucun
fondement historique, mais qui, par leur valeur
symbolique, nous laissent entrevoir la nature de leur
relation » (p.25-26); genre de phrases qui ne peuvent,
bien entendu, qu'augmenter notre perplexité... Puis,
sur une cinquantaine de pages, elle examine de fagon
minutieuse l'ceuvre, la pensée et la poésie de Rimi:
I'évolution de sa pensée, de sa théologie mystique, de
sa pratique religieuse et de son cheminement mysti-
que, le tout a travers I'analyse de longs passages tirés
de ses ceuvres, passages accompagnés chaque fois
de la référence au texte original persan. On apprend
ainsi, chemin faisant, beaucoup de choses, comme
par exemple le fait que « RUmi ne présente pas un
systeme philosophique rigoureux ni une théologie
systématique » (p.42) et que son Mathnawi « ne
comporte ni récit cadre, ni plan ordonné; il s'organise
autour d’un foisonnement d’histoires s'emboitant les
unes dans les autres, liées souplement en une chaine
ininterrompue », tout en précisant, quelques lignes
plus loin, que, «derriére son apparent manque de
structure, un vécu cohérent apparait en filigrane,
par petites touches, créant peu a peu une ambiance,
s'adressant avec beaucoup de spontanéité al’lhomme
de son temps» (p.32). Mais il faut bien reconnaitre
que pour un lecteur non initié, les écrits de Rimi
restent particulierement ardus, pour ne pas dire
totalement hermétiques...

Dans le second chapitre intitulé « De Mawlana
a la confrérie Mevleviyye» (p.83-122), Thierry Zar-
cone retrace la naissance et I'évolution historique
de la confrérie; son ascension sociale, économique
et politique, jusqu’a sa dissolution en 1925 par le
gouvernement d’Atatiirk; enfin les étapes de la
systématisation de son rituel. Nous sommes la évi-
demment sur un terrain beaucoup plus solide que
dans le chapitre précédent, bien qu'ici aussi certaines
sources — et encore plus certaines interprétations
ultérieures — soient plutot fragiles et appellent a la
prudence (ce dont Th. Z. est, bien entendu, parfai-
tement conscient). Sur le plan global, I'auteur insiste

a juste titre sur quelques traits caractéristiques de la
|

BCAI 23 - 2007 20
BCAI 23 (2007) Ambrosio Alberto Fabio, Feuillebois Eve, Zarcone Thierry: Les derviches tourneurs. Doctrine, histoire et pratiques., recensé par Alexandre Popovic
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Mevleviyye, en écrivant notamment: «si la sagesse
de Rimia trouvé un écho dans I'ensemble du monde
musulman, l'ordre qui s'inspire de lui s'est répandu
uniquement dans la zone géographique sous controle
seldjoukide et ottoman, c'est-a-dire en Anatolie, dans
les Balkans et dans le Moyen-Orient arabe. La confré-
rie est considérée comme aristocratique et urbaine,
bien qu'elle ait été, a ses débuts, proche du milieu
rural » (p.11). Sur le plan anthropologique, il décrit
«le fonctionnement d’'un mode d'organisation soufi
dans le cadre d'une sociabilité mystique » et présente
I'institutionnalisation progressive de la Mevleviyye
«qui se distingue par son caractere centralisateur et sa
dimension hiérarchique, ainsi que par I'établissement
d’'une bureaucratie chargée de régir les nombreux do-
maines d’activité d'un ordre mystique extrémement
étendu et ramifié ». A l'aide d’une quantité de détails
précis, soutenus par une tres riche bibliographie
critique, il brosse un tableau d'ensemble vivant et
trés complet, d'innovations et de transformations
successives pendant plus de sept siecles! Il en est de
méme pour ce qui est de la fixation et de I'évolution
des aspects doctrinaux et ceux du rituel (le noviciat,
la modalité de la retraite de 1001 jours, de l'investi-
ture du manteau et de la coiffe, du cérémoniel de la
danse, des relations avec le pouvoir impérial, etc.), et
de leur codification progressive, ainsi que du langage
symbolique qui se crée autour de tout cela. Dans
les pages suivantes, Th. Z. traite longuement de la
littérature et de I'art chez les Mevlevis (de la musique
bien entendu, mais également de la calligraphie, de
la miniature, de I'art de fabrication du papier marbré
et de la confection de rosaires). Sur un tout autre
plan, il y a lieu de signaler une remarque importante
concernant le statut de la femme chez les Mevlevis
qui «est loin d'étre clair. Celle-ci bénéficie plutot
d’'un non statut et, d'une maniere générale, seules
des filles ou des femmes apparentées a des ¢elebi ou
a des shaykhs ont été admises dans l'ordre » (p.114).
La toute derniere partie de ce chapitre est consacrée
ades observations sur « la sacralisation du quotidien
et langue symbolique » et a «I'héritage actuel de
Mawlana et de la Mevleviyye ».

Le troisieme et dernier chapitre, intitulé « La
danse des Mevlevis, histoire et symbolique » (p.123-
171), est rédigé par Alberto Fabio Ambrosio. Il se
compose de trois parties, dont la premiére traite du
«samd’» («'écoute », mais aussi « concert spirituel »
et «danse») dans I'histoire du soufisme» (p.123-
134). Lauteur rappelle tout d’abord, tres justement,
qua Iépoque de Mawlana le sam" avait déja une
longue histoire dans la doctrine et la pratique des
soufis. Il insiste ensuite sur le fait que la musique,
chez les Mevlevis, n'est finalement que 'un des as-

pects de la pratique du sam” auquel est intimement
|

liée la remémoration incessante des noms de Dieu,
cest-a-dire le dikr. Puis il s'attarde a instruire le lecteur
sur les deux types de celui-ci (le dikr silencieux et le
dikr a haute voix) et sur leurs différents degrés (le dikr
de la langue, celui du cceur et celui du «secret» ou
«intime»). Il décrit patiemment le contexte histori-
que et I'évolution de la terminologie, du Coran a la
Tradition (les hadit), et montre comment 'ambiguité
de la Sunna a engendré une ambivalence doctrinale a
I'égard du sam” (p. 128). Cette ambivalence se refléte
dans maints écrits de nombreux auteurs arabes, du
x¢ au x1veé siecle, dont A. F. A. disseque les opinions
respectives, et signale également les changements
d’attitudes. Quant a la trés délicate question de
I'extase, il note que « Hujwiri formule les régles
du sama’ qui contribueront a la formation d’'une
véritable tradition, y compris celle des mevlevis. Le
samd’ ne doit pas étre recherché, il s'agit d’'un état
qui surgit de maniére spontanée, sans que l'on s’y
entraine» (p.132). La seconde partie de ce chapitre
est consacrée au développement du sam‘ dans la
confrérie mévlevie (p.134-158). Elle contient une
minutieuse description de celui-ci et son évolution
depuis I¢poque de Mawlana jusqu’au xx¢ siecle, ou
I'on suit pas a pas, avec un grand luxe de détails et
d’analyses, la lente mise en place du rituel. On re-
marque d?ailleurs que cest seulement au début du
xviie€siecle que l'aspect musical du rituel trouve sa
forme accomplie (p.142). La troisiéme partie enfin
(p.158-171) traite de la symbolique du sam” mevlevi:
«lasymbolique de I'Origine », « le voyage initiatique »,
«la danse cosmique », «la mort mystique », « I'épipha-
nie du flux créateur ». Il faut ajouter que le tout est
accompagné d’une riche iconographie (photos, plans,
dessins, figures, miniatures, etc.), qui rehaussent la
valeur du texte.

En un mot: excellent livre d'initiation et excel-
lent livre tout court (qui marque bien les limites de
nos connaissances actuelles sur ce sujet), appelé
a rendre de grands services a ceux qui cherchent
a s'informer sur la confrérie des Mevlevis et sur la
mystique musulmane en général.

Alexandre Popovic
Cnrs - Paris

BCAI 23 - 2007

BCAIl en ligne

=4

BCAI 23 (2007) Ambrosio Alberto Fabio, Feuillebois Eve, Zarcone Thierry: Les derviches tourneurs. Doctrine, histoire et pratiques., recensé par Alexandre Popovic
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



