
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 23 – 2007	 20

Ambrosio Alberto Fabio, Feuillebois Ève, Zarcone Thierry, Les derviches tourneurs. Doctrine, histoire et pratiques. [Alexandre Popovic]

Ambrosio Alberto Fabio, Feuillebois Ève, 
Zarcone Thierry,  
Les derviches tourneurs.  
Doctrine, histoire et pratiques.

Paris, Éditions du Cerf (Patrimoines), 2006, 
212 p.  
ISBN : 978-2204081399

Précis, et très utile ouvrage de synthèse sur 
la confrérie (tarīqa / tarīqāt) mystique musul-
mane (et principalement ottomane) des Mevlevis 
(Mawlawiyya /Mevleviyye), mieux connus en France 
sous l’appellation des « Derviches tourneurs ». 

Le point de départ de ce livre a été une « jour-
née d’études » organisée, au printemps 2004, par le 
Centre culturel Le Saulchoir de Paris, en collabora-
tion avec l’équipe de recherche « Études turques et 
ottomanes » du CNRS (École des Hautes Études en 
sciences sociales). Sa mise en chantier a été motivée 
par le constat de plusieurs faits indéniables, à savoir 
qu’« il n’existe pas, en langues occidentales, d’ouvrage 
scientifique consacré au sujet et accessible à un 
large public [alors que] les sources, essentiellement 
en persan et en turc ottoman, sont dispersées et 
insuffisamment exploitées, et [que] les rares analyses 
de spécialistes, difficiles d’accès, ne traitent le sujet 
que superficiellement dans le cadre de travaux à la 
thématique plus large [laissant ainsi le champ libre 
à] une littérature plus ou moins fantaisiste, issue de 
courants ésotériques » (p. 10).

L’ouvrage se compose d’une Introduction 
(p. 9-14), de trois chapitres (consacrés respective-
ment à la doctrine, à l’histoire et aux pratiques de la 
confrérie), d’une très brève Conclusion (p. 173-175), 
d’une riche bibliographie thématique (p. 177-194), 
de deux index (index des noms, p. 195-201 ; index 
thématique, p. 203-210) et d’une table des matières 
(p. 211-212).

Le premier chapitre, intitulé « Rûmî (1207-
1273) poète et mystique » (p. 15-81), est écrit par 
Ève Feuillebois. Après un bref préambule sur les 
débuts de la mystique musulmane en général, dans 
le temps et dans l’espace, et sur l’épineuse question 
des sources, elle présente longuement la biographie 
de Ǧalāl al-Dīn, son œuvre (en poésie et en prose), 
sa pensée et son évolution mystique. Pour ce qui est 
de la biographie à proprement parler, elle présente 
évidemment des détails plus ou moins sûrs, où il est 
difficile (pour ne pas dire impossible) de séparer les 
faits historiquement attestés des récits légendaires, 
déformés et amplifiés par la suite, au cours des siècles, 
par de nombreux auteurs tardifs. Elle retrace son 
enfance en Transoxiane, puis les diverses étapes de la 
très longue pérégrination de sa famille vers l’Occident, 

qui aurait duré une quinzaine d’années (Bagdad, La 
Mecque, divers endroits en Iran, Damas, plusieurs 
autres lieux en Anatolie), enfin, l’installation définitive 
de sa famille dans la ville de Konya.

Suivent de longues pages sur ses études et sa 
formation, sa rencontre en 1244 avec Šams al-Dīn 
Ṭabrīzī, « un derviche errant âgé d’une soixantaine 
d’années [qui] bouleversa toute la vie de Mevlânâ. 
Il le détourna des études courantes, des formes de 
piété approuvées par l’ordre social et des pratiques 
ascétiques, et il l’initia à un soufisme d’amour et de 
joyeuse célébration de la relation avec Dieu… » È. F. 
ajoute à ce sujet que « la rencontre de Shams avec 
Rûmî a inspiré des écrits qui n’ont sans doute aucun 
fondement historique, mais qui, par leur valeur 
symbolique, nous laissent entrevoir la nature de leur 
relation » (p. 25-26) ; genre de phrases qui ne peuvent, 
bien entendu, qu’augmenter notre perplexité… Puis, 
sur une cinquantaine de pages, elle examine de façon 
minutieuse l’œuvre, la pensée et la poésie de Rūmī : 
l’évolution de sa pensée, de sa théologie mystique, de 
sa pratique religieuse et de son cheminement mysti-
que, le tout à travers l’analyse de longs passages tirés 
de ses œuvres, passages accompagnés chaque fois 
de la référence au texte original persan. On apprend 
ainsi, chemin faisant, beaucoup de choses, comme 
par exemple le fait que « Rûmî ne présente pas un 
système philosophique rigoureux ni une théologie 
systématique » (p. 42) et que son Mathnawî « ne 
comporte ni récit cadre, ni plan ordonné ; il s’organise 
autour d’un foisonnement d’histoires s’emboîtant les 
unes dans les autres, liées souplement en une chaîne 
ininterrompue », tout en précisant, quelques lignes 
plus loin, que, « derrière son apparent manque de 
structure, un vécu cohérent apparaît en filigrane, 
par petites touches, créant peu à peu une ambiance, 
s’adressant avec beaucoup de spontanéité à l’homme 
de son temps » (p. 32). Mais il faut bien reconnaître 
que pour un lecteur non initié, les écrits de Rûmî 
restent particulièrement ardus, pour ne pas dire 
totalement hermétiques…

 Dans le second chapitre intitulé « De Mawlânâ 
à la confrérie Mevleviyye » (p. 83-122), Thierry Zar-
cone retrace la naissance et l’évolution historique 
de la confrérie ; son ascension sociale, économique 
et politique, jusqu’à sa dissolution en 1925 par le 
gouvernement d’Atatürk ; enfin les étapes de la 
systématisation de son rituel. Nous sommes là évi-
demment sur un terrain beaucoup plus solide que 
dans le chapitre précédent, bien qu’ici aussi certaines 
sources – et encore plus certaines interprétations 
ultérieures – soient plutôt fragiles et appellent à la 
prudence (ce dont Th. Z. est, bien entendu, parfai-
tement conscient). Sur le plan global, l’auteur insiste 
à juste titre sur quelques traits caractéristiques de la 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Ambrosio Alberto Fabio, Feuillebois Ève, Zarcone Thierry: Les derviches tourneurs. Doctrine, histoire et pratiques., recensé par Alexandre Popovic
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 23 – 2007	 21

Mevleviyye, en écrivant notamment : « si la sagesse 
de Rûmî a trouvé un écho dans l’ensemble du monde 
musulman, l’ordre qui s’inspire de lui s’est répandu 
uniquement dans la zone géographique sous contrôle 
seldjoukide et ottoman, c’est-à-dire en Anatolie, dans 
les Balkans et dans le Moyen-Orient arabe. La confré-
rie est considérée comme aristocratique et urbaine, 
bien qu’elle ait été, à ses débuts, proche du milieu 
rural » (p. 11). Sur le plan anthropologique, il décrit 
« le fonctionnement d’un mode d’organisation soufi 
dans le cadre d’une sociabilité mystique » et présente 
l’institutionnalisation progressive de la Mevleviyye 
« qui se distingue par son caractère centralisateur et sa 
dimension hiérarchique, ainsi que par l’établissement 
d’une bureaucratie chargée de régir les nombreux do-
maines d’activité d’un ordre mystique extrêmement 
étendu et ramifié ». À l’aide d’une quantité de détails 
précis, soutenus par une très riche bibliographie 
critique, il brosse un tableau d’ensemble vivant et 
très complet, d’innovations et de transformations 
successives pendant plus de sept siècles ! Il en est de 
même pour ce qui est de la fixation et de l’évolution 
des aspects doctrinaux et ceux du rituel (le noviciat, 
la modalité de la retraite de 1001 jours, de l’investi-
ture du manteau et de la coiffe, du cérémoniel de la 
danse, des relations avec le pouvoir impérial, etc.), et 
de leur codification progressive, ainsi que du langage 
symbolique qui se crée autour de tout cela. Dans 
les pages suivantes, Th. Z. traite longuement de la 
littérature et de l’art chez les Mevlevis (de la musique 
bien entendu, mais également de la calligraphie, de 
la miniature, de l’art de fabrication du papier marbré 
et de la confection de rosaires). Sur un tout autre 
plan, il y a lieu de signaler une remarque importante 
concernant le statut de la femme chez les Mevlevis 
qui « est loin d’être clair. Celle-ci bénéficie plutôt 
d’un non statut et, d’une manière générale, seules 
des filles ou des femmes apparentées à des çelebi ou 
à des shaykhs ont été admises dans l’ordre » (p. 114). 
La toute dernière partie de ce chapitre est consacrée 
à des observations sur « la sacralisation du quotidien 
et langue symbolique » et à « l’héritage actuel de 
Mawlânâ et de la Mevleviyye ».

Le troisième et dernier chapitre, intitulé « La 
danse des Mevlevîs, histoire et symbolique » (p. 123-
171), est rédigé par Alberto Fabio Ambrosio. Il se 
compose de trois parties, dont la première traite du 
« samâ‘ » (« l’écoute », mais aussi « concert spirituel » 
et « danse ») dans l’histoire du soufisme » (p. 123-
134). L’auteur rappelle tout d’abord, très justement, 
qu’à l’époque de Mawlânâ le samʿ avait déjà une 
longue histoire dans la doctrine et la pratique des 
soufis. Il insiste ensuite sur le fait que la musique, 
chez les Mevlevis, n’est finalement que l’un des as-
pects de la pratique du samʿ auquel est intimement 

liée la remémoration incessante des noms de Dieu, 
c’est-à-dire le ḏikr. Puis il s’attarde à instruire le lecteur 
sur les deux types de celui-ci (le ḏikr silencieux et le 
ḏikr à haute voix) et sur leurs différents degrés (le ḏikr 
de la langue, celui du cœur et celui du « secret » ou 
« intime »). Il décrit patiemment le contexte histori-
que et l’évolution de la terminologie, du Coran à la 
Tradition (les ḥadīṯ), et montre comment l’ambiguïté 
de la Sunna a engendré une ambivalence doctrinale à 
l’égard du samʿ (p. 128). Cette ambivalence se reflète 
dans maints écrits de nombreux auteurs arabes, du 
xe au xive siècle, dont A. F. A. dissèque les opinions 
respectives, et signale également les changements 
d’attitudes. Quant à la très délicate question de 
l’extase, il note que « Hujwîrî formule les règles 
du samâ‘ qui contribueront à la formation d’une 
véritable tradition, y compris celle des mevlevis. Le 
samâ‘ ne doit pas être recherché, il s’agit d’un état 
qui surgit de manière spontanée, sans que l’on s’y 
entraîne » (p. 132). La seconde partie de ce chapitre 
est consacrée au développement du samʿ dans la 
confrérie mévlevie (p. 134-158). Elle contient une 
minutieuse description de celui-ci et son évolution 
depuis l’époque de Mawlânâ jusqu’au xxe siècle, où 
l’on suit pas à pas, avec un grand luxe de détails et 
d’analyses, la lente mise en place du rituel. On re-
marque d’ailleurs que c’est seulement au début du 
xviiie siècle que l’aspect musical du rituel trouve sa 
forme accomplie (p. 142). La troisième partie enfin 
(p. 158-171) traite de la symbolique du samʿ mevlevi : 
« la symbolique de l’Origine », « le voyage initiatique », 
« la danse cosmique », « la mort mystique », « l’épipha-
nie du flux créateur ». Il faut ajouter que le tout est 
accompagné d’une riche iconographie (photos, plans, 
dessins, figures, miniatures, etc.), qui rehaussent la 
valeur du texte.

En un mot : excellent livre d’initiation et excel-
lent livre tout court (qui marque bien les limites de 
nos connaissances actuelles sur ce sujet), appelé 
à rendre de grands services à ceux qui cherchent 
à s’informer sur la confrérie des Mevlevis et sur la 
mystique musulmane en général.

Alexandre Popovic 
Cnrs - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Ambrosio Alberto Fabio, Feuillebois Ève, Zarcone Thierry: Les derviches tourneurs. Doctrine, histoire et pratiques., recensé par Alexandre Popovic
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



