
	 BCAI 23 – 2007	 90

III. Histoire

Marín Manuela, Fierro Maribel, Sabios y santos musulmanes de Algeciras. [Pascal Buresi]

Marín Manuela, Fierro Maribel,  
Sabios y santos musulmanes de Algeciras.

Algésiras, FMC (Colección Historia),  
2004, 171 p. 
ISBN: 978-8489227543

L’ouvrage consacré par ces deux chercheuses du 
Consejo Superior de Investigaciones Científicas aux 
savants et aux saints musulmans d’Algésiras comble 
les lacunes de notre connaissance sur la société de 
cette ville portuaire avant le xiiie siècle à partir des 
données fournies par les dictionnaires bio-bibliogra-
phiques (ṭabaqāt).

Il comprend trois parties thématiques. La pre-
mière, rédigée par Maribel Fierro, dresse un bilan 
historique de la vie culturelle et religieuse d’Algésiras 
du viiie au xive siècle (p. 15-38). L’A. insiste sur le 
rôle de pont joué par cette cité portuaire entre le 
Maghreb et al-Andalus, en particulier par les liens 
très forts avec Ceuta, à portée de vue de l’autre côté 
du Détroit de Gibraltar, et sur l’importance de cette 
mise en contact dans le développement culturel et 
scientifique de la ville. Elle évoque les oulémas qui 
naquirent ou résidèrent dans la ville, les relations 
qu’ils entretinrent avec les structures politico-ad-
ministratives des pouvoirs dominant al-Andalus, 
qu’ils soient ibériques ou maghrébins. La méthode 
utilisée pour repérer les savants ayant eu un lien avec 
la ville s’appuie, assez classiquement, sur les nisbas : 
principalement al-Ǧazīrī, plus rarement al-Ḫadrāwī 
(de Ǧazīrat al-Ḫadrā’), en excluant évidemment les 
personnes liées à Alcira (Ǧazīrat Šuqar). On notera 
l’importance du rôle des savants d’origine berbère, 
en particulier Maṣmūda au cours de la première 
période (jusqu’à la fin du xe siècle), puis, après la 
période des Taifas (xie siècle) marquée par le silence 
des sources, le renouveau culturel et religieux sous 
les dynasties berbères, almoravide et almohade. C’est 
sous la domination des Almohades qu’Algésiras 
prend une place importante dans les dictionnaires 
bio-bibliographiques et qu’apparaissent dans cette 
ville les premières figures de saints. La ville est alors 
parfaitement intégrée comme centre d’étude et de 
diffusion du savoir religieux et elle devient un pôle 
d’attraction pour les savants des autres cités anda-
louses ou maghrébines. Elle est connue alors pour 
l’étude de la langue arabe, les lectures coraniques, la 
poésie et la littérature et, dans le domaine du droit,  
elle se spécialise dans la rédaction des contrats et le 
partage des propriétés, ce qui implique une bonne 
connaissance des mathématiques. En revanche, la 
Tradition du prophète et les sciences rationnelles 
semblent très largement absentes.

La deuxième partie (p. 39-102), due à la plume 
de Manuela Marín, présente l’enseignement et la 
transmission des savoirs entre maîtres et disciples, 
en liaison avec l’Orient, directe à travers les voyages 
des savants algecireños ou andalusī-s, ou indirecte 
par le biais des « licences » d’enseignement (iǧāza). 
Après quelques réflexions générales sur la nature, 
la fonction et les objectifs des dictionnaires bio-bi-
bliographiques qui servent de source principale à 
cet ouvrage, M. Marín montre à partir de quelques 
chiffres que, du viiie au xe siècle, près de la moitié 
des savants documentés dans les ṭabaqāt voyagent 
en Orient en quête du savoir, ce qui représente une 
proportion très importante compte tenu des condi-
tions et des coûts de ce type de voyage à l’époque. Al-
gésiras, un des points d’embarquement vers l’Orient, 
bénéficie ainsi d’une situation favorable, malgré le 
tropisme cordouan des premiers siècles. Pourtant, 
entre la fin du xe siècle et le xiie siècle, l’information 
sur les voyages en Orient disparaît des biographies 
des savants algecireños. Cela est dû non seulement 
au pouvoir d’attraction des cours des Taifas sur les 
élites intellectuelles, mais encore à l’émergence de 
maîtres andalous dont les connaissances et la répu-
tation n’avaient plus rien à envier à celles des maîtres 
d’Orient. Cette évolution s’accompagne d’une exten-
sion du système de la « licence » (iǧāza) : ce mode de 
transmission du savoir se substitue au contact direct 
entre maître et disciple ; à l’origine, c’est une autorisa-
tion écrite d’enseigner qu’un maître concédait à un de 
ses disciples. Rapidement cette licence put s’obtenir 
par correspondance, sans qu’il soit nécessaire pour 
le savant d’entreprendre un voyage long et coûteux 
qui, de plus, était rendu dangereux par la situation 
politique et militaire en Méditerranée.

Les différents maîtres enseignant à Algésiras 
créèrent une tradition d’enseignement permettant 
l’apparition de lignées de maîtres et de disciples 
sur plusieurs générations. L’A. consacre un chapitre 
important aux savants des deux rives, constatant 
que, jusqu’au xe siècle, les échanges sont quasiment 
inexistants ou que les flux se dirigent principale-
ment du nord vers le sud, en particulier par le biais 
de la nomination par les Omeyyades de juges en 
Afrique du Nord. À partir du xie siècle, on assiste à 
une inversion des courants, en liaison avec l’origine 
maghrébine des dynasties almoravide et almohade, 
et aussi avec l’émergence d’élites intellectuelles sa-
vantes au Maghreb. Le retournement des flux est très 
visible à l’époque almohade lorsque l’établissement 
d’un programme idéologique de réforme nécessita 
l’envoi de doctrinaires du régime, les ṭalaba, dont le 
plus grand nombre était constitué de Maghrébins. 
M. Marín présente ensuite les différentes branches 
du savoir qui se développèrent dans la ville au cours 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Marín Manuela, Fierro Maribel: Sabios y santos musulmanes de Algeciras., recensé par Pascal Buresi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 23 – 2007	 91

III. Histoire

de l’histoire, les diverses activités professionnelles 
que les oulémas algecireños exercèrent en marge de 
leur fonction d’enseignement – direction de la prière, 
muezzin, secrétariat de chancellerie, juge, magistratu-
res secondaires, notariat –, les ascètes et les mystiques 
qui naquirent et vécurent dans la ville, ainsi que les 
femmes d’Algésiras et le lien qu’elles entretinrent avec 
les savants et avec la religion.

Dans la troisième partie (p. 103-142), les deux 
chercheuses ont dressé, à partir des dictionnaires 
bio-bibliographiques, la liste de tous les savants 
que la naissance, les liens familiaux, la formation, la 
résidence ou les motifs professionnels rattachent à 
Algésiras. La liste comprend 159 noms, avec un bref 
résumé biographique et la référence des notices qui se 
rapportent à eux dans les différents dictionnaires.

Cinq annexes complètent l’étude : la première 
(p. 145-148) donne les noms de vingt-neuf juges 
d’Algésiras ; la deuxième (p. 149-153), ceux de sept 
familles dont deux membres apparaissent dans les 
sources, ceux de huit familles dont plus de trois 
membres sont mentionnés dans les sources et 
deux arbres généalogiques de famille algecireñas de 
savants, les Banū Nāsiḥ b. Ǧiltit et les Banū Abī ʿĪsā. 
La troisième contient des extraits biographiques de 
quatre savants ayant vécu respectivement au xe, xiie, 
xiiie et xive siècle (p. 155-160) ; la quatrième recense 
les six mosquées d’Algésiras mentionnées dans les 
notices biographiques des savants ; la cinquième 
donne la traduction espagnole des versets 60-82 de 
la sourate xviii du Coran qui, selon un traditionniste 
et jurisconsulte cordouan du ixe siècle, feraient réfé-
rence au refus des habitants d’Algésiras d’accueillir 
Moïse et son compagnon (al-Ḫiḍr). Cette tradition 
précoce expliquerait selon l’auteur la diffusion de 
l’ism de Mūsā (Moïse) parmi les savants d’Algésiras. 
La liste des sources utilisées (p. 165-170), un glossaire 
(2 pages) et la table des matières complètent ce petit 
ouvrage aux objectifs géographiquement limités, 
mais d’une excellente qualité, tant pour la rigueur 
du travail et la qualité de la réflexion sur la nature et 
la fonction des dictionnaires bio-bibliographiques, 
que pour l’exhaustivité dans l’exploitation de ce type 
de source, dans le prolongement des EOBA (Estudios 
onomásticos biográficos de al-Andalus) publiés depuis 
plusieurs années par le CSIC de Madrid.

Pascal Buresi 
Cnrs - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Marín Manuela, Fierro Maribel: Sabios y santos musulmanes de Algeciras., recensé par Pascal Buresi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



