
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 23 – 2007	 18

II.	 Islamologie, droit, 	  
philosophie, sciences	

Alam Muzaffar, The Languages of Political Islam in India – c. 1200-1800. [Adel Sidarus]

Alam Muzaffar, 
The Languages of Political Islam in India 
– c. 1200-1800.

Delhi, Permanent Black-London, Hurst & Co., 
2004, XIII-244 p.  
ISBN: 978-0226011011

Au moment où l’on veut nous inculquer l’idée 
d’un Islam uniforme et monolithique, que ce soit 
pour le discréditer et légitimer la guerre ou pour 
mobiliser les croyants musulmans contre cette 
agression et l’injustice du nouvel ordre mondial, il 
est « salutaire » de publier des monographies ou des 
études sectorielles dégageant les différents processus 
d’acclimatation, dans le temps et l’espace, de la reli-
gion musulmane et de ses principes de gouvernement 
et d’administration sociale et politique.

Conscient de cet enjeu, M.A., professeur à 
l’université de Chicago après s’être distingué comme 
professeur et chercheur dans les universités de l’Inde, 
son pays d’origine (1), nous dévoile ici, sous l’angle de 
l’histoire des idées, le processus en question tel qu’il 
s’est déroulé dans le sous-continent indien entre les 
xiiie et xviie siècles.

Après la Préface et la longue Introduction (p. 1-
25), signalée comme chapitre premier, quatre chapi-
tres traitent successivement des différents traités de 
politique religieuse ou séculière ; des mouvements 
soufis et du mode d’intervention dans la gestion de 
l’État ; de l’articulation entre le pouvoir musulman 
et le monde culturel persan, avec ses implications 
idéologiques et linguistiques ; enfin, de la dynamique 
historique d’opposition et de réaction islamiques, 
eu égard au processus de coexistence réelle avec 
la tradition hindoue locale. Un bref épilogue ou 
Concluding remarks (p. 190-195) brosse l’évolution de 
la pensée politique, philosophique ou religieuse en 
Islam et les stratégies adoptées en Inde islamique, où 
le pluralisme de perspectives et de solutions domine 
clairement. Suivent la Bibliographie (une trentaine de 
pages !) et un Index détaillé.

Au chap. 2 – « Sharīʿa, Akhlāq and governance » 
(p. 26-80) –, l’A. analyse donc les différents textes 
indo-persans qui se rapportent à la politique et aux 
principes de gouvernance islamique, non sans abor-
der les modèles anciens issus d‘ailleurs. Il y distingue 
clairement deux tendances ou écoles principales. La 
première se base sur la šarīʿa au sens religieux strict 
et n’a en vue que le bien-être spirituel (et matériel) 

de la communauté musulmane à elle seule. Tout le 
reste, à savoir sagesse et droit coutumier des peuples 
soumis ou leur propre survie, n’intéresse guère et 
doit être considéré comme impie. La seconde école, 
sans rejeter la rhétorique religieuse et l’idéal d’un État 
musulman, est plus réaliste en termes de conjoncture 
sociale et politique, plus ouverte aux traditions philo-
sophiques et humanistes des peuples, notamment de 
ceux avec qui les musulmans coexistent, et fait droit, 
en conséquence, aux modes de vie des populations 
non musulmanes.

Parmi les traités de la première école, l’A. étudie 
l’Ādāb al-ḥarb de Faḫr-i Mudabbir (début du xiiie s.), 
dont la partie concernant les normes de la légitime 
gouvernance islamique a été connue aussi sous le 
titre de Ā’in-i kišwardārī ; puis, plus longuement, les 
Fatāwā-i ğahandārī de Ḍiyā’ al-Dīn Barānī (2) – cet 
historien et juriste, dont l’activité littéraire se situe 
un siècle plus tard, serait l’un des auteurs les plus lus 
dans l’Inde pré-mogole ; enfin, la Ḏaḫīrat al-mulūk de 
Mīr Sayyid ʿAlī al-Ḥamaḏānī (m. 1384). Bien qu’il ne 
s’agisse pas d’un texte indo-musulman à proprement 
parler, l’auteur s’est intéressé à l’histoire de l’Islam au 
Cachemire, où il a donc été connu.

M. A. s’attarde sur la seconde école (p. 46 s.), 
qui se situe dans la ligne du traité d’éthique intitulé 
Aḫlāq-i Nāṣirī, du célèbre polygraphe ismāʿilite, à la 
fois théologien, philosophe et homme de sciences, 
que fut Nāṣir al-Dīn al-Ṭūsī (1201-1274). Après une 
présentation de l’ouvrage, dont les théories plongent 
dans la tradition grecque, M. A. étudie sa réception 
et son influence dans l’Inde mogole. Il passe ainsi 
en revue les multiples adaptations ou écrits origi-
naux surgis à partir, notamment, de l’avènement de 
Bābur (1526-1530) : le fondateur de l’empire mogol, 
descendant en fait de la dynastie timouride, donc 
dépendant de leur tradition politique non-islamique, 
représentée particulièrement dans la Tūra-i ou Yāsā-i 
Čingīzī. Trois sous-chapitres analysent successivement 
les idées que contient ce nouveau genre de traité po-
litique, dit aḫlāq : les normes éthiques de la politique 
des Mogols, la dialectique entre religion et culture 
politique qui s’ensuit.

Le soufisme en Inde révèle une originalité qui 
tient de son acclimatation au terroir hindou, fécond 
en expériences et mouvements mystiques, ascétiques 
et prophétiques. Il a joué un rôle important dans la 
diffusion de l’islam, grâce surtout à ses confréries 

(1) On peut visionner on-line l’interview qu’il a donnée à Kapil 
Raj, le 23 octobre 2003, à la Maison des sciences de l’homme : A 
conversation with M. Alam.
(2) À l’encontre d’A. M. nous adoptons, dans cette note, le prin-
cipe de translittération de l’Encyclopédie de l’Islam, qui prévilégie 
l’aspect graphique arabe indépendamment de sa réalisation 
phonétique persane.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Alam Muzaffar: The Languages of Political Islam in India – c. 1200-1800., recensé par Adel Sidarus
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 23 – 2007	 19

(silsila-s), mais aussi à une certaine relativisation de la 
šarīʿa formelle. Après avoir passé en revue la trajectoi-
re de sa pénétration dans le pays et les modalités de 
son articulation avec les réalités sociales environnan-
tes et avec le pouvoir politique, d’abord des sultans 
de Delhi, puis des empereurs mogols, l’A. s’arrête au 
chap. 3 – « The Sufi intervention » (p. 81-114) – sur la 
doctrine mystique de la waḥdat al-wuğūd, si proche 
de la sensibilité religieuse hindoue et propice à une 
tolérance et une perméabilité entre confréries, sectes 
et communautés religieuses. Comme illustration de 
ce courant d’« intégration et d’identité » représenté, 
entre autres, par la confrérie ou « ordre » Chisti, nous 
sommes amené à examiner de plus près la geste de 
Sayyid Šāh ʿAbd al-Razzāq Bānsāwī, de la région de 
Awadh/Oudh (Uttar Pradesh), fondateur au xviiie siè-
cle d’un important centre de rayonnement qādirī à 
Bānsa, près de la ville moderne de Lucknow.

À côté de la minimisation du rôle de la 
šarīʿa dans la vie religieuse islamique, en vertu de 
l’expérience mystique et de l’ouverture aux valeurs 
de l’hindouisme, on aura pu déjà observer dans le 
chapitre antérieur l’élargissement de son sens du 
cadre strictement religieux ou sacré à celui du champ 
socio-politique ou séculier. M. A. cherche à retracer, 
au chap. 4 – « Language and Power » (p. 115-140) –, 
l’arrière-plan de cette évolution au niveau de la litté-
rature de langue persane, qui a exercé incontestable-
ment une influence prépondérante sur l’islam indien. 
Cette langue s’est imposée progressivement dès le 
ixe siècle, devenant sous les Mogols le moyen privi-
légié de l’expression intellectuelle, poétique, mystique 
et politique de l’Inde islamique, jusqu’à atteindre 
certains milieux hindous. L’A. examine ce parcours et 
interroge les écrits en cette langue, à la recherche du 
contexte général qui expliquerait la métamorphose 
sémantique signalée plus haut, ainsi que l’idéologie 
globale de justice et de respect, eu égard à l’ensemble 
de la population de l’État islamique mogol.

Mais qu’on n’aille pas penser que la première ac-
ception et la littérature qui la soutenaient – qualifiées 
de ādāb par M. A. – ont cessé sur le coup. Non 
seulement les textes appartenant à ce genre conti-
nuent à voir le jour en concomitance avec ceux du 
genre aḫlāq, mais le droit islamique traditionnel et 
intransigeant a pu s‘iomposer à différents moments. 
De plus, le projet assimilationniste des soufis a eu 
aussi ses limites. C’est l’ensemble de ces tensions, 
certes fécondes, qui font l’objet de l’exposé du chap. 5 
– « Opposition and reaffirmation » (p. 141-189).

L’ouvrage de M. A. relève d’une grande érudi-
tion, basée en premier lieu sur les sources originales : 
plus d’une centaine d’œuvres, plusieurs inédites et 
largement citées. Il constitue de plus une recherche 
patiente, intelligente et stimulante, importante, 

comme nous l’avons dit, pour une appréciation 
circonstanciée de l’évolution moderne de l’Islam en 
Asie du sud.

Nous observerons, en guise de conclusion, que 
l’Introduction se présente comme un essai fort riche. 
Les questions religieuses, politiques et intellectuelles, 
telles qu’elles ont été posées par l’A. pour justifier 
son travail et expliquer sa démarche, acquièrent une 
portée beaucoup plus générale. À côté de l’exposé du 
plan et de la méthodologie du travail, avec de brefs 
résumés du contenu des divers chapitres, M. A. se 
livre à des réflexions dignes d’être prises en considé-
ration. Avec lui, on ne manquera pas de constater une 
certaine régression (passagère, nous l’espérons) dans 
l’Islam de l’espace indien, en matière d’interprétation 
et d’application du droit islamique, d’ouverture et 
de co-existence intercommunautaire assumée et, 
finalement, de la dimension spirituelle ou mystique 
de la religion musulmane.

Adel Sidarus 
Université d’Evora

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Alam Muzaffar: The Languages of Political Islam in India – c. 1200-1800., recensé par Adel Sidarus
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



