| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

ISLAMOLOGIE, DROIT,

ALam Muzaffar,
The Languages of Political Islam in India
- ¢. 1200-1800.

Delhi, Permanent Black-London, Hurst & Co.,
2004, XI1-244 p.
ISBN: 978-0226011011

Au moment ol l'on veut nous inculquer l'idée
d’'un Islam uniforme et monolithique, que ce soit
pour le discréditer et légitimer la guerre ou pour
mobiliser les croyants musulmans contre cette
agression et l'injustice du nouvel ordre mondial, il
est «salutaire » de publier des monographies ou des
études sectorielles dégageant les différents processus
d’acclimatation, dans le temps et l'espace, de la reli-
gion musulmane et de ses principes de gouvernement
et d'administration sociale et politique.

Conscient de cet enjeu, M.A., professeur a
I'université de Chicago apres s'étre distingué comme
professeur et chercheur dans les universités de I'Inde,
son pays d'origine (', nous dévoile ici, sous I'angle de
I'histoire des idées, le processus en question tel qu'il
s'est déroulé dans le sous-continent indien entre les
XI1€ et XVII€ siécles.

Apres la Préface et la longue Introduction (p.1-
25), signalée comme chapitre premier, quatre chapi-
tres traitent successivement des différents traités de
politique religieuse ou séculiere; des mouvements
soufis et du mode d'intervention dans la gestion de
I'Etat; de l'articulation entre le pouvoir musulman
et le monde culturel persan, avec ses implications
idéologiques et linguistiques; enfin, de la dynamique
historique d'opposition et de réaction islamiques,
eu égard au processus de coexistence réelle avec
la tradition hindoue locale. Un bref épilogue ou
Concluding remarks (p. 190-195) brosse I'évolution de
la pensée politique, philosophique ou religieuse en
Islam et les stratégies adoptées en Inde islamique, ou
le pluralisme de perspectives et de solutions domine
clairement. Suivent la Bibliographie (une trentaine de
pages!) et un Index détaillé.

Au chap.?2 - «Sharia, Akhldq and governance »
(p.26-80) -, I'A. analyse donc les différents textes
indo-persans qui se rapportent a la politique et aux
principes de gouvernance islamique, non sans abor-
der les modeéles anciens issus d‘ailleurs. Il y distingue
clairement deux tendances ou écoles principales. La
premiére se base sur la Sari‘a au sens religieux strict

et n'a en vue que le bien-étre spirituel (et matériel)
|

de la communauté musulmane a elle seule. Tout le

reste, a savoir sagesse et droit coutumier des peuples

soumis ou leur propre survie, n'intéresse guere et

doit étre considéré comme impie. La seconde école,
sans rejeter la rhétorique religieuse et I'idéal d’'un Etat

musulman, est plus réaliste en termes de conjoncture

sociale et politique, plus ouverte aux traditions philo-
sophiques et humanistes des peuples, notamment de

ceux avec qui les musulmans coexistent, et fait droit,
en conséquence, aux modes de vie des populations

non musulmanes.

Parmi les traités de la premiére école, IA. étudie
I'Adab al-harb de Fahr-i Mudabbir (début du xni®s.),
dont la partie concernant les normes de la légitime
gouvernance islamique a été connue aussi sous le
titre de A'in-i kiSwardari; puis, plus longuement, les
Fatawa-i gahandari de Diya’ al-Din Barani® — cet
historien et juriste, dont l'activité littéraire se situe
un siecle plus tard, serait I'un des auteurs les plus lus
dans'Inde pré-mogole; enfin, la Dahirat al-muliik de
Mir Sayyid "Ali al-Hamadani (m. 1384). Bien qu'il ne
s'agisse pas d’un texte indo-musulman a proprement
parler, l'auteur s'est intéressé a I'histoire de I'lslam au
Cachemire, ou il a donc été connu.

M. A. s‘attarde sur la seconde école (p.46s.),
qui se situe dans la ligne du traité déthique intitulé
Ahldg-i Nasiri, du célebre polygraphe isma‘ilite, a la
fois théologien, philosophe et homme de sciences,
que fut Nasir al-Din al-TasT (1201-1274). Aprés une
présentation de l'ouvrage, dont les théories plongent
dans la tradition grecque, M. A. étudie sa réception
et son influence dans I'Inde mogole. Il passe ainsi
en revue les multiples adaptations ou écrits origi-
naux surgis a partir, notamment, de I'avéenement de
Babur (1526-1530): le fondateur de 'empire mogol,
descendant en fait de la dynastie timouride, donc
dépendant de leur tradition politique non-islamique,
représentée particulierement dans la Tiira-i ou Ydsd-i
Cingizi. Trois sous-chapitres analysent successivement
les idées que contient ce nouveau genre de traité po-
litique, dit ahlaq : les normes éthiques de la politique
des Mogols, la dialectique entre religion et culture
politique qui s'ensuit.

Le soufisme en Inde révele une originalité qui
tient de son acclimatation au terroir hindou, fécond
en expériences et mouvements mystiques, ascétiques
et prophétiques. Il a joué un réle important dans la
diffusion de l'islam, grace surtout a ses confréries

(1) On peut visionner on-line 'interview qu'il a donnée a Kapil
Raj, le 23 octobre 2003, a la Maison des sciences de 'homme: A
conversation with M. Alam.

2) A l'encontre d’A. M. nous adoptons, dans cette note, le prin-
cipe de translittération de I'Encyclopédie de I'lslam, qui prévilégie
I'aspect graphique arabe indépendamment de sa réalisation
phonétique persane.

BCAI 23 - 2007

BCAIl en ligne

18

BCAI 23 (2007) Alam Muzaffar: The Languages of Political Islam in India - c. 1200-1800., recensé par Adel Sidarus
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

(silsila-s), mais aussi a une certaine relativisation de la
sari’a formelle. Aprés avoir passé en revue la trajectoi-
re de sa pénétration dans le pays et les modalités de
son articulation avec les réalités sociales environnan-
tes et avec le pouvoir politique, dabord des sultans
de Delhi, puis des empereurs mogols, I'A. s’arréte au
chap.3 - « The Sufiintervention » (p.81-114) —sur la
doctrine mystique de la wahdat al-wugid, si proche
de la sensibilité religieuse hindoue et propice a une
tolérance et une perméabilité entre confréries, sectes
et communautés religieuses. Comme illustration de
ce courant d’«intégration et d’'identité » représenté,
entre autres, par la confrérie ou « ordre » Chisti, nous
sommes amené a examiner de plus pres la geste de
Sayyid Sah ‘Abd al-Razzaq Bansawi, de la région de
Awadh/Oudh (Uttar Pradesh), fondateur au xvii® sie-
cle d’'un important centre de rayonnement qgadiri a
Bansa, pres de la ville moderne de Lucknow.

A coté de la minimisation du réle de la
sari'a dans la vie religieuse islamique, en vertu de
l'expérience mystique et de l'ouverture aux valeurs
de I'hindouisme, on aura pu déja observer dans le
chapitre antérieur I'élargissement de son sens du
cadre strictement religieux ou sacré a celui du champ
socio-politique ou séculier. M. A. cherche a retracer,
au chap.4 - «Language and Power» (p.115-140) -,
I'arriere-plan de cette évolution au niveau de la litté-
rature de langue persane, qui a exercé incontestable-
ment une influence prépondérante sur l'islam indien.
Cette langue s'est imposée progressivement dés le
Ix¢ siecle, devenant sous les Mogols le moyen privi-
légié de I'expression intellectuelle, poétique, mystique
et politique de I'Inde islamique, jusqu’a atteindre
certains milieux hindous. LA. examine ce parcours et
interroge les écrits en cette langue, a la recherche du
contexte général qui expliquerait la métamorphose
sémantique signalée plus haut, ainsi que l'idéologie
globale de justice et de respect, eu égard a l'ensemble
de la population de I'Etat islamique mogol.

Mais qu'on n‘aille pas penser que la premiére ac-
ception et la littérature qui la soutenaient — qualifiées
de adab par M. A. — ont cessé sur le coup.Non
seulement les textes appartenant a ce genre conti-
nuent a voir le jour en concomitance avec ceux du
genre ahldaqg, mais le droit islamique traditionnel et
intransigeant a pu s'iomposer a différents moments.
De plus, le projet assimilationniste des soufis a eu
aussi ses limites. C'est I'ensemble de ces tensions,
certes fécondes, qui font l'objet de I'exposé du chap. 5

- «Opposition and reaffirmation » (p. 141-189).

Louvrage de M. A. reléve d'une grande érudi-
tion, basée en premier lieu sur les sources originales:
plus d'une centaine d'ceuvres, plusieurs inédites et
largement citées. |l constitue de plus une recherche

patiente, intelligente et stimulante, importante,
|

comme nous l'avons dit, pour une appréciation
circonstanciée de l'évolution moderne de I'lslam en
Asie du sud.

Nous observerons, en guise de conclusion, que
I'Introduction se présente comme un essai fort riche.
Les questions religieuses, politiques et intellectuelles,
telles quelles ont été posées par I'A. pour justifier
son travail et expliquer sa démarche, acquiérent une
portée beaucoup plus générale. A c6té de l'exposé du
plan et de la méthodologie du travail, avec de brefs
résumés du contenu des divers chapitres, M. A. se
livre a des réflexions dignes d'étre prises en considé-
ration. Avec lui, on ne manquera pas de constater une
certaine régression (passagere, nous l'espérons) dans
I'lslam de l'espace indien, en matiere d'interprétation
et d’application du droit islamique, d'ouverture et
de co-existence intercommunautaire assumeée et,
finalement, de la dimension spirituelle ou mystique
de la religion musulmane.

Adel Sidarus
Université d’Evora

BCAI 23 - 2007

BCAIl en ligne

19

BCAI 23 (2007) Alam Muzaffar: The Languages of Political Islam in India - c. 1200-1800
© IFAO 2026

., recensé par Adel Sidarus
http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



