
	 BCAI 23 – 2007	 86

III. Histoire

Lellouch Benjamin, Les Ottomans en Égypte. Historiens et conquérants au xvie siècle. [Michel Tuchscherer]

Lellouch Benjamin,  
Les Ottomans en Égypte. Historiens  
et conquérants au xvie siècle.

Paris-Louvain-Dudley, Peeters, 2006,  
XXIX-411 p. 
ISBN : 978-9042917705

Dans cette étude tout à fait remarquable, B. Lel-
louch nous propose de suivre les mutations qu’a 
connues l’Égypte à la suite de la conquête ottomane. 
Fondant son analyse sur la chronique turque de 
ʿAbdüssamed Diyārbakrī, auteur si longtemps et si 
injustement oublié, il dresse une évaluation des conti-
nuités et des ruptures dans les institutions politiques, 
militaires et judiciaires et suit l’émergence d’une élite 
nouvelle ainsi que le développement d’une culture 
spécifique qu’on pourrait appeler égypto-ottomane. 
Ces changements sont plus particulièrement vus 
à travers la culture historique du chroniqueur. B. L. 
mène sa réflexion autour de trois axes : l’impact de 
la conquête ottomane sur l’écriture de l’histoire en 
Égypte, les facettes multiples de l’identité culturelle 
de ce « chroniqueur turc d’Égypte », enfin la politique 
de mémoire des Ottomans et leurs efforts de légiti-
mation et de justification de la guerre de conquête 
contre l’Égypte des Mamelouks, centre encore 
prestigieux de la culture arabo-islamique au début 
du xvie siècle. L’œuvre de Diyārbakrī est donc avant 
tout appréhendée comme un reflet de la politique 
de mémoire menée par les Ottomans en Égypte. 
L’ouvrage n’est pas à proprement parler un journal 
et l’auteur n’agit qu’exceptionnellement en témoin 
privilégié de l’histoire immédiate. Il se livre avant tout 
à une réappropriation de l’histoire au service d’une 
nouvelle élite du pouvoir. L’intérêt de la chronique de 
Diyārbakrī n’est donc pas tant dans ce qu’il rapporte 
que dans la manière dont il le fait et les raisons qui 
le poussent à le faire.

Dans le premier chapitre, B. L. retrace les prin-
cipales étapes de la transition. Il remonte donc aux 
origines de l’antagonisme entre Istanbul et Le Caire 
et poursuit jusqu’à la mise en place du gouvernement 
ottoman en Syrie et en Égypte. À cet effet, il mobi-
lise toutes les sources disponibles, notamment les 
documents vénitiens collectés par Sanudo, qui sont 
particulièrement riches pour les années 1522 à 1524. 
Cette relecture des sources amène B. L. à conclure que 
Selim avait été entraîné dans la conquête totale du 
domaine mamelouk un peu malgré lui, à la suite de 
l’effondrement complet des Mamelouks en Syrie, ce 
qui l’aurait privé « de partenaires pour une négocia-
tion » (p. 32). De même, l’introduction du kānūnnāme, 
au printemps de l’année 1525, est réinterprétée de 
manière assez convaincante avant tout comme la 

mise en place d’un système fiscal nouveau, en rup-
ture avec celui de l’iqṭāʿ qui avait prévalu en Égypte 
depuis les Ayyoubides. Ce changement radical avait 
été rendu nécessaire par l’affaiblissement des assises 
économiques des Bédouins et des Mamelouks.

Dans le second chapitre, B. L. aborde l’arrière-
plan social et culturel dans lequel s’était développée 
l’activité littéraire de notre chroniqueur ʿAbdüs-
samed. Nommé cadi hanéfite de Damiette, mais 
originaire du Diyār Bakr et ayant fui l’avancée des 
Safavides, il était venu s’établir en Égypte à la veille 
de l’arrivée de Selim. Là, il participa à la formation 
d’une nouvelle élite ottomane, née des profondes 
transformations qui affectèrent à la fois les cadres 
du pouvoir et ceux de la transmission du savoir. Avec 
beaucoup de finesse, B. L. définit les contours d’un 
groupe socioculturel « ottoman ». Il procède donc à 
une analyse très minutieuse des termes utilisés dans 
les sources de l’époque, en particulier chez Diyārbakrī. 
Il s’agissait d’une réalité aux facettes multiples qui ren-
voie évidemment au politique. Dans ce cas, elle était 
déterminée par la participation au pouvoir. Mais elle 
traduisait aussi une réalité culturelle qui se définissait 
par l’usage d’une langue turque partagée. Elle faisait 
aussi référence à l’étrangeté, à la différenciation avec 
la société égyptienne. Elle renvoyait alors à une 
communauté qui se définissait géographiquement 
par des origines situées dans les terres centrales de 
l’Empire (Balkans et Anatolie) et qui se développait à 
côté de groupes tant d’indigènes que de Mamelouks 
ou « Turcs de profession » alors en déclin, ou encore 
d’Abnā’ al-ʿAǧam. Dès lors, l’identité ottomane en 
Égypte tendait à devenir ethnique et à se confondre 
avec l’identité turque. Le réseau des Ottomans en 
Égypte, constitué d’une population encore peu 
stabilisée, se situait alors au croisement des réseaux 
politiques, militaires, religieux et commerciaux. Une 
certaine fluidité caractérisait l’ensemble de ces grou-
pes. Si les Mamelouks survivants s’ottomanisaient, 
ce terme peut aussi s’appliquer à notre auteur. Il 
faisait partie de ces gens originaires du Diyār Bakr, 
région ayant eu des liens étroits avec l’Égypte au 
moins depuis le xve siècle. ʿAbdüssamed Diyārbakrī 
s’ottomanisait, d’abord passivement en devenant 
sujet du sultan lors de la conquête de l’Égypte, puis 
activement à partir des années 1530 en intégrant 
l’élite turcophone dirigeante dans le contexte de la 
relève des élites dans l’Égypte de la première moitié 
du xvie siècle.

Dans une Égypte, désormais marginalisée po-
litiquement dans la mesure où les choix de ceux 
exerçant le pouvoir, non seulement politique mais 
aussi judiciaire, étaient pris hors du jeu politique 
local, le pouvoir ottoman devait légitimer d’autant 
plus fortement son action que l’ancienne autorité 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Lellouch Benjamin: Les Ottomans en Égypte. Historiens et conquérants au xvie siècle., recensé par Michel Tuchscherer
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 23 – 2007	 87

III. Histoire

mamelouke continuait, au Caire, de bénéficier de 
respect et que les violences de la conquête avaient 
laissé de nombreux ressentiments. Les Ottomans 
cherchèrent donc à agir sur la mémoire sociale en 
« tentant de précipiter des oublis, de capter ou de 
raviver des souvenirs » (p. 101), d’accaparer l’héritage 
des vaincus pour mieux se poser en dignes succes-
seurs. Diyārbakrī alla y contribuer en partant d’une 
traduction en turc de la chronique arabe de Ibn al-
Ṭūlūnī, avec la caution du gouverneur Dāvūd Pacha. 
Il se livra donc à une remise en ordre du passé pour 
mieux répondre à une remise en ordre du politique. 
Il composa son Tārīḫ à partir de 1540, après l’arrivée 
au pouvoir de Dāvūd Pacha, et l’acheva de manière 
certaine avant 1549.

Le chapitre trois, consacré à l’analyse des 
techniques multiples utilisées par l’auteur dans la 
composition de son récit, est particulièrement riche 
et innovant. B. L. montre que l’inégale densité de 
l’information, selon la période traitée, n’est pas due 
à un quelconque intérêt inégal de l’auteur. Elle relève 
au contraire de changements précis dans les techni-
ques de composition, elles-mêmes déterminées par 
les objectifs poursuivis. Dans la partie consacrée à la 
période mamelouke et inspirée de l’ouvrage concis 
d’Ibn al-Ṭūlūnī, la matière est centrée autour de la 
figure du souverain et donc organisée selon les règnes. 
Puis, après le départ d’Égypte de Selim, le principe 
organisateur du récit se déplace vers l’événement 
(waqīʿa) qui devient l’unité de base. Si cette partie, de 
type annalistique, est inspirée de Ibn Iyās, elle est ce-
pendant loin de se recouper avec la célèbre chronique 
de l’auteur égyptien. Diyārbakrī a tendance à délaisser 
une partie des informations relatives aux élites civiles 
et à compenser quantitativement les amputations par 
une attention plus grande donnée aux récits à portée 
morale. B. L. démontre de manière irréfutable que la 
continuation de ce récit de type annalistique, au-delà 
de l’année 928/1521-1522 et jusqu’en 930/1523-1524, 
est tirée d’une partie aujourd’hui disparue de l’œuvre 
d’Ibn Iyās et correspondait au douzième et dernier 
ǧuz’. Au-delà de 1525, le récit cesse quasiment d’être 
factuel. La trame annalistique cède devant le pané-
gyrique moral destiné à exalter le nouveau maître de 
l’Égypte, Dāvūd Pacha. La relégation de l’Égypte au 
rang de province et la régulation de la violence par 
le jeu des nominations et des destitutions décidées 
ailleurs est une explication très plausible de l’origine 
de cette fin de l’histoire immédiate, telle qu’elle appa-
raît dans l’historiographie égyptienne de la première 
moitié xvie siècle.

Dans ce troisième chapitre, B. L. aborde de ma-
nière très pertinente la langue et le style de l’auteur. 
Son expression turque est peu nourrie d’emprunts à 
l’arabe ou au persan. L’évolution du style des chroni-

ques vers une langue de plus en plus savante n’était 
donc pas générale du temps de Soliman le Magnifique. 
Bien qu’ayant rédigé dans un environnement arabe, 
l’auteur avait au contraire turquisé nombre de faits 
de civilisation. Son texte est par ailleurs émaillé 
d’anecdotes qui sollicitent la culture de l’honnête 
homme. Elles avaient pour fonction non seulement 
le divertissement, mais aussi la moralisation du dis-
cours historique. Par conséquent, cette œuvre est à 
considérer comme « une production non savante 
des couches supérieures de la société » d’un auteur 
dont la culture historique et les cadres sociaux de son 
activité littéraire étaient égyptiens. Contrairement à 
un lieu commun très répandu, la conquête ottomane 
n’avait pas porté de coup fatal à l’écriture de l’histoire 
en Égypte. Comme l’indique B. L., si on assiste à un 
« étiage quantitatif de l’activité historiographique en 
Égypte au xvie siècle » (p. 172), la matière du Tārīḫ de 
Diyārbakrī reste fondamentalement égyptienne, mais 
c’est la fin de l’histoire immédiate. En revanche, on 
ne peut suivre B. L. dans son affirmation que l’Égypte 
était la seule province de l’Empire à faire l’objet, au 
xvie siècle, d’une historiographie spécifique. Il fau-
drait au moins y rajouter le Yémen (1). Si la conquête 
ottomane a, de fait, donné une nouvelle impulsion 
à l’écriture de l’histoire en turc, elle n’a pas été suivie 
au xvie siècle par un mouvement de traduction 
d’ouvrages turcs vers l’arabe, ce qui confirme l’ab-
sence d’intérêt des lettrés arabes pour une culture 
turque tenue pour inférieure à la leur.

Dans le dernier chapitre, B. L. revient sur les 
stratégies du récit adoptées par Diyārbakrī. L’auteur, 
devenu ottoman en Égypte et passé au service de 
l’État dans la province, apporte un témoignage uni-
que en son genre dans cet ouvrage offert au pacha. 
Il s’était donc fait le propagandiste du pouvoir local  
en rédigeant une histoire destinée à capter l’héritage 
de l’ancien régime mamelouk au profit du nouveau 
pouvoir ottoman d’Égypte. Aussi faisait-il preuve 
d’une sensibilité particulière envers ce qu’il consi-
dérait comme une communauté de culture entre 
monde mamelouk et monde ottoman. Il appréciait 
de manière très positive un système mamelouk qui 
avait produit de grands hommes, d’où la mise en 
avant de quelques grandes figures, en particulier 
celles d’al-Nāṣir Muḥammad b. Qalāwūn et celle de 
Qāytbāy. En revanche, la manière succincte dont il 
traita de la conquête ottomane est révélatrice d’une 
stratégie d’évitements et de silences. Il s’agissait 

(1) Cf. Frédérique Soudan, Le Yémen ottoman d’après la chroni-
que d’al Mawzaʿī, Le Caire, IFAO, 1999, en particulier p. 5-10, et 
J. R. Blackburn, « Arab and Turkish Sources for the Early History of 
Ottoman Yemen, 945/1538-976/1568 », in Sources for the History 
of Arabia, vol. 1, pt. 1 et 2, Riyad, 1979.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Lellouch Benjamin: Les Ottomans en Égypte. Historiens et conquérants au xvie siècle., recensé par Michel Tuchscherer
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 23 – 2007	 88

III. Histoire

de dissimuler les gênes dans la justification de la 
conquête de l’Égypte, vieil État musulman et siège 
du califat. Il convenait aussi d’étouffer dans la mé-
moire les épisodes blessants, tels les massacres des 
Mamelouks au Caire ou la pendaison de Ṭūmānbāy. 
Diyārbakrī organisa donc son récit autour de quatre 
grandes figures dont les rôles sont distribués de ma-
nière très originale par rapport aux autres historiens 
de l’époque. Ġawrī apparaît de manière très positive, 
comme un visionnaire mais n’ayant aucune prise sur 
l’histoire et victime de beys qui, de fait, assument l’en-
tière responsabilité du désastre. En ce qui concerne 
Selim, l’accent est mis sur ses motivations religieuses. 
Si le personnage de Ṭūmānbāy est minimisé, c’est 
avant tout pour épargner le sultan ottoman. Par 
contre, la vive hostilité envers Ḫayr bey permet de 
charger ce dignitaire de l’ancien régime rallié aux 
Ottomans et d’en faire le véritable bouc émissaire. 
Dans sa chronique, Diyārbakrī s’efforce d’apaiser les 
esprits encore marqués par la confrontation, mais 
ses silences mettent en évidence les zones encore 
sensibles de la mémoire collective.

L’ouvrage de B. L. s’achève sur des annexes très 
fournies. Outre un glossaire et une liste des sultans 
et des pachas, elles comprennent une présentation 
synthétique mais très précise et très riche des sources 
turques et arabes de l’histoire d’Égypte au xvie siècle, 
une analyse des différents manuscrits du Tārīḫ de 
Diyārbakrī, enfin le texte turc soigneusement établi 
ainsi que la traduction en français des premier et 
second récits de la conquête ottomane.

Écrit d’une plume alerte, ce travail très soigné 
est d’abord une contribution très importante à la 
connaissance de l’histoire ottomane d’Égypte du-
rant la première moitié du xvie siècle, période peu 
abordée jusqu’à présent par les historiens. Mais sa 
recherche va bien au-delà et peut être considérée 
comme un modèle d’analyse des conditions sociales, 
politiques et culturelles de production d’une œuvre 
historiographique.

Michel Tuchscherer 
Université de Provence

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Lellouch Benjamin: Les Ottomans en Égypte. Historiens et conquérants au xvie siècle., recensé par Michel Tuchscherer
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



