
	 BCAI 23 – 2007	 83

III. Histoire

Larson Göran, Ibn García’s shuʿūbiyya Letter. Ethnic and Theological Tensions in Medieval al‑Andalus. [Pascal Buresi]

Larson Göran,  
Ibn García’s shuʿūbiyya Letter.  
Ethnic and Theological Tensions  
in Medieval al‑Andalus.

Leiden, Brill, 2003, 246 p. 
ISBN : 978-9004127401

L’ouvrage de G. Larsson porte sur la risāla rédigée 
par Abū ʿĀmir Aḥmad Ibn Ġarsiya al-Baškunsī et 
adressée à Abū ʿAbd Allāh Ibn al-Ḥaddād, le célèbre 
poète et vizir d’Ibn Ṣumādiḥ, seigneur d’Alméria. La 
nisba d’Ibn García renvoie à une probable origine 
basque. Même si on connaît mal les motivations et les 
causes qui ont poussé à la rédaction de cette lettre, la 
situation politique, sociale et théologique de l’époque 
est fondamentale pour en comprendre l’objectif. Un 
des mérites de Göran Larson est justement d’avoir 
replacé cette œuvre dans le contexte du xie siècle 
andalou, dominé par l’éclatement politique en de 
nombreuses cours princières indépendantes et rivales, 
les Taifas, et plus largement dans le cadre culturel et 
religieux de l’Islam, y compris oriental.

Les premiers chapitres insistent sur le fait que les 
tensions ont toujours existé au sein de la umma et 
que la controverse sur la šuʿūbiyya est un phénomène 
parmi d’autres pour tenter de répondre à la question 
des relations entre islam et égalitarisme. Selon Ibn 
García, les Arabes auraient traité les musulmans non 
arabes comme des sujets de seconde catégorie dès la 
mort du prophète Muḥammad ; or, le substrat cultu-
rel ou ethnique n’aurait pas dû être un problème pour 
les musulmans. Par l’utilisation d’un grand nombre de 
traditions persanes et byzantines, le texte d’Ibn Gar-
cía soutient même que les Arabes sont inférieurs aux 
non Arabes : les Arabes sont ainsi présentés comme 
des habitants du désert, en comparaison avec les 
Sassanides de haut rang qui sont décrits comme des 
princes et des rois. G. Larrson s’est intéressé à ce texte 
qui, au-delà des questions « ethniques » et culturelles, 
dessine une idéologie du pouvoir visant à légitimer 
le pouvoir de non Arabes.

En fait, les cinq premiers chapitres sont desti-
nés à introduire le dernier qui correspond à l’étude 
spécifique de la lettre d’Ibn García. G. Larson s’est 
focalisé sur les questions de légitimité et d’identités 
de groupe et se préoccupe principalement de mettre 
en relief les liens entre l’interprétation de l’islam et 
le pouvoir politique. La réflexion de l’auteur s’appuie 
sur les travaux des chercheurs qui ont réfléchi sur la 
question de l’identité, comme Frederic Barth. À partir 
des différentes études existantes, G. L. définit quatre 
critères qui permettent, dans les sources écrites, de 
caractériser les frontières entre communautés : la 
géographie, la politique, la langue et la religion. Ceux 

qui ne parlent pas arabe sont désignés comme ʿ aǧam, 
un terme qui a des connotations péjoratives. Dans la 
lettre d’Ibn García, le terme de ʿ aǧam est utilisé pour 
offrir une image positive en contraste avec le terme 
« Arabe », grâce à une inversion de l’usage symbolique 
du terme ʿaǧam.

Le premier chapitre fait un bilan historique, 
historiographique, problématique et méthodologi-
que sur la notion de šuʿūbiyya. Il s’interroge sur les 
notions d’hétérodoxie vs. orthodoxie, d’hérésie et 
de rébellion (1) et sur les liens entre ces phénomènes 
et la possession du pouvoir. Les conclusions, peu 
surprenantes au demeurant, de G. L. sur la diversité 
et l’hétérogénéité de l’orthodoxie le conduisent à 
affirmer que l’établissement du califat omeyyade de 
Cordoue en 929 a permis, dans une large mesure, la 
centralisation et l’unification des idéologies politique 
et théologique. L’auteur justifie cette mise au point 
théorique par l’accusation d’hérésie qu’au moins un 
des adversaires d’Ibn García, Abū l‑Ḥaǧǧāǧ Yūsuf 
Ibn al-Šayḫ al-Balaqī al-Malaqī (1132-1207), a lancé 
contre lui. Cette accusation d’hérésie est tardive et, 
en tout cas, postérieure à la mort d’Ibn García. G. L. 
considère qu’il est difficile de prétendre qu’Ibn García 
appuyait une interprétation de l’islam ou un ordre 
social en contradiction avec la structure dominante 
de son époque. En effet le contenu de la risāla révèle 
que son auteur fit de son mieux pour soutenir son 
propre seigneur, le dirigeant musulman de Dénia. 
Pour cela, et à l’appui de l’islamité du pouvoir d’un 
non Arabe, la lettre remet en cause la suprématie 
invoquée par les Arabes, en s’intéressant à l’essence 
de la culture et de l’héritage de ces derniers. C’est 
donc à travers la question de l’hérésie et de l’apos-
tasie que G. L. aborde le texte d’Ibn García qui se 
rattache principalement au mouvement ibérique de 
la šuʿūbiyya. Constatant que la « lettre » présente une 
interprétation de l’islam qui contredit les interpréta-
tions andalouses antérieures, G. L. a choisi d’accorder 
une grande importance à la littérature précoce de 
la šuʿūbiyya pour comprendre l’évolution qui se 
produit au xie siècle. Ce chapitre contient une pré-
sentation historique du mouvement de la šuʿūbiyya : 
défini comme mouvement, la šuʿūbiyya ne s’est pas 
construite autour d’un manifeste, mais regroupe des 
auteurs divers qui ont des pensées ou des modes 
d’appréhension similaires de la société islamique. Ce 
n’est pas un système fermé, mais un groupe lâche 
d’idées partagées sur la manière dont l’islam doit être 
interprété et la société organisée. Cette introduction, 
en resituant la question des relations entre Arabes et 

(1) Sans citer l’ouvrage de Khaled Abou El Fadl, Rebellion & Vio-
lence in Islamic Law, Cambridge, 2001, 391 p., cf. compte rendu 
dans Bulletin Critique des Annales islamologiques, 21, 2006.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Larson Göran: Ibn García’s shʿūbiyya Letter. Ethnic and Theological Tensions in Medieval al-Andalus., recensé par Pascal Buresi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 23 – 2007	 84

III. Histoire

non-Arabes au cours du premier siècle de l’histoire, 
vise à insister sur le fait que l’histoire d’al-Andalus 
s’inscrit parfaitement dans la continuité des débats 
qui ont lieu, ou qui ont eu lieu, en Orient depuis 
l’avènement de l’islam. G. L. fait une synthèse très 
intéressante sur les genres littéraires et poétiques de 
la dérision de l’ennemi (hiǧā’) et d’autoglorification 
de soi (faḫr), ainsi que sur la critique de la généalogie 
(ʿilm al-ansāb) et de la langue arabe (ʿilm al-luġa), en 
citant al-Iṣfahānī, auteur du Kitāb al-aġānī (897-967), 
Ibn Qutayba (m. 267/889) ou al-Ǧāḥiẓ (m. 255/869), 
qui avait des vues pro-Arabes et défendait le califat 
abbasside et la théologie mu‘tazilite. Pour Ibn Qu-
tayba, la supériorité des Arabes, qui doit durer jusqu’à 
l’Apocalypse, viendrait du fait qu’elle est fondée sur 
la prophétie, non sur le pouvoir temporel, que l’ad-
ministration persane est construite par la politique 
et ne correspond donc pas aux idéaux islamiques et 
par conséquent que la domination arabe n’est pas 
limitée dans le temps comme celle des dynasties 
persanes antérieures.

Le deuxième chapitre porte sur la période 
711-929. Les troubles rapportés dans les chroniques 
révèlent les tensions qui affectent la société d’al-An-
dalus. L’objectif de ce chapitre est d’étudier les aspects 
les plus importants de la transmission des conflits 
de l’Orient vers l’Occident musulman au cours des 
premières décennies de la conquête musulmane 
d’al-Andalus. L’objectif déclaré de G. L. est d’étudier 
la manière dont sont formulées les notions d’hérésie 
et d’orthodoxie au cours de cette période en al‑An-
dalus, pour conclure que le développement de ces 
notions y reflèterait d’abord les conflits politiques et 
théologiques. Un des mérites de G. L. est de n’avoir 
pas enfermé les débats et polémiques religieuses de 
l’époque dans le cadre disciplinaire trop étroit de 
l’islamologie, mais d’avoir déconstruit les concepts 
d’hérésie, d’hétérodoxie, afin de les resituer dans le 
champ politique : des groupes sans pouvoir, aspirant 
à en avoir plus, étaient presque systématiquement 
catalogués comme hérétiques.

Le troisième chapitre porte plus spécifiquement 
sur le califat omeyyade de Cordoue (929-1031). Il 
traite de l’articulation symbolique du pouvoir. Cor-
doue devient un centre de pouvoir hégémonique 
combattant tous les centres alternatifs et concurren-
tiels. C’est à travers les exemples, étroitement liés, de 
l’adoption du titre califal et du langage architectural 
incarné dans la Grande mosquée de Cordoue que 
l’auteur s’intéresse à la distribution du pouvoir. Ces 
thèmes ne sont pas nouveaux et les apports de G. L. 
non plus. Il s’agit plutôt ici d’une synthèse des tra-
vaux existants, nombreux, plutôt que d’une analyse 
originale (2). On pourra reprocher à G. L., à propos 
du Coran de la Grande mosquée de Cordoue et, de 

manière générale, des problèmes concernant la mise 
en place du corpus coranique, de ne pas citer les 
travaux les plus récents de François Déroche, d’Alfred-
Louis de Prémare et de bien d’autres, mais seulement 
l’ouvrage de Cook de 1983. Cette remarque s’applique 
aussi aux sources, trop souvent utilisées à travers leurs 
citations dans d’autres ouvrages ; cela conduit G. L. à 
renvoyer à des éditions et à des traductions anciennes, 
parfois largement dépassées, alors même qu’existent 
de nouvelles éditions plus précises et de meilleures 
traductions. C’est le cas par exemple de l’édition 
et traduction de Dessus Lamare, datant de 1949 
(Alger), à laquelle renvoie G. L. pour la description 
de la Grande mosquée de Cordoue par al‑Idrīsī. La 
conclusion de ce chapitre est d’ailleurs un peu facile : 
la Grande mosquée de Cordoue serait un symbole 
fort du pouvoir, construite dans un dialogue tant 
avec le passé omeyyade qu’avec le nouveau califat 
abbasside de Bagdad, dans le but de créer un identité 
islamique propre à al-Andalus par l’utilisation de 
traditions locales (du point de vue des formes, du 
matériel et des styles architecturaux) !

Dans les chapitres 4 et 5 qui portent sur la chute 
du califat et sur la lettre d’Ibn García, G. L. s’interroge 
sur le monopole idéologique, politique et religieux 
des Omeyyades de Cordoue, sur l’essor d’une contes-
tation et finalement sur le renversement du califat. 
Selon G. L., seuls les révoltes et les troubles sociaux, 
qui révèlent les tensions dans la société d’al-Andalus, 
permettent de comprendre le contexte de rédaction 
de la risāla. Dans la cité de Dénia, durant la période 
des Taifas, il était désormais légitime de lier les tra-
ditions arabes et islamiques avec les traditions non 
arabes. Avant 1031, les traditions non arabes n’étaient 
guère utilisées par les Omeyyades, arabes, mais dans 
le nouveau contexte de l’éclatement politique, elles 
deviennent une source d’inspiration pour les auteurs 
et les dirigeants non Arabes. Grâce à la diversification 
des références et des auctoritates, Ibn García parvient 
à formuler et légitimer un modèle politique et reli-
gieux alternatif pour les dirigeants non arabes.

C’est dans le sixième chapitre, entièrement consa-
cré au texte d’Ibn García et à son environnement, que 
G. L. s’intéresse aux métaphores, aux symboles, aux 
exempla utilisés par l’auteur andalou, dans un essai de 
« microhistoire », à partir d’une source qui aborde des 
problèmes très importants, largement débattus dans 
le monde musulman médiéval. G. L. montre que c’est 
par l’utilisation d’exemples, de métaphores, de tradi-
tions et de légendes musulmanes classiques qu’Ibn 
García parvient à imposer la nécessité de réévaluer 
l’apport des non Arabes à l’islam. Ce chapitre donne 

(2) Il s’agit d’une synthèse des travaux de F. Clément, J. D. Dodds, 
M. Fierro et D. Wasserstein, principalement.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Larson Göran: Ibn García’s shʿūbiyya Letter. Ethnic and Theological Tensions in Medieval al-Andalus., recensé par Pascal Buresi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 23 – 2007	 85

III. Histoire

l’occasion à G. L. de présenter un résumé très utile 
de la lettre d’Ibn García (p. 161-163). Sa thèse vise à 
montrer que si, explicitement, la lettre d’Ibn García 
traite de la question des relations entre Arabes et non 
Arabes, elle est en fait étroitement  connectée à une 
certaine interprétation de l’islam. Elle peut être lue 
comme la formulation, dans le contexte particulier de 
l’effondrement du califat, d’une croyance particulière 
contrastant avec l’interprétation de l’islam revendi-
quée par la communauté arabe. En rapprochant les 
traditions arabes et non arabes, en particulier persane 
et byzantine, Ibn García proposa un nouveau modèle, 
alternatif, pour les dirigeants musulmans non arabes. 
Une des méthodes utilisées par Ibn García réside dans 
l’inversion symbolique des mêmes référents que ceux 
utilisés par les auteurs orientaux. En rappelant que 
l’essor d’une culture arabe ne peut être conçu indé-
pendamment des traditions grecques et persanes, 
Ibn García utilise l’opposition entre culture « arabe » 
et culture « non arabe » comme stéréotype et image 
rhétorique plutôt que comme un fait historique. On 
voit ainsi apparaître, sous la plume d’Ibn García, l’idée 
que les Arabes utilisent mal la rhétorique dans leurs 
discours, qu’ils ne maîtrisent pas la prose rimée (saǧʿ) 
ou ne savent pas se battre.

Une conclusion, la liste des sources, une biblio-
graphie et un index des noms propres complètent 
cet ouvrage.

Au final, il s’agit d’un travail intéressant, pro-
posant, à partir de l’exemple d’Ibn García, une 
synthèse pertinente sur la question de la šuʿūbiyya 
en al-Andalus. On pourra juste regretter qu’en re-
poussant à la fin de l’ouvrage l’analyse de détail de 
la « lettre » d’Ibn García, G. L. soit conduit, dans les 
différents chapitres préliminaires, à se répéter de 
nombreuses fois.

Pascal Buresi 
Cnrs - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Larson Göran: Ibn García’s shʿūbiyya Letter. Ethnic and Theological Tensions in Medieval al-Andalus., recensé par Pascal Buresi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



