| Il. HisTOIRE |

LARsSON Goran,

Ibn Garcia’s shu‘ubiyya Letter.
Ethnic and Theological Tensions
in Medieval al-Andalus.

Leiden, Brill, 2003, 246 p.
ISBN: 978-9004127401

Louvrage de G. Larsson porte sur larisdla rédigée
par Aba ‘Amir Ahmad Ibn Garsiya al-Bakunsi et
adressée a Abl ‘Abd Allah Ibn al-Haddad, le célebre
poete et vizir d’Ibn Sumadih, seigneur dAlméria. La
nisba d’Ibn Garcia renvoie a une probable origine
basque. Méme si on connait mal les motivations et les
causes qui ont poussé a la rédaction de cette lettre, la
situation politique, sociale et théologique de Iépoque
est fondamentale pour en comprendre 'objectif. Un
des mérites de Goran Larson est justement d'avoir
replacé cette ceuvre dans le contexte du xi€siecle
andalou, dominé par I'éclatement politique en de
nombreuses cours princieres indépendantes et rivales,
les Taifas, et plus largement dans le cadre culturel et
religieux de I'lslam, y compris oriental.

Les premiers chapitres insistent sur le fait que les
tensions ont toujours existé au sein de la umma et
que la controverse sur la Su‘Gibiyya est un phénomeéne
parmi d’autres pour tenter de répondre a la question
des relations entre islam et égalitarisme. Selon Ibn
Garcia, les Arabes auraient traité les musulmans non
arabes comme des sujets de seconde catégorie dés la
mort du prophéte Muhammad; or, le substrat cultu-
rel ou ethnique n‘aurait pas d(i étre un probléme pour
les musulmans. Par l'utilisation d'un grand nombre de
traditions persanes et byzantines, le texte d’Ilbn Gar-
cia soutient méme que les Arabes sont inférieurs aux
non Arabes: les Arabes sont ainsi présentés comme
des habitants du désert, en comparaison avec les
Sassanides de haut rang qui sont décrits comme des
princes et des rois. G. Larrson s'est intéressé a ce texte
qui, au-dela des questions « ethniques » et culturelles,
dessine une idéologie du pouvoir visant a légitimer
le pouvoir de non Arabes.

En fait, les cinq premiers chapitres sont desti-
nés a introduire le dernier qui correspond a l'étude
spécifique de la lettre d’Ilbn Garcia. G. Larson s'est
focalisé sur les questions de légitimité et d'identités
de groupe et se préoccupe principalement de mettre
en relief les liens entre l'interprétation de l'islam et
le pouvoir politique. La réflexion de l'auteur s'appuie
sur les travaux des chercheurs qui ont réfléchi sur la
question de l'identité, comme Frederic Barth. A partir
des différentes études existantes, G. L. définit quatre
critéres qui permettent, dans les sources écrites, de
caractériser les frontiéres entre communautés: la
géographie, la politique, la langue et la religion. Ceux

qui ne parlent pas arabe sont désignés comme ‘agam,
un terme qui a des connotations péjoratives. Dans la
lettre d’Ibn Garcia, le terme de ‘agam est utilisé pour
offrir une image positive en contraste avec le terme
«Arabe », grace a une inversion de I'usage symbolique
du terme ‘agam.

Le premier chapitre fait un bilan historique,
historiographique, problématique et méthodologi-
que sur la notion de Su‘tbiyya. Il s'interroge sur les
notions d’hétérodoxie vs. orthodoxie, d’hérésie et
de rébellion () et sur les liens entre ces phénomeénes
et la possession du pouvoir. Les conclusions, peu
surprenantes au demeurant, de G. L. sur la diversité
et 'hétérogénéité de l'orthodoxie le conduisent a
affirmer que I'établissement du califat omeyyade de
Cordoue en 929 a permis, dans une large mesure, la
centralisation et 'unification des idéologies politique
et théologique. L'auteur justifie cette mise au point
théorique par l'accusation d’hérésie qu'au moins un
des adversaires d'lbn Garcia, Abt I-Haggag Yasuf
Ibn al-Sayh al-Balagi al-Malaqi (1132-1207), a lancé
contre lui. Cette accusation d’hérésie est tardive et,
en tout cas, postérieure a la mort d’'lbn Garcia. G. L.
considere qu'il est difficile de prétendre qu’lbn Garcia
appuyait une interprétation de l'islam ou un ordre
social en contradiction avec la structure dominante
de son époque. En effet le contenu de larisala révele
que son auteur fit de son mieux pour soutenir son
propre seigneur, le dirigeant musulman de Dénia.
Pour cela, et a I'appui de l'islamité du pouvoir d'un
non Arabe, la lettre remet en cause la suprématie
invoquée par les Arabes, en s'intéressant a l'essence
de la culture et de I'héritage de ces derniers. Clest
donc a travers la question de I'hérésie et de l'apos-
tasie que G. L. aborde le texte d’Ibn Garcia qui se
rattache principalement au mouvement ibérique de
laSu‘tbiyya. Constatant que la « lettre » présente une
interprétation de l'islam qui contredit les interpréta-
tions andalouses antérieures, G. L.a choisi d'accorder
une grande importance a la littérature précoce de
la Su‘tibiyya pour comprendre I'évolution qui se
produit au xi€siecle. Ce chapitre contient une pré-
sentation historique du mouvement de la su‘tbiyya:
défini comme mouvement, la Su‘tibiyya ne s'est pas
construite autour d'un manifeste, mais regroupe des
auteurs divers qui ont des pensées ou des modes
d’appréhension similaires de la société islamique. Ce
n'est pas un systeme fermé, mais un groupe lache
d’idées partagées sur la maniére dont I'islam doit étre
interprété et la société organisée. Cette introduction,
en resituant la question des relations entre Arabes et

(1) Sans citer l'ouvrage de Khaled Abou El Fadl, Rebellion & Vio-
lence in Islamic Law, Cambridge, 2001, 391 p., cf. compte rendu
dans Bulletin Critique des Annales islamologiques, 21, 2006.

|

BCAI 23 - 2007 83
BCAI 23 (2007) Larson Goran: Ibn Garcia’s sh‘lbiyya Letter. Ethnic and Theological Tensions in Medieval al-Andalus., recensé par Pascal Buresi
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

non-Arabes au cours du premier siecle de I'histoire,
vise a insister sur le fait que I'histoire d’al-Andalus
s'inscrit parfaitement dans la continuité des débats
qui ont lieu, ou qui ont eu lieu, en Orient depuis
I'avenement de l'islam. G. L. fait une synthese tres
intéressante sur les genres littéraires et poétiques de
la dérision de I'ennemi (higa’) et d’autoglorification
de soi (fahr), ainsi que sur la critique de la généalogie
(“ilm al-ansab) et de la langue arabe (“ilm al-luga), en
citant al-Isfahani, auteur du Kitdab al-agani (897-967),
Ibn Qutayba (m. 267/889) ou al-Gahiz (m. 255/869),
qui avait des vues pro-Arabes et défendait le califat
abbasside et la théologie mu'tazilite. Pour Ibn Qu-
tayba, la supériorité des Arabes, qui doit durer jusqua
I'Apocalypse, viendrait du fait qu'elle est fondée sur
la prophétie, non sur le pouvoir temporel, que I'ad-
ministration persane est construite par la politique
et ne correspond donc pas aux idéaux islamiques et
par conséquent que la domination arabe n'est pas
limitée dans le temps comme celle des dynasties
persanes antérieures.

Le deuxieme chapitre porte sur la période
711-929. Les troubles rapportés dans les chroniques
réveélent les tensions qui affectent la société d’al-An-
dalus. Lobjectif de ce chapitre est détudier les aspects
les plus importants de la transmission des conflits
de I'Orient vers 'Occident musulman au cours des
premieres décennies de la conquéte musulmane
d’al-Andalus. Lobjectif déclaré de G. L. est détudier
la maniére dont sont formulées les notions d’hérésie
et d'orthodoxie au cours de cette période en al-An-
dalus, pour conclure que le développement de ces
notions y refleterait d'abord les conflits politiques et
théologiques. Un des mérites de G. L. est de n‘avoir
pas enfermé les débats et polémiques religieuses de
Iépoque dans le cadre disciplinaire trop étroit de
I'islamologie, mais d'avoir déconstruit les concepts
d’hérésie, d’hétérodoxie, afin de les resituer dans le
champ politique: des groupes sans pouvoir, aspirant
a en avoir plus, étaient presque systématiquement
catalogués comme hérétiques.

Le troisieme chapitre porte plus spécifiquement
sur le califat omeyyade de Cordoue (929-1031). Il
traite de l'articulation symbolique du pouvoir. Cor-
doue devient un centre de pouvoir hégémonique
combattant tous les centres alternatifs et concurren-
tiels. C'est a travers les exemples, étroitement liés, de
I'adoption du titre califal et du langage architectural
incarné dans la Grande mosquée de Cordoue que
l'auteur s'intéresse a la distribution du pouvoir. Ces
themes ne sont pas nouveaux et les apports de G. L.
non plus. Il sagit plutét ici d'une synthese des tra-
vaux existants, nombreux, plutét que d’'une analyse
originale ®. On pourra reprocher a G.L., a propos

du Coran de la Grande mosquée de Cordoue et, de
|

maniére générale, des problemes concernant la mise
en place du corpus coranique, de ne pas citer les
travaux les plus récents de Francois Déroche, d’Alfred-
Louis de Prémare et de bien d’autres, mais seulement
l'ouvrage de Cook de 1983. Cette remarque sapplique
aussi aux sources, trop souvent utilisées a travers leurs
citations dans d’autres ouvrages; cela conduit G. L. a
renvoyer a des éditions et a des traductions anciennes,
parfois largement dépassées, alors méme qu'existent
de nouvelles éditions plus précises et de meilleures
traductions. C'est le cas par exemple de I'édition
et traduction de Dessus Lamare, datant de 1949
(Alger), a laquelle renvoie G. L. pour la description
de la Grande mosquée de Cordoue par al-Idrisi. La
conclusion de ce chapitre est d'ailleurs un peu facile:
la Grande mosquée de Cordoue serait un symbole
fort du pouvoir, construite dans un dialogue tant
avec le passé omeyyade qu’avec le nouveau califat
abbasside de Bagdad, dans le but de créer unidentité
islamique propre a al-Andalus par l'utilisation de
traditions locales (du point de vue des formes, du
matériel et des styles architecturaux)!

Dans les chapitres 4 et 5 qui portent sur la chute
du califat et sur la lettre d'Ibn Garcia, G. L. s'interroge
sur le monopole idéologique, politique et religieux
des Omeyyades de Cordoue, sur l'essor d’une contes-
tation et finalement sur le renversement du califat.
Selon G. L, seuls les révoltes et les troubles sociaux,
qui révelent les tensions dans la société d'al-Andalus,
permettent de comprendre le contexte de rédaction
de la risala. Dans la cité de Dénia, durant la période
des Taifas, il était désormais légitime de lier les tra-
ditions arabes et islamiques avec les traditions non
arabes. Avant 1031, les traditions non arabes n'‘étaient
guere utilisées par les Omeyyades, arabes, mais dans
le nouveau contexte de Iéclatement politique, elles
deviennent une source d’inspiration pour les auteurs
et les dirigeants non Arabes. Grace a la diversification
des références et des auctoritates, Ibn Garcia parvient
a formuler et légitimer un modele politique et reli-
gieux alternatif pour les dirigeants non arabes.

C'est dans le sixieme chapitre, entierement consa-
cré au texte d’lbn Garcia et a son environnement, que
G. L. s'intéresse aux métaphores, aux symboles, aux
exempla utilisés par 'auteur andalou, dans un essai de
«microhistoire », a partir d'une source qui aborde des
problémes tres importants, largement débattus dans
le monde musulman médiéval. G. L. montre que c'est
par l'utilisation d’exemples, de métaphores, de tradi-
tions et de légendes musulmanes classiques qu’lbn
Garcia parvient a imposer la nécessité de réévaluer
I'apport des non Arabes a l'islam. Ce chapitre donne

(2) Il s’agit d'une synthése des travaux de F. Clément, J. D. Dodds,
M. Fierro et D. Wasserstein, principalement.

BCAI 23 - 2007 84
BCAI 23 (2007) Larson Goran: Ibn Garcia’s sh‘lbiyya Letter. Ethnic and Theological Tensions in Medieval al-Andalus., recensé par Pascal Buresi
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| lIl. HISTOIRE

l'occasion a G. L. de présenter un résumé trés utile

de la lettre d’Ibn Garcia (p. 161-163). Sa theése vise a

montrer que si, explicitement, la lettre d’Ibn Garcia

traite de la question des relations entre Arabes et non

Arabes, elle est en fait étroitement connectée a une

certaine interprétation de l'islam. Elle peut étre lue

comme la formulation, dans le contexte particulier de

l'effondrement du califat, d'une croyance particuliére

contrastant avec l'interprétation de l'islam revendi-
quée par la communauté arabe. En rapprochant les

traditions arabes et non arabes, en particulier persane

et byzantine, Ibn Garcia proposa un nouveau modéle,
alternatif, pour les dirigeants musulmans non arabes.
Une des méthodes utilisées par Ibn Garcia réside dans

I'inversion symbolique des mémes référents que ceux

utilisés par les auteurs orientaux. En rappelant que

I'essor d’'une culture arabe ne peut étre congu indé-
pendamment des traditions grecques et persanes,
Ibn Garcia utilise l'opposition entre culture «arabe »
et culture « non arabe » comme stéréotype et image

rhétorique plutdt que comme un fait historique. On

voit ainsi apparaitre, sous la plume d’lbn Garcia, I'idée

que les Arabes utilisent mal la rhétorique dans leurs

discours, qu'ils ne maitrisent pas la prose rimée (sag”)

ou ne savent pas se battre.

Une conclusion, la liste des sources, une biblio-
graphie et un index des noms propres completent
cet ouvrage.

Au final, il sagit d’'un travail intéressant, pro-
posant, a partir de I'exemple d'Ibn Garcia, une
synthese pertinente sur la question de la su‘tibiyya
en al-Andalus. On pourra juste regretter qu'en re-
poussant a la fin de l'ouvrage I'analyse de détail de
la «lettre» d’lbn Garcia, G. L. soit conduit, dans les
différents chapitres préliminaires, a se répéter de
nombreuses fois.

Pascal Buresi
Cnrs - Paris

BCAI 23 - 2007 85

BCAI 23 (2007) Larson Goran: Ibn Garcia’s sh‘lbiyya Letter. Ethnic and Theological Tensions in Medieval al-Andalus., recensé par Pascal Buresi
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



