
	 BCAI 23 – 2007	 71

III. Histoire

Kaplony Andreas, The Haram of Jerusalem 324-1099; Temple, Friday Mosque, Area of spiritual Power. [Cyrille Jalabert]

Kaplony Andreas,  
The Haram of Jerusalem 324-1099;  
Temple, Friday Mosque, Area of spiritual Power.

Stuttgart, Franz Steiner Verlag (Freiburger 
Islamstudien, 22), 2002, 790 p. 
ISBN : 978-3515079013

Les travaux consacrés au Ḥarām al-Šarīf de Jéru-
salem ne manquent pas. Les plus connus sont fondés 
sur des relevés architecturaux ou sur l’analyse des dé-
cors dans les édifices. A. Kaplony suit une démarche 
différente : il ne cherche pas d’abord à comprendre 
les bâtiments actuels en retrouvant les textes qui s’y 
rapportent, il examine l’information contenue dans 
les sources et s’autorise ensuite à identifier ce qu’il a 
trouvé avec un édifice conservé. Son but est en effet 
de percevoir l’émergence du caractère musulman de 
Jérusalem en étudiant l’évolution des représentations 
du Ḥarām al-Šarīf dans les traditions musulmanes, 
juives et chrétiennes.

L’ouvrage se divise en deux parties d’inégale 
longueur. Les pages 1 à 122 exposent les interpréta-
tions de l’auteur. Elles sont suivies d’une bibliographie 
(sources : 92 titres ; études : 500 titres) et de l’index 
de cette première partie (p. 123-176). La deuxième 
partie (p. 177-789) est un catalogue des indications 
contenues dans les sources sur les divers lieux et 
monuments du Ḥarām. Comme elle est le fondement 
des réflexions avancées par l’auteur, il convient de la 
présenter en premier.

1.	 Deuxième partie : catalogue des monuments  
et traditions.
Les informations des sources sont présentées 

selon une périodisation en quatre phases, qui cor-
respondent aux grands aménagements du Ḥarām : 
pré-marwanide de 324 à 685 (p. 179-212), marwanide 
de 685 à 813 (p. 213-382), haute époque abbasside 
de 813 à 969 (p. 383-558) et fatimide de 969 à 1099 
(p. 559-789). Pour chaque période, les sources sont 
variées, mais un petit nombre d’entre elles fournit 
la majorité des informations. L’étude de la période 
pré-marwanide fait une large place aux itinéraires 
chrétiens de pèlerinage. Entre 685 et 813, l’information 
provient majoritairement de deux recueils de tradi-
tions, composés au xie siècle, l’un par al-Wāṣitī, l’autre 
par Ibn al-Muraǧǧā. A. Kaplony justifie cet emploi en 
indiquant que la majorité des traditions extraites de 
ces deux auteurs et utilisées dans cette partie figurait 
déjà dans des recueils du début du xie siècle (p. 9). Pour 
la période abbasside (813-969), A. Kaplony utilise les 
ouvrages du xe siècle, parmi lesquels se distinguent Ibn 
ʿAbd Rabbih, Ibn al-Faqīh et al-Muqaddasī, ce dernier 
étant natif de Jérusalem, avec en outre un important 

recours à Ibn al-Muraǧǧā. Enfin, pour décrire le Ḥarām 
à l’époque fatimide, l’auteur s’appuie principalement 
sur le récit de Nāṣir I Ḫusraw et sur les commentaires 
personnels ajoutés par al-Wāṣitī et Ibn al-Muraǧǧā aux 
traditions anciennes qu’ils relatent.

Les sources ne sont pas seulement données en 
référence, des passages entiers sont cités. Cela alour-
dit le livre, mais épargne au lecteur la consultation 
de multiples ouvrages, tant les textes sont variés. En 
matière de géographie et de traditions, il est en effet 
prudent de connaître les informations données par 
chaque auteur, tant les versions peuvent être contra-
dictoires ou, inversement, recopiées les unes sur les 
autres. Citer les textes eux-mêmes évite à A. Kaplony 
de produire des synthèses qui masqueraient le foi-
sonnement des sources médiévales. Il est cependant 
regrettable que les citations arabes (de loin les plus 
nombreuses), hébraïques et persanes aient été faites 
en transcription, ce qui en rend la lecture malaisée.

2.	 Première partie : analyses de l’auteur.
L’esplanade était considérée par les chrétiens et 

les juifs comme les ruines du Temple de Jérusalem, 
édifice destiné à rester en l’état pour les premiers et 
à être reconstruit pour les autres. Dans les décennies 
qui ont suivi la conquête de Jérusalem par les Arabes, 
en 635, les représentations des musulmans eux-mê-
mes sont difficiles à percevoir, car les sources utilisées 
sont toutes chrétiennes. La construction de l’édifice 
au sud de l’esplanade et sa probable orientation 
vers La Mecque montrent qu’il s’agissait d’un lieu de 
culte explicitement musulman, mais construit dans 
le périmètre de l’ancien temple dont l’importance 
passée n’était pas niée.

La situation change avec le programme ar-
chitectural marwanide. Certes, les représentations 
musulmanes antérieures se maintiennent. Cepen-
dant, la construction du Dôme du Rocher modifie 
la géographie du Ḥarām, car elle crée une série d’es-
paces concentriques (pourtour du Ḥarām, esplanade 
du Dôme, Dôme du Rocher octogonal avec deux 
arcades autour du rocher lui-même). Cette polarité 
nouvelle, ajoutée à des rituels spécifiques (p. 53, 321-
323), montre que les Marwanides reprenaient à leur 
compte l’ancien temple de Jérusalem, désormais en 
quelque sorte rebâti. Le Ḥarām était d’ailleurs parfois 
appelé mosquée de David ou de Salomon (p. 38-55). 
À la même époque, les traditions attestent que le 
Ḥarām était perçu comme le Masǧid al-aqṣā, lieu 
de l’ascension du Prophète (p. 49-55). Un édifice 
rappelant cet événement fut construit au nord du 
Dôme du Rocher (p. 307-309).

À la haute époque abbasside (813-969), les mê-
mes traditions se sont maintenues et l’ensemble archi-
tectural n’a pas connu de modification significative. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Kaplony Andreas: The Haram of Jerusalem 324-1099; Temple, Friday Mosque, Area of spiritual Power., recensé par Cyrille Jalabert
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 23 – 2007	 72

III. Histoire

Toutefois, les rituels spécifiques autour du rocher ont 
été oubliés. Ainsi, malgré la prégnance des traditions 
liées au programme marwanide, la représentation 
selon laquelle le Ḥarām et le Dôme du Rocher étaient 
une restauration de l’ancien temple était, en réalité, 
devenue obsolète (p. 68). Le Ḥarām dans son ensem-
ble était perçu comme la mosquée de Jérusalem, avec, 
au sud, la mosquée du vendredi (p. 59-63). C’est à 
cette époque que seraient nées des interprétations 
fausses du Dôme du Rocher, par exemple la volonté 
attribuée à ʿ Abd al-Malik de remplacer le pèlerinage 
à La Mecque par celui de Jérusalem, au temps d’Ibn 
al-Zubayr (p. 69-70).

Pendant la période fatimide (969-1099), la 
géographie sacrée du Ḥarām a été profondément 
modifiée. Après deux tremblements de terre, en 
1015 et 1033, le calife fatimide al-Zāhir (1021-1036) 
fit restaurer le Dôme du Rocher et la mosquée au 
sud, désormais seule identifiée avec le Masǧid al-aqṣā, 
alors que, jusqu’à cette époque, c’est le Ḥarām dans 
sa totalité qui avait été perçu comme la mosquée 
lointaine (p. 88-89, 94-95). Une deuxième série d’es-
paces concentriques (le Ḥarām, la Mosquée al-aqṣā 
et, à l’intérieur, la maqṣūra, surmontée de son dôme) 
traduit l’importance accordée à cet édifice et, par 
son orientation vers le sud, à La Mecque (p. 94-95). 
Ce sont les caractéristiques musulmanes du Ḥarām 
qui sont ainsi mises en valeur.

3.	 Commentaires
A. Kaplony est le premier à rassembler les 

descriptions et traditions consacrées au Ḥarām sur 
une période aussi longue. Son ouvrage permet ainsi 
de distinguer les évolutions des traditions sacrées : 
mutations dans le temps, localisations diverses pour 
un même événement, emprunts aux autres religions. 
Il montre que les traditions diverses et les représen-
tations mentales qu’elles véhiculent coexistent, se 
recouvrent sans s’annuler.

La profonde connaissance que l’auteur a des 
textes laisse toutefois regretter qu’il n’ait pas formulé 
ses réflexions sur les sources. Pour étudier l’émer-
gence des représentations mentales, il est précieux 
de s’interroger sur la démarche de ceux qui les ont 
conservées dans leurs recueils. Par exemple, le fait 
que Ibn al-Muraǧǧā et al-Wāṣitī, au début du xie siècle, 
aient consigné des traditions présentant le Ḥarām 
comme l’ancien temple peut être compris dans un 
contexte plus large. À la même époque, al-Ribāʿī 
(m. 1043) a inclus dans son Faḍā’il al-Šām une tradi-
tion qui ferait remonter le culte de Jean le Baptiste, 
dans la grande mosquée de Damas, à l’époque de 
Nabuchodonosor (1). Malgré cette invraisemblance, il 
fait, lui aussi, référence à un passé très reculé. Insister 

sur l’ancienneté d’un sanctuaire était probablement 
un moyen d’en dire l’importance. Dans les recueils 
de traditions cités par Kaplony, les allusions à l’an-
cienneté du Ḥarām servaient donc probablement à 
souligner la notoriété de Jérusalem. Ces observations 
ne remettent pas en cause les analyses de l’auteur sur 
les représentations du Ḥarām aux périodes anciennes, 
elles en éclairent le contexte.

La périodisation de Kaplony montre la multiplica-
tion progressive de lieux saints spécifiques à l’intérieur 
du Ḥarām. Le développement des pèlerinages locaux, 
particulièrement sensible aux xie-xiiie siècles, a déjà été 
identifié dans d’autres cités des pays de Šām (2). Le cas 
du Ḥarām vient trouver sa place dans ce contexte : au 
xie siècle, Ibn al-Muraǧǧā recommande un itinéraire 
aux pèlerins pour visiter l’esplanade (p. 103-106). Par 
ailleurs, le livre de Kaplony permet de classer les tradi-
tions qui se sont développées à partir du viiie siècle en 
deux catégories. La première concerne l’ascension du 
Prophète, attestée dans les traditions dès la période 
marwanide ; elle entraîne par la suite un foisonnement 
de lieux secondaires, liés à cet événement. La deuxième 
catégorie rassemble les traditions issues du judaïsme 
et du christianisme, intégrées au corpus des traditions 
musulmanes locales. Le fait que le Ḥarām soit le site de 
l’ancien temple de Jérusalem a certainement contribué 
à la précocité du processus, mais un tel phénomène 
n’est pas isolé : l’assimilation de traditions antérieures se 
retrouve ailleurs dans les pays de Šām, dans le contexte 
du genre des isrā’īliyyāt.

Cette monographie présente donc l’avantage de 
rassembler des informations extrêmement éparses 
sur le Ḥarām. Si austère qu’en soit la lecture, l’intérêt 
de cet ouvrage dépasse largement le projet affiché 
par son auteur. En compilant les éléments qui lui per-
mettent d’étudier les représentations du Ḥarām entre 
le viie et le xie siècle, A. Kaplony offre aux chercheurs 
un outil. Ce dernier permet de comparer le déve-
loppement des traditions religieuses musulmanes à 
Jérusalem, où la masse des informations interdisait 
jusqu’à présent toute vision d’ensemble, avec les 
évolutions observables dans d’autres localités.

Cyrille Jalabert 
Autrey (Vosges)

(1) Rubāʿī, Faḍā’il al-Šām, éd. arabe S. Munaǧǧid, Damas, 1950, 
p. 32, nº 59.
(2) J.-M.  Mouton, « De quelques reliques conservées à Damas 
au Moyen Âge, stratégie politique et religiosité populaire sous 
les Bourides », in Annales Islamologiques, 27, 1993, p. 245-254 ; 
J. Sourdel-Thomine, « Les anciens lieux de pèlerinage damascains 
d’après les sources arabes », in Bulletin d’Études Orientales, 14, 
1952-1954, p. 65-85 ; C. Jalabert, « Comment Damas est devenue 
une métropole islamique », in Bulletin d’Études Orientales, 53-54, 
2002-2003, p. 13-42.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Kaplony Andreas: The Haram of Jerusalem 324-1099; Temple, Friday Mosque, Area of spiritual Power., recensé par Cyrille Jalabert
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



