| Il. HisTOIRE |

KAPLONY Andreas,
The Haram of Jerusalem 324-1099;
Temple, Friday Mosque, Area of spiritual Power.

Stuttgart, Franz Steiner Verlag (Freiburger
Islamstudien, 22), 2002, 790 p.
ISBN: 978-3515079013

Les travaux consacrés au Haram al-Sarif de Jéru-
salem ne manquent pas. Les plus connus sont fondés
sur des relevés architecturaux ou sur I'analyse des dé-
cors dans les édifices. A. Kaplony suit une démarche
différente: il ne cherche pas d’abord a comprendre
les batiments actuels en retrouvant les textes qui s’y
rapportent, il examine l'information contenue dans
les sources et s'autorise ensuite a identifier ce qu'il a
trouvé avec un édifice conservé. Son but est en effet
de percevoir 'émergence du caractére musulman de
Jérusalem en étudiant I'évolution des représentations
du Haram al-Sarif dans les traditions musulmanes,
juives et chrétiennes.

L'ouvrage se divise en deux parties d’inégale
longueur. Les pages 1 a 122 exposent les interpréta-
tions de l'auteur. Elles sont suivies d'une bibliographie
(sources: 92 titres; études: 500 titres) et de l'index
de cette premiere partie (p.123-176). La deuxieme
partie (p.177-789) est un catalogue des indications
contenues dans les sources sur les divers lieux et
monuments du Haram. Comme elle est le fondement
des réflexions avancées par l'auteur, il convient de la
présenter en premier.

1. Deuxiéme partie: catalogue des monuments

et traditions.

Les informations des sources sont présentées
selon une périodisation en quatre phases, qui cor-
respondent aux grands aménagements du Haram:
pré-marwanide de 324 a 685 (p. 179-212), marwanide
de 685 a 813 (p.213-382), haute époque abbasside
de 813 a 969 (p.383-558) et fatimide de 969 a 1099
(p.559-789). Pour chaque période, les sources sont
variées, mais un petit nombre d'entre elles fournit
la majorité des informations. Létude de la période
pré-marwanide fait une large place aux itinéraires
chrétiens de pélerinage. Entre 685 et 813, I'information
provient majoritairement de deux recueils de tradi-
tions, composés au xi€ siecle, 'un par al-Wasiti, l'autre
par Ibn al-Muragga. A. Kaplony justifie cet emploi en
indiquant que la majorité des traditions extraites de
ces deux auteurs et utilisées dans cette partie figurait
déja dansdesrecueils dudébut du xi® siecle (p.9). Pour
la période abbasside (813-969), A. Kaplony utilise les
ouvrages du x¢ siecle, parmilesquels se distinguent Ibn
‘Abd Rabbih, Ibn al-Faqih et al-Muqaddasi, ce dernier

étant natif de Jérusalem, avec en outre un important
|

recoursalbnal-Muragga. Enfin, pour décrire le Haram
al'époque fatimide, l'auteur s'appuie principalement
sur le récit de Nasir | Husraw et sur les commentaires
personnels ajoutés paral-Wasiti et Ibn al-Muragga aux
traditions anciennes qu'ils relatent.

Les sources ne sont pas seulement données en
référence, des passages entiers sont cités. Cela alour-
dit le livre, mais épargne au lecteur la consultation
de multiples ouvrages, tant les textes sont variés. En
matiere de géographie et de traditions, il est en effet
prudent de connaitre les informations données par
chaque auteur, tant les versions peuvent étre contra-
dictoires ou, inversement, recopiées les unes sur les
autres. Citer les textes eux-mémes évite a A. Kaplony
de produire des synthéses qui masqueraient le foi-
sonnement des sources médiévales. Il est cependant
regrettable que les citations arabes (de loin les plus
nombreuses), hébraiques et persanes aient été faites
en transcription, ce qui en rend la lecture malaisée.
2. Premiére partie: analyses de lauteur.
Lesplanade était considérée par les chrétiens et
les juifs comme les ruines du Temple de Jérusalem,
édifice destiné a rester en l'état pour les premiers et
a étre reconstruit pour les autres. Dans les décennies
qui ont suivi la conquéte de Jérusalem par les Arabes,
en 635, les représentations des musulmans eux-mé-
mes sont difficiles a percevoir, car les sources utilisées
sont toutes chrétiennes. La construction de I'édifice
au sud de l'esplanade et sa probable orientation
vers La Mecque montrent qu'il s'agissait d’'un lieu de
culte explicitement musulman, mais construit dans
le périmétre de l'ancien temple dont l'importance
passée n'était pas niée.

La situation change avec le programme ar-
chitectural marwanide. Certes, les représentations
musulmanes antérieures se maintiennent. Cepen-
dant, la construction du Dédme du Rocher modifie
la géographie du Haram, car elle crée une série d'es-
paces concentriques (pourtour du Haram, esplanade
du Déme, Déme du Rocher octogonal avec deux
arcades autour du rocher lui-méme). Cette polarité
nouvelle, ajoutée a des rituels spécifiques (p.53, 321-
323), montre que les Marwanides reprenaient a leur
compte l'ancien temple de Jérusalem, désormais en
quelque sorte rebati. Le Haram était dailleurs parfois
appelé mosquée de David ou de Salomon (p.38-55).
A la méme époque, les traditions attestent que le
Haram était perqu comme le Masgid al-aqgsa, lieu
de l'ascension du Prophete (p.49-55). Un édifice
rappelant cet événement fut construit au nord du
D6me du Rocher (p.307-309).

A la haute époque abbasside (813-969), les mé-
mes traditions se sont maintenues et l'ensemble archi-

tectural na pas connu de modification significative.
|

BCAI 23 - 2007

BCAIl en ligne

71

BCAI 23 (2007) Kaplony Andreas: The Haram of Jerusalem 324-1099; Temple, Friday Mosque, Area of spiritual Power., recensé par Cyrille Jalabert
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

Toutefois, les rituels spécifiques autour du rocher ont
été oubliés. Ainsi, malgré la prégnance des traditions
liées au programme marwanide, la représentation
selon laquelle le Haram et le Déme du Rocher étaient
une restauration de I'ancien temple était, en réalité,
devenue obsoléte (p.68). Le Haram dans son ensem-
ble était percu comme la mosquée de Jérusalem, avec,
au sud, la mosquée du vendredi (p.59-63). Ceest a
cette époque que seraient nées des interprétations
fausses du Déme du Rocher, par exemple la volonté
attribuée a ‘Abd al-Malik de remplacer le pélerinage
a La Mecque par celui de Jérusalem, au temps d’lbn
al-Zubayr (p.69-70).

Pendant la période fatimide (969-1099), la
géographie sacrée du Haram a été profondément
modifiée. Aprés deux tremblements de terre, en
1015 et 1033, le calife fatimide al-Zahir (1021-1036)
fit restaurer le Dome du Rocher et la mosquée au
sud, désormais seule identifiée avec le Masgid al-aqsa,
alors que, jusqu’a cette époque, c'est le Haram dans
sa totalité qui avait été percu comme la mosquée
lointaine (p.88-89, 94-95). Une deuxieme série d'es-
paces concentriques (le Haram, la Mosquée al-agsa
et, a l'intérieur, la magsara, surmontée de son dome)
traduit I'importance accordée a cet édifice et, par
son orientation vers le sud, a La Mecque (p.94-95).
Ce sont les caractéristiques musulmanes du Haram
qui sont ainsi mises en valeur.

Commentaires

A. Kaplony est le premier a rassembler les
descriptions et traditions consacrées au Haram sur
une période aussi longue. Son ouvrage permet ainsi
de distinguer les évolutions des traditions sacrées:
mutations dans le temps, localisations diverses pour
un méme événement, emprunts aux autres religions.
Il montre que les traditions diverses et les représen-
tations mentales qu'elles véhiculent coexistent, se
recouvrent sans sannuler.

La profonde connaissance que l'auteur a des
textes laisse toutefois regretter qu'il n‘ait pas formulé
ses réflexions sur les sources. Pour étudier 'émer-
gence des représentations mentales, il est précieux
de s'interroger sur la démarche de ceux qui les ont
conservées dans leurs recueils. Par exemple, le fait
que Ibn al-Muragga et al-Wasiti, au début du xi€ siecle,
aient consigné des traditions présentant le Haram
comme l'ancien temple peut étre compris dans un
contexte plus large. A la méme époque, al-Riba‘i
(m. 1043) a inclus dans son Fadd'il al-Sdm une tradi-
tion qui ferait remonter le culte de Jean le Baptiste,
dans la grande mosquée de Damas, a Iépoque de
Nabuchodonosor (V). Malgré cette invraisemblance, il

fait, lui aussi, référence a un passé tres reculé. Insister
|

3.

sur I'ancienneté d’'un sanctuaire était probablement
un moyen d'en dire I'importance. Dans les recueils
de traditions cités par Kaplony, les allusions a I'an-
cienneté du Haram servaient donc probablement a
souligner la notoriété de Jérusalem. Ces observations
ne remettent pas en cause les analyses de l'auteur sur
les représentations du Haram aux périodes anciennes,
elles en éclairent le contexte.

La périodisation de Kaplony montre la multiplica-
tion progressive de lieux saints spécifiquesal'intérieur
du Haram. Le développement des peélerinages locaux,
particulierement sensible aux xi®-xii¢ siecles, a déja été
identifié dans d’autres cités des pays de Sam ). Le cas
du Haram vient trouver sa place dans ce contexte: au
xi¢siecle, Ibn al-Muragga recommande un itinéraire
aux pélerins pour visiter I'esplanade (p.103-106). Par
ailleurs, le livre de Kaplony permet de classer les tradi-
tions qui se sont développées a partir du vii€ siecle en
deux catégories. La premiére concerne l'ascension du
Prophéte, attestée dans les traditions dés la période
marwanide; elle entraine par la suite un foisonnement
delieux secondaires, liésa cet événement.La deuxieme
catégorie rassemble les traditions issues du judaisme
etdu christianisme, intégrées au corpus des traditions
musulmaneslocales. Le fait que le Haram soit le site de
I'ancien temple de)érusalema certainement contribué
a la précocité du processus, mais un tel phénomene
n'est pasisolé:|'assimilation de traditions antérieures se
retrouve ailleurs dans les pays de Sam, dans le contexte
du genre des isr@’iliyyat.

Cette monographie présente donc 'avantage de
rassembler des informations extrémement éparses
sur le Haram. Si austere qu'en soit la lecture, l'intérét
de cet ouvrage dépasse largement le projet affiché
par son auteur. En compilant les éléments qui lui per-
mettent d’étudier les représentations du Haram entre
le vii® et le x1€ siecle, A. Kaplony offre aux chercheurs
un outil. Ce dernier permet de comparer le déve-
loppement des traditions religieuses musulmanes a
Jérusalem, ou la masse des informations interdisait
jusqu’a présent toute vision densemble, avec les
évolutions observables dans d'autres localités.

Cyrille Jalabert
Autrey (Vosges)

(1) Ruba‘i, Fada'il al-Sam, éd. arabe S. Munaggid, Damas, 1950,
p.32,n°59.

(2) J.-M. Mouton, « De quelques reliques conservées a Damas
au Moyen Age, stratégie politique et religiosité populaire sous
les Bourides», in Annales Islamologiques, 27, 1993, p.245-254;
). Sourdel-Thomine, « Les anciens lieux de pélerinage damascains
d’apres les sources arabes», in Bulletin d’Etudes Orientales, 14,
1952-1954, p.65-85; C. Jalabert, « Comment Damas est devenue
une métropole islamique », in Bulletin d’Etudes Orientales, 53-54,
2002-2003, p. 13-42. |

BCAI 23 - 2007

BCAIl en ligne

72

BCAI 23 (2007) Kaplony Andreas: The Haram of Jerusalem 324-1099; Temple, Friday Mosque, Area of spiritual Power., recensé par Cyrille Jalabert
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



