
	 BCAI 23 – 2007	 64

III. Histoire

García-Arenal Mercedes (éd.), Conversions islamiques. Identités religieuses en Islam méditerranéen. Islamic Conversions. Religious Identities in Mediterranean Islam,. [Elisabetta Borromeo]

García-Arenal Mercedes (éd.),  
Conversions islamiques. Identités religieuses 
en Islam méditerranéen. Islamic Conversions. 
Religious Identities in Mediterranean Islam.

Paris, Maisonneuve et Larose (Individu 
et société dans le monde méditerranéen 
musulman. Individual and Society in the 
Mediterranean Muslim World), 2001, 460 p. 
ISBN : 978-2706815744

L’ouvrage édité par Mercedes García-Arenal est 
un recueil de 21 articles issus de deux tables rondes 
organisées dans le cadre du projet de recherche 
« Individu et société dans le monde méditerranéen 
musulman » (Fondation européenne de la science et 
Centre de recherches historiques, Paris). La plupart 
des contributions proviennent de la première table 
ronde tenue à Rome en 1997 sur « Conversion à 
l’islam dans le monde musulman méditerranéen ». 
Une partie seulement des exposés de la seconde 
table ronde (« Piété individuelle et modes d’apparte-
nance », Istanbul, 1998) est présentée dans le volume, 
les autres ayant déjà été publiés dans le dossier mono-
graphique, « Experiencias religiosas y pertenencia a la 
comunidad », de la revue Al-Qanṭara, XXI/2, 2000.

Comme le souligne l’éditeur dans l’introduction 
(p. 7-15), les contributions, qui suivent des approches 
très différentes selon le domaine disciplinaire des 
auteurs, portent sur le thème de la conversion reli-
gieuse, comprise non seulement comme le processus 
par lequel des individus ou des groupes adoptent une 
religion autre que la leur propre, mais aussi et surtout 
comme phénomène socioculturel particulièrement 
significatif. Comment ces individus ou ces groupes 
s’engagent-ils dans des pratiques sociales et matériel-
les différentes de celles qui les ont façonnés depuis 
leur naissance ? C’est là une des questions auxquelles 
les articles de ce recueil essaient de répondre, en se 
fondant sur des sources multiples, dans des contex-
tes historiques (des origines de l’islam aux années 
1950) et géographiques (le bassin méditerranéen) 
très diversifiés.

Le volume est divisé en trois parties, selon des 
critères chronologiques.

Dans la première partie (« Moyen Âge ») sont 
présentées six études qui abordent le thème de la 
conversion pendant les premiers siècles de l’islam, 
du viie au xve siècle.

Giovanna Calasso, dans son article intitulé « Ré-
cits de conversion, zèle dévotionnel et instruction 
religieuse dans les biographies des « gens de Baṣra » 
du Kitāb al-ṭabaqāt d’Ibn Saʿd. Réflexions autour 
de la notion de conversion selon l’islam » (p. 19-47), 
essaie d’établir un modèle islamique de conversion 

pour l’Arabie du viie siècle, en prenant le contre-pied 
de plusieurs études sur ce thème, lesquelles ont pres-
que toujours comme point de référence implicite 
le christianisme. Par l’étude de l’ouvrage d’Ibn Saʿd, 
l’auteur montre comment la conversion dans l’islam 
des origines a été un processus graduel qui supposait 
un changement social et extérieur avant tout chan-
gement intérieur.

Par l’étude de la conversion au catholicisme d’un 
groupe de chevaliers morisques qui se placèrent sous 
les ordres des rois de Castille, et donc pour une pé-
riode bien postérieure (le xve siècle) et dans une zone 
géographique différente (l’Espagne), Ana Echevarría 
Arsuaga (« La conversion des chevaliers musulmans 
dans la Castille du xve siècle », p. 119-138)  souligne, 
elle aussi, que les mécanismes de conversion ne sont 
pas les mêmes en islam et dans le christianisme : 
dans la religion musulmane, l’acte de soumission à 
la nouvelle religion est suivi de l’apprentissage de la 
doctrine islamique ; dans le christianisme en revanche, 
l’endoctrinement précède la conversion.

Par l’étude des groupes de juifs qui ont conservé 
leur religion pendant la phase de l’islam conqué-
rant, David J. Wasserstein (« Islamisation and the 
conversion of the Jews », p. 49-60) souligne un autre 
aspect du phénomène des passages confessionnels 
en montrant que l’impact de la conversion n’est pas 
le même sur les différents groupes religieux conquis 
par l’islam des premiers siècles (viie-xiiie s.).

En abordant le thème de l’adhésion à l’islam 
des enfants vivant dans des familles ayant apostasié 
ou ayant été faites esclaves au ixe siècle, Ana Fer-
nández-Felix (« Children on the frontiers of Islam », 
p. 61-71) traite de façon approfondie de l’idée de 
fiṭra, interprétée comme signifiant que l’homme naît 
naturellement musulman et que ce sont seulement 
des circonstances historiques ou sociales qui l’en 
font dévier.

L’étude du cas d’Ibn Ḥazm (m. 1046), un savant 
andalous qui passa du mālikisme au shafiʿisme pour 
enfin opter pour le ẓāhirisme, permet à Camille 
Adang (« From Mālikism to Shafiʿism to Zahirism: the 
« conversions » of Ibn Ḥazm », p. 73-87) de souligner 
la similitude entre les conversions d’une religion à 
une autre et les conversions intra-islamique (entre 
écoles juridiques différentes).

Mercedes García-Arenal (« Dreams and reason: 
autobiographies of converts in religious polemics », 
p. 89-118) aborde la question de la conversion d’un 
point de vue littéraire par l’analyse de récits autobio-
graphiques de convertis musulmans présents dans la 
littérature polémique (xiie-xiiie s.).

L’article de Dominique de Courcelles (« Un lieu 
pour la raison des « Lumières » : la conversion à l’is-
lam d’Adam Neuser au xvie siècle », p. 141-149), qui 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) García-Arenal Mercedes (éd.): Conversions islamiques. Identités religieuses en Islam méditerranéen. Islamic Conversions. Religious Identities in
Mediterranean Islam., recensé par Elisabetta Borromeo
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 23 – 2007	 65

III. Histoire

ouvre la deuxième partie du volume consacrée aux 
« Siècles modernes », se penche, cette fois-ci d’un 
point de vue de l’histoire de la pensée occidentale, 
sur l’interprétation, proposée par Gotthold Ephraïm 
Lessing au xviiie siècle, de la conversion à l’islam du 
pasteur de Heidelberg Adam Neuser deux siècles plus 
tôt, lecture de l’événement qui a permis à l’écrivain et 
auteur dramatique allemand du siècle des Lumières 
de proclamer les droits de la raison sur la foi.

Les deux contributions suivantes explorent 
les différentes modalités pour devenir musulman, 
modalités qui entraînent un processus sociolo-
gique d’inclusion et d’exclusion. Jocelyne Dakhlia 
(« “Turcs de professions » ? Réinscriptions lignagères 
et redéfinitions sexuelles des convertis dans les cours 
maghrébines (xvie-xixe s.) », p. 151-171) aborde la 
question de la conversion à l’islam de renégats et 
de captifs dans le Maghreb, du point de vue de leur 
insertion dans un nouveau milieu social, situation 
nouvelle qui, dans les sources, est présentée comme 
une nouvelle appartenance familiale ou sexuelle. Par 
l’étude du procès mené par le tribunal de l’Inquisi-
tion des îles Canaries contre cinq renégats au début 
du xviie siècle, Fernando Rodríguez Mediano (« Les 
conversions de Sebastiao Paes de Vega, un Portugais 
au Maroc saʿadien », p. 173-192) montre comment 
ces renégats s’étaient créé un espace clos, isolé du 
reste de la société musulmane, se définissant par leur 
relation, même affective, avec leur maître.

Cet espace n’était cependant pas complètement 
fermé. Les renégats, comme le souligne Gerard 
A.Wiegers (« European converts to Islam in the Ma-
ghrib and the polemical writings of the Moriscos », 
p. 207-223), entretenaient des contacts avec les 
Morisques qui s’installèrent au Maghreb, après leur 
expulsion d’Espagne en 1609-1614 : leur position 
sociale et leurs activités étaient similaires (course, 
armée, interprétariat...) et les deux groupes jouaient 
la même fonction de médiateurs entre les sociétés 
musulmanes et l’Occident.

Tous les Morisques n’avaient pas été expulsés 
en 1609 : Bernard Vincent (« Musulmans et conver-
sion en Espagne au xviie siècle », p. 193-206) étudie 
ces groupes de crypto-musulmans dans l’Espagne 
du xviie siècle, en soulignant la double attitude du 
pouvoir espagnol face à ces communautés : tout en 
se montrant tolérant, le gouvernement espagnol 
avait en effet mis en place une politique visant à leur 
conversion. Cette attitude ambiguë, conclut l’auteur, 
montre la persistance de la frontière souvent ténue et 
donc aisément franchissable entre Islam et chrétienté 
dans les consciences espagnoles de l’époque.

La troisième partie du volume (« Époque 
contemporaine ») débute par deux contributions 
sur les pratiques sociales partagées entre groupes 

confessionnels distincts. Lucette Valensi (« Relations 
intercommunautaires et changements d’affiliation 
religieuse au Moyen-Orient, xviie-xixe s. », p. 227-
244) se penche sur les relations sociales entre fidèles 
de différentes confessions et sur les changements 
d’affiliation religieuse, notamment les passages à 
l’Église catholique romaine en Syrie au xviiie siècle. 
Elle souligne entre autres les procédures différentes 
de conversion au catholicisme des fidèles des Églises 
d’Orient (pour lesquelles il suffit d’une abjuration de 
« leurs erreurs ») et des musulmans qui reçoivent le 
baptême avec l’attribution d’un nouveau prénom, 
suivi très souvent par leur envoi en chrétienté, mais 
seulement après avoir été catéchisés.

Bernard Heyberger (« Frontières confession-
nelles et conversions chez les chrétiens orientaux 
(xviie-xviiie s.) », p. 245-258) propose de son côté aux 
lecteurs une phénoménologie de la conversion en 
Syrie aux xviie et xviiie siècles, tout en réfléchissant 
sur la notion de frontière confessionnelle : il constate 
en conclusion que, dans la société syrienne tradition-
nelle, la distinction confessionnelle suit des normes 
assez floues, le partage de mêmes valeurs entre 
individus et groupes de religions différentes étant 
assez commun. C’est seulement avec l’occidentali-
sation, souligne l’auteur, que la religion devient plus 
normalisée, plus encadrée par des institutions, les 
fidèles chrétiens s’éloignant de plus en plus de l’en-
vironnement musulman.

Comme on le voit, ces deux dernières contri-
butions traitent notamment du xviiie siècle : on se 
demande alors pourquoi elles ont été placées dans la 
troisième section de l’ouvrage. Certes, les deux articles 
soulignent les signes annonciateurs des changements 
qui prendront toute leur place au xixe siècle avec 
la construction des identités nationales au Proche-
Orient. Néanmoins, c’est seulement avec la contri-
bution suivante de Frédéric Abécassis (« Conversion 
religieuse et identités nationales en Égypte dans la 
première moitié du xxe s. », p. 259-299) qu’on entre 
véritablement dans un nouveau contexte historique. 
À partir de l’étude du cas d’une jeune fille juive du 
Caire, dont la conversion secrète au catholicisme est 
brutalement dévoilée en 1930, l’auteur montre en 
effet comment le scandale provoqué par des conver-
sions de jeunes gens liés à des institutions missionnai-
res européennes ou américaines est un des moments 
clés de la construction des identités nationales dans 
l’Égypte de la première moitié du xxe siècle.

Jerzy Zdanowski (« “Saving sinners, even Mos-
lem ». The Arabian Mission in the Arabian Gulf », 
p. 301-309) nous éloigne du bassin méditerranéen 
pour analyser le phénomène des conversions dans la 
péninsule Arabique et dans le sud de l’Irak à travers 
l’étude de l’œuvre de la mission arabe, une institution 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) García-Arenal Mercedes (éd.): Conversions islamiques. Identités religieuses en Islam méditerranéen. Islamic Conversions. Religious Identities in
Mediterranean Islam., recensé par Elisabetta Borromeo
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 23 – 2007	 66

III. Histoire

américaine protestante fondée en 1889 et fermée 
en 1973.

Avec la contribution de Salvatore Bono (« Conver-
sions à l’islam à l’époque coloniale », p. 311-323), on 
retourne au Maghreb. L’auteur étudie les conversions 
à l’islam dans cette région de 1830 à la Seconde Guerre 
mondiale, en s’intéressant notamment aux multiples 
raisons qui pouvaient amener des individus ou de 
petits groupes au franchissement de la frontière 
confessionnelle (par intérêt, suite à des pressions ex-
térieures ou aux événements des guerres de conquête 
coloniale : prisonniers de guerre, déserteurs, etc.).

C’est justement sur le cas de militaires entrés au 
service d’un État musulman que se penche la seconde 
contribution au volume de Jerzy Zdanowski (« From 
religious conversion to cultural assimilation: some 
remarks on the fates of Polish immigrants in the 
Ottoman Empire (1831-1849) », p. 445-455). L’auteur 
étudie la conversion à l’islam des soldats polonais 
qui, suite aux défaites militaires, rejoignirent l’Em-
pire ottoman dans les années 1830-1840. Il souligne 
que ces conversions étaient dictées par des raisons 
politiques et qu’il s’agissait souvent d’une conversion 
formelle. Cependant, pour beaucoup de ces Polonais, 
elle fut le point de départ d’un long et parfois difficile 
processus d’adaptation et d’assimilation à une autre 
civilisation.

Les articles de Mohamed Kerrou (« Logique de 
l’abjuration et de la conversion à l’islam en Tunisie 
aux xixe et xxe siècles », p. 325-365) et de Mohammed 
Kenbib (« Les conversions dans le Maroc contempo-
rain (1860-1956). Présentation et étude d’un corpus », 
p. 367-394) abordent la question de la conversion 
pendant et après les protectorats français en Tunisie 
et au Maroc. Les deux auteurs arrivent aux mêmes 
conclusions : avec la fin des protectorats et le début 
des indépendances maghrébines, le nombre de 
convertis augmente, car de nombreux Européens 
désiraient rester dans les nouveaux pays et régulariser 
leur situation.

Enfin, l’étude de Claire Mouradian (« Aperçu sur 
l’islamisation des Arméniens dans l’Empire ottoman : 
le cas des Hamchentsi/Hemṣili », p. 399-418), sur les 
Arméniens islamisés de la province de Hamchen, et 
celle de Selim Deringil (« Conversion and ideological 
renforcement : the Yezidi Kurds », p. 319-443), sur le 
processus d’islamisation des Yezidi Kurdes du sud 
de l’Irak, montrent comment, dans l’Empire otto-
man du xixe siècle où l’islam était utilisé comme 
ultime ciment de l’Empire, le panislamisme de la 
période hamidienne déclencha une nouvelle vague 
de conversions souvent forcées, grâce aussi à une bu-
reaucratisation de la procédure des conversions et à 
l’organisation de missions musulmanes sur le modèle 
des missions chrétiennes, notamment protestantes.

Cette rapide – et forcement réductrice – présen-
tation des contributions recueillies dans cet ouvrage 
montre la pluridisciplinarité des approches dont 
les auteurs se sont servis pour étudier la question 
du passage d’une religion à une autre, et cela sur 
la longue durée (des origines de l’islam jusqu’aux 
années 1950) et dans une zone géographique vaste 
(l’Islam méditerranéen, et même au-delà). Ampleur 
des thèmes abordés et multiplicité de points de 
vue grâce auxquels les lecteurs pourront réfléchir 
sur la conversion comprise dans son sens le plus 
large, comme le franchissement d’une frontière non 
seulement spirituelle, mais aussi ethnique, sociale, 
culturelle, etc.

Elisabetta Borromeo 
Collège de France

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) García-Arenal Mercedes (éd.): Conversions islamiques. Identités religieuses en Islam méditerranéen. Islamic Conversions. Religious Identities in
Mediterranean Islam., recensé par Elisabetta Borromeo
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



