| Il. HisTOIRE |

GARCIA-ARENAL Mercedes (éd.),
Conversions islamiques. Identités religieuses
en Islam méditerranéen. Islamic Conversions.
Religious Identities in Mediterranean Islam.

Paris, Maisonneuve et Larose (Individu

et société dans le monde méditerranéen
musulman. Individual and Society in the
Mediterranean Muslim World), 2001, 460 p.
ISBN: 978-2706815744

L'ouvrage édité par Mercedes Garcia-Arenal est
un recueil de 21 articles issus de deux tables rondes
organisées dans le cadre du projet de recherche
«Individu et société dans le monde méditerranéen
musulman » (Fondation européenne de la science et
Centre de recherches historiques, Paris). La plupart
des contributions proviennent de la premiére table
ronde tenue a Rome en 1997 sur « Conversion a
l'islam dans le monde musulman méditerranéen ».
Une partie seulement des exposés de la seconde
table ronde (« Piété individuelle et modes d’apparte-
nance », Istanbul, 1998) est présentée dans le volume,
les autres ayant déja été publiés dans le dossier mono-
graphique, « Experiencias religiosas y pertenenciaa la
comunidad », de la revue Al-Qantara, XX1/2, 2000.

Comme le souligne I'éditeur dans I'introduction
(p-7-15), les contributions, qui suivent des approches
tres différentes selon le domaine disciplinaire des
auteurs, portent sur le theme de la conversion reli-
gieuse, comprise non seulement comme le processus
par lequel des individus ou des groupes adoptent une
religion autre que la leur propre, mais aussi et surtout
comme phénomeéne socioculturel particulierement
significatif. Comment ces individus ou ces groupes
s'engagent-ils dans des pratiques sociales et matériel-
les différentes de celles qui les ont faconnés depuis
leur naissance ? C'est la une des questions auxquelles
les articles de ce recueil essaient de répondre, en se
fondant sur des sources multiples, dans des contex-
tes historiques (des origines de I'islam aux années
1950) et géographiques (le bassin méditerranéen)
tres diversifiés.

Le volume est divisé en trois parties, selon des
criteres chronologiques.

Dans la premiére partie (« Moyen Age ») sont
présentées six études qui abordent le theme de la
conversion pendant les premiers siecles de I'islam,
du vii® au xve siecle.

Giovanna Calasso, dans son article intitulé « Ré-
cits de conversion, zele dévotionnel et instruction
religieuse dans les biographies des « gens de Basra»
du Kitab al-tabagat d’'lbn Sa‘d. Réflexions autour
de la notion de conversion selon l'islam» (p.19-47),

essaie détablir un modele islamique de conversion
|

pour I'Arabie du vii€ siécle, en prenant le contre-pied
de plusieurs études sur ce theme, lesquelles ont pres-
que toujours comme point de référence implicite
le christianisme. Par I'étude de l'ouvrage d’Ibn Sa‘d,
I'auteur montre comment la conversion dans l'islam
des origines a été un processus graduel qui supposait
un changement social et extérieur avant tout chan-
gement intérieur.

Par I'étude de la conversion au catholicisme d’'un
groupe de chevaliers morisques qui se placérent sous
les ordres des rois de Castille, et donc pour une pé-
riode bien postérieure (le xve siécle) et dans une zone
géographique différente (I'Espagne), Ana Echevarria
Arsuaga (« La conversion des chevaliers musulmans
dans la Castille du xv® siécle », p. 119-138) souligne,
elle aussi, que les mécanismes de conversion ne sont
pas les mémes en islam et dans le christianisme:
dans la religion musulmane, l'acte de soumission a
la nouvelle religion est suivi de I'apprentissage de la
doctrine islamique; dans le christianisme en revanche,
I'endoctrinement précede la conversion.

Par I'étude des groupes de juifs qui ont conservé
leur religion pendant la phase de l'islam conqué-
rant, David ). Wasserstein («Islamisation and the
conversion of the Jews », p.49-60) souligne un autre
aspect du phénomene des passages confessionnels
en montrant que lI'impact de la conversion n'est pas
le méme sur les différents groupes religieux conquis
par l'islam des premiers siecles (vii®-xie s.).

En abordant le theme de I'adhésion a l'islam
des enfants vivant dans des familles ayant apostasié
ou ayant été faites esclaves au Ix® siecle, Ana Fer-
nandez-Felix (« Children on the frontiers of Islam »,
p.61-71) traite de facon approfondie de I'idée de
fitra, interprétée comme signifiant que 'homme nait
naturellement musulman et que ce sont seulement
des circonstances historiques ou sociales qui I'en
font dévier.

Létude du cas d’'lbn Hazm (m. 1046), un savant
andalous qui passa du malikisme au shafi‘isme pour
enfin opter pour le zahirisme, permet a Camille
Adang (« From Malikism to Shafi‘ism to Zahirism: the
«conversions » of Ibn Hazm », p.73-87) de souligner
la similitude entre les conversions d’une religion a
une autre et les conversions intra-islamique (entre
écoles juridiques différentes).

Mercedes Garcia-Arenal (« Dreams and reason:
autobiographies of converts in religious polemics »,
p.89-118) aborde la question de la conversion d’'un
point de vue littéraire par I'analyse de récits autobio-
graphiques de convertis musulmans présents dans la
littérature polémique (x1e-X11¢ s.).

Larticle de Dominique de Courcelles (« Un lieu
pour la raison des « Lumiéres»: la conversion a l'is-
lam d’Adam Neuser au xvi¢ siecle », p. 141-149), qui

BCAI 23 - 2007 64 |

BCAI 23 (2007) Garcia-Arenal Mercedes (éd.): Conversions islamiques. Identités religieuses en Islam méditerranéen. Islamic Conversions. Religious Identities in
Mediterranean Islam., recensé par Elisabetta Borromeo
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

ouvre la deuxiéme partie du volume consacrée aux
«Siecles modernes », se penche, cette fois-ci d'un
point de vue de I'histoire de la pensée occidentale,
sur l'interprétation, proposée par Gotthold Ephraim
Lessing au xvii€ siecle, de la conversion a I'islam du
pasteur de Heidelberg Adam Neuser deux siecles plus
tot, lecture de I'événement qui a permis a écrivain et
auteur dramatique allemand du siecle des Lumieres
de proclamer les droits de la raison sur la foi.

Les deux contributions suivantes explorent
les différentes modalités pour devenir musulman,
modalités qui entrainent un processus sociolo-
gique d’inclusion et d’exclusion. Jocelyne Dakhlia
(«“Turcs de professions » ? Réinscriptions lignageres
et redéfinitions sexuelles des convertis dans les cours
maghrébines (xvi®-Xxi1x®s.)», p.151-171) aborde la
question de la conversion a l'islam de renégats et
de captifs dans le Maghreb, du point de vue de leur
insertion dans un nouveau milieu social, situation
nouvelle qui, dans les sources, est présentée comme
une nouvelle appartenance familiale ou sexuelle. Par
I'étude du procés mené par le tribunal de I'lnquisi-
tion des fles Canaries contre cinq renégats au début
du xvie siecle, Fernando Rodriguez Mediano (« Les
conversions de Sebastiao Paes de Vega, un Portugais
au Maroc sa‘adien », p.173-192) montre comment
ces renégats s'étaient créé un espace clos, isolé du
reste de la société musulmane, se définissant par leur
relation, méme affective, avec leur maitre.

Cet espace n'était cependant pas complétement
fermé. Les renégats, comme le souligne Gerard
A.Wiegers (« European converts to Islam in the Ma-
ghrib and the polemical writings of the Moriscos »,
p.207-223), entretenaient des contacts avec les
Morisques qui s'installerent au Maghreb, apres leur
expulsion d’Espagne en 1609-1614: leur position
sociale et leurs activités étaient similaires (course,
armée, interprétariat...) et les deux groupes jouaient
la méme fonction de médiateurs entre les sociétés
musulmanes et I'Occident.

Tous les Morisques n‘avaient pas été expulsés
en 1609: Bernard Vincent (« Musulmans et conver-
sion en Espagne au xvii® siecle », p.193-206) étudie
ces groupes de crypto-musulmans dans I'Espagne
du xvine®ssiecle, en soulignant la double attitude du
pouvoir espagnol face a ces communautés: tout en
se montrant tolérant, le gouvernement espagnol
avait en effet mis en place une politique visant a leur
conversion. Cette attitude ambigué, conclut l'auteur,
montre la persistance de la frontiére souvent ténue et
doncaisément franchissable entre Islam et chrétienté
dans les consciences espagnoles de époque.

La troisiéme partie du volume (« Epoque
contemporaine ») débute par deux contributions

sur les pratiques sociales partagées entre groupes
|

confessionnels distincts. Lucette Valensi (« Relations
intercommunautaires et changements d’affiliation
religieuse au Moyen-Orient, XVII®-XIX® s.», p.227-
244) se penche sur les relations sociales entre fidéles
de différentes confessions et sur les changements
d’affiliation religieuse, notamment les passages a
I'Eglise catholique romaine en Syrie au xvine siecle.
Elle souligne entre autres les procédures différentes
de conversion au catholicisme des fidéles des Eglises
d’Orient (pour lesquelles il suffit d’'une abjuration de
«leurs erreurs») et des musulmans qui regoivent le
baptéme avec l'attribution d’'un nouveau prénom,
suivi trés souvent par leur envoi en chrétienté, mais
seulement apres avoir été catéchisés.

Bernard Heyberger (« Frontiéres confession-
nelles et conversions chez les chrétiens orientaux
(XVII®-XVIII® s.) », p.245-258) propose de son cOté aux
lecteurs une phénoménologie de la conversion en
Syrie aux xviIi® et xvii® siecles, tout en réfléchissant
sur la notion de frontiere confessionnelle: il constate
en conclusion que, dans la société syrienne tradition-
nelle, la distinction confessionnelle suit des normes
assez floues, le partage de mémes valeurs entre
individus et groupes de religions différentes étant
assez commun. C'est seulement avec l'occidentali-
sation, souligne l'auteur, que la religion devient plus
normalisée, plus encadrée par des institutions, les
fideles chrétiens séloignant de plus en plus de I'en-
vironnement musulman.

Comme on le voit, ces deux derniéres contri-
butions traitent notamment du xvii®siecle: on se
demande alors pourquoi elles ont été placées dans la
troisieme section de l'ouvrage. Certes, les deuxarticles
soulignent les signes annonciateurs des changements
qui prendront toute leur place au xix¢siécle avec
la construction des identités nationales au Proche-
Orient. Néanmoins, c'est seulement avec la contri-
bution suivante de Frédéric Abécassis (« Conversion
religieuse et identités nationales en Egypte dans la
premiére moitié du xx¢s.», p.259-299) qu'on entre
véritablement dans un nouveau contexte historique.
A partir de Iétude du cas d’une jeune fille juive du
Caire, dont la conversion secrete au catholicisme est
brutalement dévoilée en 1930, 'auteur montre en
effet comment le scandale provoqué par des conver-
sions de jeunes gens liés a des institutions missionnai-
res européennes ou américaines est un des moments
clés de la construction des identités nationales dans
I'Egypte de la premiére moitié du xxe siécle.

Jerzy Zdanowski («“Saving sinners, even Mos-
lem ». The Arabian Mission in the Arabian Gulf»,
p-301-309) nous éloigne du bassin méditerranéen
pour analyser le phénomeéne des conversions dans la
péninsule Arabique et dans le sud de I'lrak a travers

I'’étude de l'ceuvre de la mission arabe, une institution
|

BCAI 23 - 2007 65

BCAI 23 (2007) Garcia-Arenal Mercedes (éd.): Conversions islamiques. Identités religieuses en Islam méditerranéen. Islamic Conversions. Religious Identities in
Mediterranean Islam., recensé par Elisabetta Borromeo
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

américaine protestante fondée en 1889 et fermée
en 1973.

Avec la contribution de Salvatore Bono (« Conver-
sions a l'islam a I'époque coloniale », p.311-323), on
retourne au Maghreb. L'auteur étudie les conversions
al'islam dans cette région de 1830 ala Seconde Guerre
mondiale, en s'intéressant notamment aux multiples
raisons qui pouvaient amener des individus ou de
petits groupes au franchissement de la frontiere
confessionnelle (par intérét, suite a des pressions ex-
térieures ou aux événements des guerres de conquéte
coloniale: prisonniers de guerre, déserteurs, etc.).

C'est justement sur le cas de militaires entrés au
service d’'un Etat musulman que se penche la seconde
contribution au volume de Jerzy Zdanowski (« From
religious conversion to cultural assimilation: some
remarks on the fates of Polish immigrants in the
Ottoman Empire (1831-1849) », p.445-455). L'auteur
étudie la conversion a l'islam des soldats polonais
qui, suite aux défaites militaires, rejoignirent I'Em-
pire ottoman dans les années 1830-1840. Il souligne
que ces conversions étaient dictées par des raisons
politiques et qu'il s'agissait souvent d'une conversion
formelle. Cependant, pour beaucoup de ces Polonais,
elle fut le point de départ d’'un long et parfois difficile
processus d’adaptation et d'assimilation a une autre
civilisation.

Les articles de Mohamed Kerrou (« Logique de
I'abjuration et de la conversion a l'islam en Tunisie
aux XIx® et xx¢ siecles », p. 325-365) et de Mohammed
Kenbib (« Les conversions dans le Maroc contempo-
rain (1860-1956). Présentation et étude d’'un corpus »,
p.367-394) abordent la question de la conversion
pendant et apres les protectorats frangais en Tunisie
et au Maroc. Les deux auteurs arrivent aux mémes
conclusions: avec la fin des protectorats et le début
des indépendances maghrébines, le nombre de
convertis augmente, car de nombreux Européens
désiraient rester dans les nouveaux pays et régulariser
leur situation.

Enfin, I'étude de Claire Mouradian (« Apergu sur
I'islamisation des Arméniens dans I'Empire ottoman:
le cas des Hamchentsi/Hemisili », p.399-418), sur les
Arméniens islamisés de la province de Hamchen, et
celle de Selim Deringil (« Conversion and ideological
renforcement: the Yezidi Kurds », p.319-443), sur le
processus d’islamisation des Yezidi Kurdes du sud
de I'lrak, montrent comment, dans I'Empire otto-
man du xix¢ siecle ou I'islam était utilisé comme
ultime ciment de I'Empire, le panislamisme de la
période hamidienne déclencha une nouvelle vague
de conversions souvent forcées, grace aussi a une bu-
reaucratisation de la procédure des conversions et a
l'organisation de missions musulmanes sur le modele

des missions chrétiennes, notamment protestantes.
|

Cette rapide - et forcement réductrice — présen-
tation des contributions recueillies dans cet ouvrage
montre la pluridisciplinarité des approches dont
les auteurs se sont servis pour étudier la question
du passage d’'une religion a une autre, et cela sur
la longue durée (des origines de l'islam jusqu’aux
années 1950) et dans une zone géographique vaste
(I'lslam méditerranéen, et méme au-dela). Ampleur
des themes abordés et multiplicité de points de
vue grace auxquels les lecteurs pourront réfléchir
sur la conversion comprise dans son sens le plus
large, comme le franchissement d’'une frontiere non
seulement spirituelle, mais aussi ethnique, sociale,
culturelle, etc.

Elisabetta Borromeo
College de France

BCAI 23 - 2007

66

BCAI 23 (2007) Garcia-Arenal Mercedes (éd.): Conversions islamiques. Identités religieuses en Islam méditerranéen. Islamic Conversions. Religious Identities in
Mediterranean Islam., recensé par Elisabetta Borromeo
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



