
	 BCAI 23 – 2007	 52

III. Histoire

Cook Michael, Studies in the Origins of Early Islamic Culture and Tradition. [Houari Touati]

Cook Michael,  
Studies in the Origins of Early Islamic Culture 
and Tradition.

Variorum collected studies series, Ashgate 
Variorum, 2004, XII-370 p. 
ISBN : 978-0860789161

L’ouvrage est un recueil regroupant une dou-
zaine d’articles publiés, ici et là, aux États-Unis, en 
Grande-Bretagne, en Espagne, en France, en Grèce 
et en Israël, entre 1980 et 2000, par l’un des plus 
éminents représentants actuels de la méthode phi-
lologique dans l’étude de l’Islam.

En réunissant ces textes, l’auteur nous dit vouloir 
pointer la « soudaineté » avec laquelle la civilisation 
islamique et ses formes culturelles classiques ont 
émergé, en contraste avec la « formation graduelle 
de la plupart des autres grandes cultures du mon-
de ». Reste que le gros de l’ouvrage est occupé par 
l’étude de trois ensembles de questions : les règles 
alimentaires légales (III : « Magian cheese: an archaic 
problem in Islamic law » et IV : « Early Islamic dietary 
law »), l’histoire du salut (VII : « The Heraclian dy-
nasty in Muslim eschatologie »); VIII : « Eschatologie 
and the dating of traditions » ; IX : « An early Islamic 
apocalyptic chronicle »), et la Tradition traitée dans 
un long article de 90 p. (X : « The opponents to the 
writing of tradition in early Islam »). Le reste (I : « Les 
origines du kalâm » ; II : « Pharaonic history in medie-
val Egypt » ; V : « ‘Anan and Islam: the origin of Karaite 
scripturalism » ; XI : « Ibn Qutayba and the monkey » 
et XII : « A Koranic codex inherited by Mâlik from his 
grandfather ») demeure trop épars pour permettre 
d’obtenir la vision globale souhaitée sur la civilisation 
islamique.

Derrière cette diversité des sujets abordés, il y a 
pourtant une même préoccupation qui traverse plus 
de la moitié du volume : les pratiques de l’écrit. Cel-
les-ci concernent en particulier la théologie (chap. i 
et v), l’histoire (chap. ii), le ḥadīṯ (chap. x) et le Coran 
(chap. xii). Le premier chapitre aborde la question 
des pratiques lettrées des théologiens chrétiens et 
de leur influence déterminante sur la formation du 
kalām, en tant que branche du savoir islamique. Le 
chapitre ii traite d’un thème historiographique en 
particulier : l’époque pharaonique et la manière dont 
elle s’est constituée en Égypte médiévale comme 
sujet d’étude à travers la découverte de l’histoire 
hermétique, en référence à Hermès. Le chapitre v 
se donne pour objet d’étudier la conversion du ka-
raïsme au scripturalisme sous une influence à « l’ori-
gine islamique », et ce en remontant au schisme de 
ʿAnan de Babylone (c. 760) (1). Le chapitre x, le plus 
copieux, traite du refus, manifesté par nombre des 

traditionnistes les plus anciens, de mettre par écrit le 
ḥadīṯ. Enfin, à travers l’exemple du musḥaf du grand-
père de Mālik b. Anās (m. 179/796), le chapitre xii 
aborde la question des variantes de lecture dans les 
corpus coraniques.

Toutes ces études sont frappées au sceau de la 
méthode philologique maniée par l’auteur avec une 
rare virtuosité. En quoi consiste-t-elle ? À réunir, sur 
une question donnée, tous les matériaux possibles 
la concernant, non sans viser l’exhaustivité dans la 
recherche, aussi bien des énoncés s’y rapportant que 
de leurs variantes, puis de les confronter au moyen 
de l’outil lexicographique et de la comparaison pour 
en établir l’authenticité, avant de les exposer selon 
un mode, combiné ou non, de classification temporel, 
spatial et/ou thématique.

Si l’on prend le chapitre x, on voit qu’il est sub-
divisé en deux parties. Tandis que la première partie 
étudie « l’opposition des musulmans à la mise par 
écrit de la Tradition », la seconde traite de l’« origine 
de l’hostilité des musulmans à la mise par écrit de 
la Tradition ». La présentation du matériel tradition-
nel est géographique : on part de l’Irak (Basra, puis 
Koufa), avant d’aller au Hedjaz (Médine, puis La 
Mekke), puis de toucher le Yémen, au sud, et la Syrie, 
au nord. La deuxième partie se veut comparative ; 
en réalité, elle est consacrée essentiellement au « pa-
rallèle juif ». Et c’est là que le défaut de la méthode 
apparaît dans toute sa clarté. Ne pouvant expliquer 
les phénomènes qu’elle étudie dans leur contexte 
sociohistorique de développement, elle biaise en 
allant à la recherche désespérée d’hypothétiques 
origines. Or, cette manière de faire peut très bien 
nous dire à quelle culture telle ou telle pratique 
islamique est redevable ; mais elle ne nous dit pas 
selon quelle modalité d’appropriation. Cette appro-
priation a elle-même besoin d’être étudiée comme 
un phénomène complexe, riche de ses multiples dé-
terminations, et non comme un simple emprunt ou 
une paresseuse imitation d’un original.  Sans compter 
qu’une invention peut apparaître dans une culture et 
s’épanouir dans une autre, ou même se développer 
simultanément dans les deux cultures, sans que l’on 
soit autorisé à parler d’influence ou d’emprunt. Cela 
signifie qu’on ne peut aisément bâtir un discours 
historique en ne ciblant, de manière toute aristoté-
licienne, que les « similarités » et les « différences ». 
En agissant de la sorte, on rate l’essentiel, à savoir 
l’historicité des phénomènes du passé et leur ca-
ractère dynamique. Dans ces conditions, si on peut 

(1) Thèse réfutée par Haggai Ben-Shammal dans « The Karaite 
controversy: scripture and tradition in early Karaism », in 
B. Lewis et F. Niewöhner (éd.), Religionsgespräche im mittelalter, 
Wiesbaden, O. Harrassowitz, 1992, p. 11-26.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Cook Michael: Studies in the Origins of Early Islamic Culture and Tradition., recensé par Houari Touati
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 23 – 2007	 53

III. Histoire

objectivement défendre l’idée que « la technique 
dialectique du kalâm musulman est un emprunt à la 
théologie chrétienne » (I, 32) et que « les sources sy-
riaques peuvent éclairer l’origine de la technique du 
kalâm » (I, 42), on ne peut raisonnablement soutenir 
que « la discussion chez les premiers musulmans du 
problème du fromage a une origine juive » (III, 462) 
et encore moins pencher « pour une origine juive de 
l’hostilité musulmane à l’égard de l’écrit » (X, 498) ! Le 
terme « origine », qui est d’un usage récurrent chez 
M. C., n’a aucune pertinence heuristique. De même 
que la notion d’ « emprunt » n’a plus cours dans les 
sciences sociales modernes.

Houari Touati 
Ehess - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Cook Michael: Studies in the Origins of Early Islamic Culture and Tradition., recensé par Houari Touati
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



