| I1l. HisTOIRE |

BREMER Jan N., VEENSTRA Jan R. (eds.),
The Metamorphosis of Magic from Late
Antiquity to the Early Modern Period
[La Métamorphose de la magie depuis
'Antiquité tardive jusqu’aux débuts
de la Période moderne].

Leuven-Paris-Dudley MA, Peeters (Groningen
Studies in Cultural Change, 1), 2002, 1 vol. gr
in-8°, XV-318 p.

ISBN: 978-9042912274

Actes d'un «atelier de travail » (workshop) tenu
sous le méme titre a Groningen, du 22 au 24 juin
2000, l'ouvrage débute par une préface (« Preface and
acknowledgements », p. VIl), présentée par Martin
Grosman, éditeur général de cette toute nouvelle
collection, ol sont brievement exposées les modali-
tés de lancement d’'un vaste programme d’approches
multidisciplinaires, intitulé Cultural Change, dans les
domaines de I'«art et politique », de «littérature et
histoire » et de « philosophie et théologie ». Le tout
se fait selon trois « moments» cruciaux de I'histoire
européenne: 1/ de 'Antiquité tardive aux débuts du
Haut Moyen Age (entre 200 et 600); 2/ du Moyen
Age tardif a la Période moderne (entre 1450 et 1650);
3/ au cours du « long dix-neuviéme siécle », de 1789
aux environs des années 1918. Pas moins de quatre
conférences internationales et une vingtaine d’ate-
liers de travail avaient été prévus pour la période
allant de 2000 a 2004.

Ce premier volume de la série est édité par les
deux professeurs de I'Université de Groningen, qui
avaient organisé le workshop en question, a savoir Jan
N. Bremmer (professeur d’histoire et des sciences de
religion) et Jan R. Veenstra (chercheur post-doctoral,
qui enseigne I'histoire de la philosophie). Louvrage
contient douze contributions écrites par des spécialis-
tes de domaines variés, histoire du monde classique et
médiéval, du judaisme et des manuscrits de Qumran,
grec et latin, latin médiéval et droit byzantin, et, com-
me le souligne Martin Grosman, « they present a sti-
mulating overview of the status, usage and changing
perception of magicin twoimportanteras of cultural
change in Western history: the era that witnessed
the rise of Christianity in Late Antiquity, and the era
that marked the period from the rise of learning in
medieval Europe to the dawn of modern society »
(p. VII). Ces douze textes sont encadrés par une
introduction de J. N. Bremmer et J. R. Veenstra (p. IX-
XIV); une liste d'auteurs du volume, mentionnant
leurs spécialités respectives (p.XV); un « Appendix:
Magic and Religion », par J. R. Bremmer (p.267-271);
une imposante bibliographie (p.273-305); un Index
I(p. 307-317) et des Addenda et Corrigenda (p.318).

Dans I'Introduction, les deux éditeurs du volume
abordent tres brievement la question du terme méme
de «magie», ainsi que la complexité des rapports
entre magie et religion et des ambiguités qui en ont
résulté, notamment en ce qui concerne les réactions
des autorités religieuses, politiques et scientifiques. lls
rappellent que « the heritage of Late Antique theurgy
would be passed on to the Arab World, and together
with classical science and learning would take root
again in the Latin West. The Metamorphosis of magic
laid out in this book is the transformation of ritual
into occult philosophy against the background of
cultural changes in Judaism, paganism and Chistiani-
ty » (p.X). lls présentent ensuite quelques remarques
sur chacune des douze contributions du volume, en
les situant dans un contexte plus large.

Louvrage se présente ensuite de la facon
suivante:

1. Jan N. Bremmer, « The birth of the term
‘Magic’» [Lorigine du mot « magie », p. 1-11]. Il s'agit
d’'une nouvelle version (abrégée, corrigée et mise
a jour) d’un article de l'auteur, paru sous le méme
titre dans le Zeitschrift fiir Papyrologie und Epigra-
phie (n° 126, 1999, p.1-12). Dans celui-ci, J. N. B,
tenant compte des publications parues aprés 1960,
complétait la fameuse étude « Paul and the Magic »
d’Arthur Darby Nock (1902-1963), considérée jusque-
la comme le texte de référence sur le sujet. Signalons
aussi que l'article de Nock avait été publié en 1933,
et republié aprés sa mort, en 1972.) Il sagit donc
d’un travail de haute érudition, dans lequel Bremmer
réexamine l'ensemble de la question a travers un
nombre impressionnant d'exemples tirés dauteurs
grecs et latins, ainsi que d’'un grand nombre de pu-
blications modernes.

2. Florentino Garcia Martinez, « Magic in the
Dead Sea Scrolls » [La magie dans les manuscrits de
la Mer Morte, p.13-33], démontre — en disséquant
savamment des allusions aux pratiques magiques
figurant dans certains textes littéraires et dans des
textes magiques a proprement parler — que, malgré
la condamnation de la magie dans '’Ancien Testament,
les manuscrits de Qumran confirment amplement
gqu’au moins deux types de magie — I'exorcisme et la
divination — ont été non seulement tolérés, mais éga-
lement activement pratiqués, tout comme lastrolo-
gie, la physiognomie, etc. Par ailleurs, I'auteur souligne
que cette science magique juive a continuellement
enrichi la tradition magique en Occident.

3. Sarah lles Johnston, « The Testament of
Solomon from Late Antiquity to the Renaissance »
[Le Testament de Salomon de I'Antiquité tardive a
la Renaissance, p.35-49], se penche sur les raisons
de la réputation de ce texte pendant une si longue

période. Son but est de faire le point de nos connais-
|

| BCAI 23 - 2007 48
BCAI 23 (2007) Bremer Jan N., Veenstra Jan R. (eds.): The Metamorphosis of Magic from Late Antiquity to the Early Modern Period. La Métamorphose de la magie depuis
I’Antiquité tardive jusqu’aux débuts de la Période moderne., recensé par Alexandre Popovic

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I1l. HisTOIRE |

sances actuelles sur le Testament, son arriere-plan

et sa diffusion, et plus précisément «to discuss the

relevance of two of its most distinctive features for
the study of the history of magic: the rise of demons

for the benefit of humanity and the imprisonment of
demonsin sealed containers » (p. 35). Puis 'auteur fait

d’abord la description de ce document, avant dénu-
meérer les points de vue ainsi que les hésitations des

principauxspécialistes quantaladate etalendroitde

sacomposition. Elle précise que, d’'apres le consensus

général, il s'agirait en fait d'un « bricolage » composé

par un chrétien hellénophone. Suivent d'abord deux

analyses détaillées: celle des traditions salomoniques

qui précedent la composition du Testament et celle

des traditions salomoniques auxquelles le Testament

a contribué, ou il est notamment fait mention de la

place de Salomon dansle Coran, desaréputation dans

le folklore arabe et dansles Mille et une nuits (p. 41-42).
Puis S. 1. J. fait deux longs excursus consacrés aux « dé-
mons qui ceuvrent a la gloire de Dieu et pour le bien

del’humanité » et a « 'emprisonnement des démons ».
Dans sa conclusion, l'auteur insiste sur deux points

pour dire que, d’'une part, « tout comme Moise était

crédité de combiner la sagesse et les connaissances

magiques, Salomon possédait le méme pouvoir
magique et la piété», mais que, d’autre part, une si

longue survivance de la renommée du Testament

et de la réputation du Salomon comme exorciste et

magicien hors pair provient avant tout du role proé-
minent que jouent les démons dans cette histoire. De

plus, « Temporally situated as it was at the crossroads

between a very old, multi-cultural ‘pagan’ tradition of

such demonsand the emergent Christian tradition of
Satan and his minions (which in turn influenced Isla-
mic, Arabic traditions), the Testament could scarcely

fail to win the fame that it did » (p. 49).

4. Jan N. Bremmer, « Magic in the Apocryphal
Acts of the Apostles » [La Magie dans les Actes apo-
cryphes des apétres, p.51-70]. En désaccord avec
I'idée que les textes chrétiens ne sont ni des sources
intéressantes, ni méme utiles pour I'étude de la magie
ancienne, ). N. B. cherche dans le présent article a
prouver le contraire. Ayant analysé toute une série
de textes chrétiens connus comme des Actes apocry-
phes des apoétres (ceux de Jean, Paul, Pierre, André et
Thomas, composés en Asie Mineure et en Syrie, vers
la fin du 11® et au début du € siecle), il présente ici
un large échantillon dexemples concernant notam-
ment les cas de I'exorcisme et de la résurrection, ce
qui lui permet de faire ensuite plusieurs remarques
sur un plan beaucoup plus général. Il note ainsi que
les premiers chrétiens avaient tendance a voir leurs
chefs spirituels comme des rivaux des magiciens
populaires et que, par conséquent, les miracles

apostoliques cherchent évidemment a remplacer les
|

prodiges de ces derniers. Le meilleur exemple est la
confrontation entre Pierre et Simon le magicien. Par
ailleurs, il constate que, dans ces Actes, la distinction
entre magie et miracle se fait uniguement au niveau
narratif et que les réflexions intellectuelles sur la ma-
gie ne deviennent proéminentes que dans la période
patristique (cf. p.XI).

5. Anna Scibilia, «Supernatural assistance in
the Greek Magical Papyri: the figure of the Parhe-
dros » [Lassistance surnaturelle dans les papyrus
magiques grecs: la figure du parhedros, p.71-86]. Le
terme parhedros (apparu au 11® siécle) se référe a la
figure d’un assistant surnaturel collaborant avec un
magicien. Cet assistant peut se présenter sous des
formes variées: humaine, celle d’une divinité, celle
d’'un objet physique, et également sous la forme
d’'un démon. En étudiant I'émergence de ce genre de
personnage, a travers l'examen d’un grand nombre
de textes et avant tout d’'un papyrus magique grec
précis (Papyrus 5025 de Berlin, datant de la fin du
Ive siecle), A. Scibilia attire l'attention sur un aspect
tres particulier du parhédros-démon, qui devient
ainsi le médiateur du salut. Elle termine son étude
en précisant que « However, after the Christianisation
of the Empire the Christian saints gradually became
the favourite assistants and go-between figures in
this field. The pagan parhedros had now met a divine
opponent with a superior force who would eventualy
take his place » (p.86).

6. Fritz Graf, « Augustine and Magic» [Saint
Augustin et la magie, p.87-103]. Selon l'opinion de
S.G,, qui sappuie sur un grand nombre de sources,
de travaux modernes et de textes de saint Augustin
lui-méme, cest dans la figure dominante de ce per-
sonnage que le christianisme a trouvé l'autorité intel-
lectuelle quia pudéterminer lesidées chrétiennes sur
la magie. Définissant le paganisme par les termes de
magie, de divination et de l'idolatrie, il aradicalement
séparé tout cela du monde de la vraie religion chré-
tienne: le faiseur de miracles, lorsqu'il s'agit d’un vrai
croyant, réalise ses prodiges grace a Dieu et a Ses anges,
alors que le magicien paien fait de la magie grace aux
démons: «In his quest for direct contact with the di-
vine, the magician or the theurgist relies on the wrong
mediators: the only mediator between man and God
is Christ.[...] Aslateas 409, Honorius and Theodosius
decreed the deportation of all astrologers from eve-
rywhere in the Empire. [...] Imperial legislation and
episcopal enforcement coincided. Paganism had lost
out» (p.101-102). Personnellement, et ne serait-ce
qu’a la lumiére de quelques articles qui suivent dans
ce méme volume, je me permettrais d'ajouter: « ...et
pourtant!?».

7. Bernard H. Stolte, « Magic and Byzantine Law

in the seventh century » [La magie et le droit byzantin
|

BCAI 23 - 2007

49

BCAI 23 (2007) Bremer Jan N., Veenstra Jan R. (eds.): The Metamorphosis of Magic from Late Antiquity to the Early Modern Period. La Métamorphose de la magie depuis
I’Antiquité tardive jusqu’aux débuts de la Période moderne., recensé par Alexandre Popovic

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

au septieme siecle, p. 105-116], note demblée « qu’a
Byzance la magie était largement pratiquée, tout en
étant officiellement condamnée ». Il étudie ensuite
I'évolution de cette situation a priori curieuse (mais
qui en fait était tout aussi courante dans d’autres ré-
gions du monde) pour aboutir, peu a peu, a un point
de rupture final, ne serait-ce que sur le plan du droit:
« When the magician was put in the same category
as a poisoner, the road was open for identification of
magic and murder: indeed, the word farmakés means
‘poisoner’, ‘magician’ and ‘sorcerer’; a semasiological
investigation of the word might be illuminating »
(p.115). Evidemment, dans la partie orientale de
I'Empire byzantin, de nombreux aspects de la magie
ancienne resterent parfaitement vivants et s’y perpé-
tuérent jusqu’a la chute de Constantinople en 1453.

8. Valeriel. ). Flint, « Magic in English thirteenth-
century Miracle collections» [La magie dans les
« Collections de Miracles » en Angleterre au xii® siecle,
p.117-131]. Dans I'Occident latin médiéval, I'Eglise
chrétienne a également été confrontée a une forte
tradition de magie indigene non-chrétienne. Elle a
donc commencé a la combattre par I'intermédiaire
«d'évéques-magiciens », appelés a remplacer les
«anciens magiciens régionaux». Cest ainsi que l'on
a observé en Angleterre, au xi¢ siecle, une prolifé-
ration d’« évéques-saints ». Valerie Flint analyse plus
particulierement le dossier de saint Thomas Canti-
lupe (m. en 1282). Le pouvoir surnaturel du saint se
manifeste surtout dans deux domaines: celui de la
résurrection des morts (et tout spécialement de ceux
qui ont été mis a mort injustement par la justice) et
pour combattre l'injustice du droit laic. Elle termine
sa communication en rappelant que « Christian
bishop-magi of this type persisted in England well
into the later Middle Ages and beyond. Their power
was removed in the final event only by force, by the
absolute destruction of shrines dedicated to them
(the destruction of Becket’s shrine at Canterbury is
perhaps the most spectacular example of all) and by
the imposition of a totally different role upon the
post-reformation bishop...» (p.131).

9. Jan R. Veenstra, « The ever-changing nature
of the Beast: cultural-change, lycanthropy and the
question of substantial transformation (from Petro-
nius to Del Rio)» [La nature toujours changeante
de la béte: changement culturel, lychantropie et
la question de la transformation substantielle (de
Petronius [1°"s. apres ). Chr.] a Del Rio [1551-1608]),
p. 133-166]. Lauteur de cette contribution constate
tout d’'abord que, depuis plus de deux mille ans, le
théme du loup-garou (ot il voit clairement des échos
de la magie animale préhistorique et des croyances
chamanistiques dans la vie religieuse d'anciennes

communautés de chasseurs) hante I'imagination
|

des Européens. Suivent la présentation et I'analyse

d’une tres riche documentation tirée de textes d'un

grand nombre d’auteurs (célébres et moins connus),
sétirant sur une période de seize siecles! Il s'agit la évi-
demment d'un probléme extrémement complexe, au

sujet duquel ). V. précise « qu'avec la rationalisation

de la religion et la christianisation de I'Europe occi-
dentale, les métamorphoses de 'homme en animal

furent abordées (notamment grace a saint Augustin)

a travers des questions philosophiques [tout a fait]

nouvelles. En réponse a celles-ci, les penseurs chré-
tiens mirent en avant, de fagon prédominante, des

interprétations démonologiques; ces spéculations

sur la capacité des démons a manipuler la perception

et la nature conduisirent par la suite a des théories

démonologiques, qui [a leur tour] déboucheérent sur
la sorcellerie » (p. XII-XIlI). Ajoutons aussi que ce long

article fait partie d’'un projet de recherche portant sur
I'angélologie et la démonologie (cf. p. 166, n. 103).

10. Nicolas Weill-Parot, « Astral Magic and
intellectual changes (twelfth-fifteenth centuries):
‘Astrological Images’ and the concept of ‘Addressative’
Magic » [La magie astrale et les changements intellec-
tuels (xne-xve siecles): les « Images astrologiques » et
le concept de la magie «addressative », p.167-187].
Lauteur de cette contribution étudie I'impact de
la magie astrale sur les «images astrologiques» en
analysant principalement le Speculum astronomiae,
généralement attribué a Albert le Grand (v. 1193-
1280). On distingue dans cet ouvrage deux catégories
de magie: licite (utilisation de l'influence stellaire
s'appuyant sur des causes naturelles) et illicite (utili-
sation des influences stellaires alliées a des pratiques
hermétiques, voire a la magie astrale arabe et a la
magie salomonienne). Pour clarifier la nature de ces
deux types de magie (qui s'adressent toutes les deux,
directement ou indirectement, aux esprits des étoiles,
considérés étre des anges par les uns et des démons
par les autres), 'auteur propose le concept de adres-
sative magic (en francais, il utilise le terme de « magie
destinative »). Dans sa conclusion, N. W.-P. insiste sur
le fait que, pendant la période de la Renaissance, le
concept de magie a subi des transformations impor-
tantes, lorsque, a la suite de I'adressativité (en frangais,
il écrit « destinativité », cf. p. 169), dans le concept de
la magie ont été incorporés le néoplatonisme et la
philosophie naturelle (cf. p. XIII).

11. JanR. Veenstra, « The Holy Almandal: Angels
and the intellectual aims of Magic; Appendix: The Art
Almadel of Solomon (BL, ms. Sloane 2731) » [Le véné-
rable Almandal: les anges et les visées intellectuelles
de la magie; avec en appendix: The Art Almadel of
Solomon (BL, ms. Sloane 2731), p. 189-229]. Almandal
est le nom d’'un texte magique médiéval servant a

invoquer et a conjurer les anges. |l tire ses origines de
|

BCAI 23 - 2007

50

BCAI 23 (2007) Bremer Jan N., Veenstra Jan R. (eds.): The Metamorphosis of Magic from Late Antiquity to the Early Modern Period. La Métamorphose de la magie depuis
I’Antiquité tardive jusqu’aux débuts de la Période moderne., recensé par Alexandre Popovic

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

I'lran ancien et de 'Extréme Orient, mais ses versions
médiévales connues en Europe ont été tout a fait
christianisées. ). R. V. analyse deux versions alleman-
des du xve siecle (existant dans trois manuscrits plus
ou moins différents: ceux de Munich, de Freiburg et
de Paris), en cherchant a dégager les visées théurgi-
ques, rédemptives et intellectuelles de ces écrits. |l
précise a ce sujet qu'« Angelic magic would soar to
unprecedented heights in the Renaissance, especially
in those quarters where Neoplatonic hierarchies and
their concomitant theurgical rituals would couple
with tradition of Jewish magic» (cf p. x1 et 196).

12. Bernd Roling, « The complete nature of
Christ: sources and structures of a christological
theurgy in the works of Johannes Reuchlin» [La
«nature compléte» du Christ: les sources et les
structures de la théurgie christologique dans les ceu-
vres de Johannes Reuchlin, p.231-266]. Il s'agit d'une
analyse détaillée des diverses études sur la mystique
et la magie de Johannes Reuchlin (1455-1522). Ces
textes reposent sur des traditions occultes juives et

— avec de nombreuses adaptations chrétiennes — ont
permis de concevoir le concept de la natura completa,
c'est-a-dire de la déification de la nature. B. R. écrit
notamment que, «Like his predecessors, Reuchlin
defines magical practice as the pronouncing of words
which by their reference achieve performative power:
generally speaking, the magical word contained in
God has power within mundane nature, and at the
same time power over nature, including the power
to change nature as a whole... » (p.253).

Ce tres riche et tres savant volume se termine
par un « Appendix: Magic and Religion » de Jan
N. Bremmer (p.267-271), qui est une nouvelle mise
ajour de’Appendix original de son étude « The birth
of the term Magic », parue en 1999.

Il va de soi que cet ouvrage érudit rendra d'im-
menses services aux spécialistes de Iétude de la magie
dans d’autres régions du monde et/ou a d’autres
époques, y compris, évidemment, a tous ceux qui
s'intéressent aux divers aspects de la magie dans le
monde musulman.

Alexandre Popovic
Cnrs - Paris

BCAI 23 — 2007 51
BCAI 23 (2007) Bremer Jan N., Veenstra Jan R. (eds.): The Metamorphosis of Magic from Late Antiquity to the Early Modern Period. La Métamorphose de la magie depuis
I’Antiquité tardive jusqu’aux débuts de la Période moderne., recensé par Alexandre Popovic
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



