
	 BCAI 23 – 2007	 48

III. Histoire

Bremer Jan N., Veenstra Jan R. (eds.), The Metamorphosis of Magic from Late Antiquity to the Early Modern Period [La Métamorphose de la magie depuis l’Antiquité tardive jusqu’aux débuts de la Période moderne]. [Alexandre Popovic]

Bremer Jan N., Veenstra Jan R. (eds.),  
The Metamorphosis of Magic from Late 
Antiquity to the Early Modern Period  
[La Métamorphose de la magie depuis 
l’Antiquité tardive jusqu’aux débuts  
de la Période moderne].

Leuven-Paris-Dudley MA, Peeters (Groningen 
Studies in Cultural Change, 1), 2002, 1 vol. gr 
in-8º, XV-318 p. 
ISBN : 978-9042912274

Actes d’un « atelier de travail » (workshop) tenu 
sous le même titre à Groningen, du 22 au 24 juin 
2000, l’ouvrage débute par une préface (« Preface and 
acknowledgements », p. VII), présentée par Martin 
Grosman, éditeur général de cette toute nouvelle 
collection, où sont brièvement exposées les modali-
tés de lancement d’un vaste programme d’approches 
multidisciplinaires, intitulé Cultural Change, dans les 
domaines de l’« art et politique », de « littérature et 
histoire » et de « philosophie et théologie ». Le tout 
se fait selon trois « moments » cruciaux de l’histoire 
européenne : 1/ de l’Antiquité tardive aux débuts du 
Haut Moyen Âge (entre 200 et 600) ; 2/ du Moyen 
Âge tardif à la Période moderne (entre 1450 et 1650) ; 
3/ au cours du « long dix-neuvième siècle », de 1789 
aux environs des années 1918. Pas moins de quatre 
conférences internationales et une vingtaine d’ate-
liers de travail avaient été prévus pour la période 
allant de 2000 à 2004.

Ce premier volume de la série est édité par les 
deux professeurs de l’Université de Groningen, qui 
avaient organisé le workshop en question, à savoir Jan 
N. Bremmer (professeur d’histoire et des sciences de 
religion) et Jan R. Veenstra (chercheur post-doctoral, 
qui enseigne l’histoire de la philosophie). L’ouvrage 
contient douze contributions écrites par des spécialis-
tes de domaines variés, histoire du monde classique et 
médiéval, du judaïsme et des manuscrits de Qumran, 
grec et latin, latin médiéval et droit byzantin, et, com-
me le souligne Martin Grosman, « they present a sti-
mulating overview of the status, usage and changing 
perception of magic in two important eras of cultural 
change in Western history: the era that witnessed 
the rise of Christianity in Late Antiquity, and the era 
that marked the period from the rise of learning in 
medieval Europe to the dawn of modern society » 
(p. VII). Ces douze textes sont encadrés par une 
introduction de J. N. Bremmer et J. R. Veenstra (p. IX-
XIV) ; une liste d’auteurs du volume, mentionnant 
leurs spécialités respectives (p. XV) ; un « Appendix: 
Magic and Religion », par J. R. Bremmer (p. 267-271) ; 
une imposante bibliographie (p. 273-305) ; un Index 
(p. 307-317) et des Addenda et Corrigenda (p. 318).

Dans l’Introduction, les deux éditeurs du volume 
abordent très brièvement la question du terme même 
de « magie », ainsi que la complexité des rapports 
entre magie et religion et des ambiguïtés qui en ont 
résulté, notamment en ce qui concerne les réactions 
des autorités religieuses, politiques et scientifiques. Ils 
rappellent que « the heritage of Late Antique theurgy 
would be passed on to the Arab World, and together 
with classical science and learning would take root 
again in the Latin West. The Metamorphosis of magic 
laid out in this book is the transformation of ritual 
into occult philosophy against the background of 
cultural changes in Judaism, paganism and Chistiani-
ty » (p. X). Ils présentent ensuite quelques remarques 
sur chacune des douze contributions du volume, en 
les situant dans un contexte plus large.

L’ouvrage se présente ensuite de la façon 
suivante : 

1.  Jan N. Bremmer, « The birth of the term 
‘Magic’ » [L’origine du mot « magie », p. 1-11]. Il s’agit 
d’une nouvelle version (abrégée, corrigée et mise 
à jour) d’un article de l’auteur, paru sous le même 
titre dans le Zeitschrift für Papyrologie und Epigra-
phie (nº 126, 1999, p. 1-12). Dans celui-ci, J. N. B., 
tenant compte des publications parues après 1960, 
complétait la fameuse étude « Paul and the Magic » 
d’Arthur Darby Nock (1902-1963), considérée jusque-
là comme le texte de référence sur le sujet. Signalons 
aussi que l’article de Nock avait été publié en 1933, 
et republié après sa mort, en 1972.) Il s’agit donc 
d’un travail de haute érudition, dans lequel Bremmer 
réexamine l’ensemble de la question à travers un 
nombre impressionnant d’exemples tirés d’auteurs 
grecs et latins, ainsi que d’un grand nombre de pu-
blications modernes.

2.  Florentino Garcia Martinez, « Magic in the 
Dead Sea Scrolls » [La magie dans les manuscrits de 
la Mer Morte, p. 13-33], démontre – en disséquant 
savamment des allusions aux pratiques magiques 
figurant dans certains textes littéraires et dans des 
textes magiques à proprement parler – que, malgré 
la condamnation de la magie dans l’Ancien Testament, 
les manuscrits de Qumran confirment amplement 
qu’au moins deux types de magie – l’exorcisme et la 
divination – ont été non seulement tolérés, mais éga-
lement activement pratiqués, tout comme l’astrolo-
gie, la physiognomie, etc. Par ailleurs, l’auteur souligne 
que cette science magique juive a continuellement 
enrichi la tradition magique en Occident.

3.  Sarah Iles Johnston, « The Testament of 
Solomon from Late Antiquity to the Renaissance » 
[Le Testament de Salomon de l’Antiquité tardive à 
la Renaissance, p. 35-49], se penche sur les raisons 
de la réputation de ce texte pendant une si longue 
période. Son but est de faire le point de nos connais-

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Bremer Jan N., Veenstra Jan R. (eds.): The Metamorphosis of Magic from Late Antiquity to the Early Modern Period. La Métamorphose de la magie depuis
l’Antiquité tardive jusqu’aux débuts de la Période moderne., recensé par Alexandre Popovic
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 23 – 2007	 49

III. Histoire

sances actuelles sur le Testament, son arrière-plan 
et sa diffusion, et plus précisément « to discuss the 
relevance of two of its most distinctive features for 
the study of the history of magic: the rise of demons 
for the benefit of humanity and the imprisonment of 
demons in sealed containers » (p. 35). Puis l’auteur fait 
d’abord la description de ce document, avant d’énu-
mérer les points de vue ainsi que les hésitations des 
principaux spécialistes quant à la date et à l’endroit de 
sa composition. Elle précise que, d’après le consensus 
général, il s’agirait en fait d’un « bricolage » composé 
par un chrétien hellénophone. Suivent d’abord deux 
analyses détaillées : celle des traditions salomoniques 
qui précèdent la composition du Testament et celle 
des traditions salomoniques auxquelles le Testament 
a contribué, où il est notamment fait mention de la 
place de Salomon dans le Coran, de sa réputation dans 
le folklore arabe et dans les Mille et une nuits (p. 41-42). 
Puis S. I. J. fait deux longs excursus consacrés aux « dé-
mons qui œuvrent à la gloire de Dieu et pour le bien 
de l’humanité » et à « l’emprisonnement des démons ». 
Dans sa conclusion, l’auteur insiste sur deux points 
pour dire que, d’une part, « tout comme Moïse était 
crédité de combiner la sagesse et les connaissances 
magiques, Salomon possédait le même pouvoir 
magique et la piété », mais que, d’autre part, une si 
longue survivance de la renommée du Testament 
et de la réputation du Salomon comme exorciste et 
magicien hors pair provient avant tout du rôle proé-
minent que jouent les démons dans cette histoire. De 
plus, « Temporally situated as it was at the crossroads 
between a very old, multi-cultural ‘pagan’ tradition of 
such demons and the emergent Christian tradition of 
Satan and his minions (which in turn influenced Isla-
mic, Arabic traditions), the Testament could scarcely 
fail to win the fame that it did » (p. 49).

4.  Jan N. Bremmer, « Magic in the Apocryphal 
Acts of the Apostles » [La Magie dans les Actes apo-
cryphes des apôtres, p. 51-70]. En désaccord avec 
l’idée que les textes chrétiens ne sont ni des sources 
intéressantes, ni même utiles pour l’étude de la magie 
ancienne, J. N. B. cherche dans le présent article à 
prouver le contraire. Ayant analysé toute une série 
de textes chrétiens connus comme des Actes apocry-
phes des apôtres (ceux de Jean, Paul, Pierre, André et 
Thomas, composés en Asie Mineure et en Syrie, vers 
la fin du iie et au début du iiie siècle), il présente ici 
un large échantillon d’exemples concernant notam-
ment les cas de l’exorcisme et de la résurrection, ce 
qui lui permet de faire ensuite plusieurs remarques 
sur un plan beaucoup plus général. Il note ainsi que 
les premiers chrétiens avaient tendance à voir leurs 
chefs spirituels comme des rivaux des magiciens 
populaires et que, par conséquent, les miracles 
apostoliques cherchent évidemment à remplacer les 

prodiges de ces derniers. Le meilleur exemple est la 
confrontation entre Pierre et Simon le magicien. Par 
ailleurs, il constate que, dans ces Actes, la distinction 
entre magie et miracle se fait uniquement au niveau 
narratif et que les réflexions intellectuelles sur la ma-
gie ne deviennent proéminentes que dans la période 
patristique (cf. p. XI).

5.  Anna Scibilia, « Supernatural assistance in 
the Greek Magical Papyri: the figure of the Parhe-
dros » [L’assistance surnaturelle dans les papyrus 
magiques grecs : la figure du parhedros, p. 71-86]. Le 
terme parhedros (apparu au iie siècle) se réfère à la 
figure d’un assistant surnaturel collaborant avec un 
magicien. Cet assistant peut se présenter sous des 
formes variées : humaine, celle d’une divinité, celle 
d’un objet physique, et également sous la forme 
d’un démon. En étudiant l’émergence de ce genre de 
personnage, à travers l’examen d’un grand nombre 
de textes et avant tout d’un papyrus magique grec 
précis (Papyrus 5025 de Berlin, datant de la fin du 
ive siècle), A. Scibilia attire l’attention sur un aspect 
très particulier du parhédros-démon, qui devient 
ainsi le médiateur du salut. Elle termine son étude 
en précisant que « However, after the Christianisation 
of the Empire the Christian saints gradually became 
the favourite assistants and go-between figures in 
this field. The pagan parhedros had now met a divine 
opponent with a superior force who would eventualy 
take his place » (p. 86). 

6.  Fritz Graf, « Augustine and Magic » [Saint 
Augustin et la magie, p. 87-103]. Selon l’opinion de 
S. G., qui s’appuie sur un grand nombre de sources, 
de travaux modernes et de textes de saint Augustin 
lui-même, c’est dans la figure dominante de ce per-
sonnage que le christianisme a trouvé l’autorité intel-
lectuelle qui a pu déterminer les idées chrétiennes sur 
la magie. Définissant le paganisme par les termes de 
magie, de divination et de l’idolâtrie, il a radicalement 
séparé tout cela du monde de la vraie religion chré-
tienne : le faiseur de miracles, lorsqu’il s’agit d’un vrai 
croyant, réalise ses prodiges grâce à Dieu et à Ses anges, 
alors que le magicien païen fait de la magie grâce aux 
démons : « In his quest for direct contact with the di-
vine, the magician or the theurgist relies on the wrong 
mediators: the only mediator between man and God 
is Christ. […] As late as 409, Honorius and Theodosius 
decreed the deportation of all astrologers from eve-
rywhere in the Empire. […] Imperial legislation and 
episcopal enforcement coincided. Paganism had lost 
out » (p. 101-102). Personnellement, et ne serait-ce 
qu’à la lumière de quelques articles qui suivent dans 
ce même volume, je me permettrais d’ajouter : « …et 
pourtant !? ».

7.  Bernard H. Stolte, « Magic and Byzantine Law 
in the seventh century » [La magie et le droit byzantin 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Bremer Jan N., Veenstra Jan R. (eds.): The Metamorphosis of Magic from Late Antiquity to the Early Modern Period. La Métamorphose de la magie depuis
l’Antiquité tardive jusqu’aux débuts de la Période moderne., recensé par Alexandre Popovic
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 23 – 2007	 50

III. Histoire

au septième siècle, p. 105-116], note d’emblée « qu’à 
Byzance la magie était largement pratiquée, tout en 
étant officiellement condamnée ». Il étudie ensuite 
l’évolution de cette situation a priori curieuse (mais 
qui en fait était tout aussi courante dans d’autres ré-
gions du monde) pour aboutir, peu à peu, à un point 
de rupture final, ne serait-ce que sur le plan du droit : 
« When the magician was put in the same category 
as a poisoner, the road was open for identification of 
magic and murder: indeed, the word farmakós means 
‘poisoner’, ‘magician’ and ‘sorcerer’; a semasiological 
investigation of the word might be illuminating » 
(p. 115). Évidemment, dans la partie orientale de 
l’Empire byzantin, de nombreux aspects de la magie 
ancienne restèrent parfaitement vivants et s’y perpé-
tuèrent jusqu’à la chute de Constantinople en 1453.

8.  Valerie I. J. Flint, « Magic in English thirteenth-
century Miracle collections » [La magie dans les 
« Collections de Miracles » en Angleterre au xiiie siècle, 
p. 117-131]. Dans l’Occident latin médiéval, l’Église 
chrétienne a également été confrontée à une forte 
tradition de magie indigène non-chrétienne. Elle a 
donc commencé à la combattre par l’intermédiaire 
« d’évêques-magiciens », appelés à remplacer les 
« anciens magiciens régionaux ». C’est ainsi que l’on 
a observé en Angleterre, au xiiie siècle, une prolifé-
ration d’« évêques-saints ». Valerie Flint analyse plus 
particulièrement le dossier de saint Thomas Canti-
lupe (m. en 1282). Le pouvoir surnaturel du saint se 
manifeste surtout dans deux domaines : celui de la 
résurrection des morts (et tout spécialement de ceux 
qui ont été mis à mort injustement par la justice) et 
pour combattre l’injustice du droit laïc. Elle termine 
sa communication en rappelant que « Christian 
bishop-magi of this type persisted in England well 
into the later Middle Ages and beyond. Their power 
was removed in the final event only by force, by the 
absolute destruction of shrines dedicated to them 
(the destruction of Becket’s shrine at Canterbury is 
perhaps the most spectacular example of all) and by 
the imposition of a totally different role upon the 
post-reformation bishop… » (p. 131).

9.  Jan R. Veenstra, « The ever-changing nature 
of the Beast: cultural-change, lycanthropy and the 
question of substantial transformation (from Petro-
nius to Del Rio) » [La nature toujours changeante 
de la bête : changement culturel, lychantropie et 
la question de la transformation substantielle (de 
Petronius [ier s. après J. Chr.] à Del Rio [1551-1608]), 
p. 133-166]. L’auteur de cette contribution constate 
tout d’abord que, depuis plus de deux mille ans, le 
thème du loup-garou (où il voit clairement des échos 
de la magie animale préhistorique et des croyances 
chamanistiques dans la vie religieuse d’anciennes 
communautés de chasseurs) hante l’imagination 

des Européens. Suivent la présentation et l’analyse 
d’une très riche documentation tirée de textes d’un 
grand nombre d’auteurs (célèbres et moins connus), 
s’étirant sur une période de seize siècles ! Il s’agit là évi-
demment d’un problème extrêmement complexe, au 
sujet duquel J. V. précise « qu’avec la rationalisation 
de la religion et la christianisation de l’Europe occi-
dentale, les métamorphoses de l’homme en animal 
furent abordées (notamment grâce à saint Augustin) 
à travers des questions philosophiques [tout à fait] 
nouvelles. En réponse à celles-ci, les penseurs chré-
tiens mirent en avant, de façon prédominante, des 
interprétations démonologiques ; ces spéculations 
sur la capacité des démons à manipuler la perception 
et la nature conduisirent par la suite à des théories 
démonologiques, qui [à leur tour] débouchèrent sur 
la sorcellerie » (p. XII-XIII). Ajoutons aussi que ce long 
article fait partie d’un projet de recherche portant sur 
l’angélologie et la démonologie (cf. p. 166, n. 103).

10.  Nicolas Weill-Parot, « Astral Magic and 
intellectual changes (twelfth-fifteenth centuries): 
‘Astrological Images’ and the concept of ‘Addressative’ 
Magic » [La magie astrale et les changements intellec-
tuels (xiie-xve siècles) : les « Images astrologiques » et 
le concept de la magie « addressative », p. 167-187]. 
L’auteur de cette contribution étudie l’impact de 
la magie astrale sur les « images astrologiques » en 
analysant principalement le Speculum astronomiae, 
généralement attribué à Albert le Grand (v. 1193-
1280). On distingue dans cet ouvrage deux catégories 
de magie : licite (utilisation de l’influence stellaire 
s’appuyant sur des causes naturelles) et illicite (utili-
sation des influences stellaires alliées à des pratiques 
hermétiques, voire à la magie astrale arabe et à la 
magie salomonienne). Pour clarifier la nature de ces 
deux types de magie (qui s’adressent toutes les deux, 
directement ou indirectement, aux esprits des étoiles, 
considérés être des anges par les uns et des démons 
par les autres), l’auteur propose le concept de adres-
sative magic (en français, il utilise le terme de « magie 
destinative »). Dans sa conclusion, N. W.-P. insiste sur 
le fait que, pendant la période de la Renaissance, le 
concept de magie a subi des transformations impor-
tantes, lorsque, à la suite de l’adressativité (en français, 
il écrit « destinativité », cf. p. 169), dans le concept de 
la magie ont été incorporés le néoplatonisme et la 
philosophie naturelle (cf. p. XIII).

11.  Jan R. Veenstra, « The Holy Almandal: Angels 
and the intellectual aims of Magic; Appendix: The Art 
Almadel of Solomon (BL, ms. Sloane 2731) » [Le véné-
rable Almandal : les anges et les visées intellectuelles 
de la magie ; avec en appendix : The Art Almadel of 
Solomon (BL, ms. Sloane 2731), p. 189-229]. Almandal 
est le nom d’un texte magique médiéval servant à 
invoquer et à conjurer les anges. Il tire ses origines de 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Bremer Jan N., Veenstra Jan R. (eds.): The Metamorphosis of Magic from Late Antiquity to the Early Modern Period. La Métamorphose de la magie depuis
l’Antiquité tardive jusqu’aux débuts de la Période moderne., recensé par Alexandre Popovic
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 23 – 2007	 51

III. Histoire

l’Iran ancien et de l’Extrême Orient, mais ses versions 
médiévales connues en Europe ont été tout à fait 
christianisées. J. R. V. analyse deux versions alleman-
des du xve siècle (existant dans trois manuscrits plus 
ou moins différents : ceux de Munich, de Freiburg et 
de Paris), en cherchant à dégager les visées théurgi-
ques, rédemptives et intellectuelles de ces écrits. Il 
précise à ce sujet qu’« Angelic magic would soar to 
unprecedented heights in the Renaissance, especially 
in those quarters where Neoplatonic hierarchies and 
their concomitant theurgical rituals would couple 
with tradition of Jewish magic » (cf p. xiii et 196).

12.  Bernd Roling, « The complete nature of 
Christ: sources and structures of a christological 
theurgy in the works of Johannes Reuchlin » [La 
« nature complète » du Christ : les sources et les 
structures de la théurgie christologique dans les œu-
vres de Johannes Reuchlin, p. 231-266]. Il s’agit d’une 
analyse détaillée des diverses études sur la mystique 
et la magie de Johannes Reuchlin (1455-1522). Ces 
textes reposent sur des traditions occultes juives et 

– avec de nombreuses adaptations chrétiennes – ont 
permis de concevoir le concept de la natura completa, 
c’est-à-dire de la déification de la nature. B. R. écrit 
notamment que, « Like his predecessors, Reuchlin 
defines magical practice as the pronouncing of words 
which by their reference achieve performative power: 
generally speaking, the magical word contained in 
God has power within mundane nature, and at the 
same time power over nature, including the power 
to change nature as a whole… » (p. 253).

Ce très riche et très savant volume se termine 
par un « Appendix: Magic and Religion » de Jan 
N. Bremmer (p. 267-271), qui est une nouvelle mise 
à jour de l’Appendix original de son étude « The birth 
of the term Magic », parue en 1999.

Il va de soi que cet ouvrage érudit rendra d’im-
menses services aux spécialistes de l’étude de la magie 
dans d’autres régions du monde et/ou à d’autres 
époques, y compris, évidemment, à tous ceux qui 
s’intéressent aux divers aspects de la magie dans le 
monde musulman.

Alexandre Popovic 
Cnrs - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Bremer Jan N., Veenstra Jan R. (eds.): The Metamorphosis of Magic from Late Antiquity to the Early Modern Period. La Métamorphose de la magie depuis
l’Antiquité tardive jusqu’aux débuts de la Période moderne., recensé par Alexandre Popovic
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



