
1. Langue et littérature

	 BCAI 23 – 2007	 12

Günther Sebastian (ed.), Ideas, Images, and Methods of Portrayal, Insights into Classical Arabic Literature and Islam. [Katia Zakharia]

Günther Sebastian (ed.),  
Ideas, Images, and Methods of Portrayal, 
Insights into Classical Arabic Literature  
and Islam.

Leiden, Brill, 2005, XXXIV-470 p.  
ISBN : 978-9004142358

Il s’agit d’un ouvrage collectif, rassemblant seize 
contributions traitant de thématiques concernant 
spécifiquement le monde arabo-musulman classi-
que, mais choisies en raison de leur intérêt universel 
(p. xiii) et s’adressant à un lectorat qui se veut plus 
large que celui des seuls spécialistes. Dans la plupart 
des interventions, les textes examinés sont des textes 
peu connus, le parti-pris ayant également été de « sor-
tir des sentiers battus » (p. x) en ne se focalisant pas 
sur les ummahāt. Pour autant, comme on peut s’en 
douter, les « canons » s’imposent en filigrane, quand 
ils ne s’invitent pas, d’autorité, au cœur même de la 
contribution. En raison de ce choix même, et sans 
préjuger de l’intérêt de la démarche, on sera moins 
optimiste que les contributeurs quant à l’accessibilité 
de l’ouvrage à un public non spécialiste.

Les contributions seront rapidement présentées 
ci-dessous, dans l’ordre de leur apparition dans l’ouvra-
ge, annoncées chacune par le nom de son auteur et 
son titre. Il est à noter que chacune d’elle précède sa 
propre bibliographie. Elles sont suivies d’une brève 
présentation des auteurs, puis d’une série d’index : 
index des noms propres, index des lieux et toponymes, 
index des titres d’ouvrages ou de textes cités, index des 
références coraniques mentionnées, enfin index des 
mots-clefs. Plusieurs contributions sont illustrées par 
des schémas, dont l’utilité se justifie pour les études 
contenant une dimension statistique.

Précisons, pour le lecteur un peu pressé, que 
les termes « images » et « portrayal » figurant dans 
le titre sont, bien évidemment, à entendre dans le 
sens de représentations mentales et de leur réalisa-
tion textuelle, en aucun cas ici dans leur signification 
iconographique.

Stephan Dähne, « Context equivalence: a hitherto 
insufficiently studied use of the Quran in political spee-
ches from the Early Period of Islam » :

Poursuivant les recherches engagées dans sa 
thèse, l’auteur s’intéresse à l’emploi des références 
coraniques dans les textes de ḫuṭab remontant aux 
premiers temps de l’Islam, en évacuant à juste titre la 
question insoluble de leur authenticité historique, en 
faveur de ce qu’ils véhiculent comme données cultu-
relles, qu’elles concernent l’éloquence, la rhétorique 
ou l’idéologie. Il montre ainsi que la citation coranique, 
ou l’allusion au texte sacré des musulmans, n’était pas 
seulement une donnée esthétique dans ces discours à 

caractère politique. Quoiqu’il soit plus tardif que les 
textes abordés, on regrettera l’absence, dans les réfé-
rences aux sources premières, de l’Iqtibās de Ṯa‘ālibī, 
qui aurait apporté un éclairage moins distant chrono-
logiquement sur la conception que les Anciens avaient 
de l’usage du matériau coranique dans divers textes. 
Par une approche qui s’apparente sans l’expliciter à 
la théorie de la réception, Stephan Dähne présente, 
dans un tableau conclusif, ce qu’il avait déjà annoncé 
p. 2, à savoir que, selon lui, ces discours étaient « taillés 
sur mesure pour un public dont on présumait qu’il 
connaissait le Coran, ou du moins certaines parties, 
par cœur ». Une hypothèse plausible mais qui, contex-
tuellement en tout cas, minimise l’impact sur l’orateur 
lui-même de sa maîtrise du Texte au nom duquel il 
délivre sa parole autorisée.

Ute Pietruschka, « Classical heritage and new 
literary forms: literary activities of Christians during 
the Umayyad Period » :

Prenant pour point de départ la traduction en 
arabe de l’héritage grec, l’auteur, après avoir souligné 
qu’elle n’entendait pas emprunter les sentiers battus 
sur ce sujet, montre comment, par des étapes suc-
cessives, les lettrés chrétiens, maniant le syriaque 
et l’arabe, élaborent progressivement des formes 
autonomes et nouvelles de textes, aboutissant in 
fine à l’émergence d’une littérature arabe chrétienne. 
Elle montre comment cette émergence est corollaire 
d’une différenciation entre la traduction des textes 
grecs présentant un caractère séculier et mondain et 
la composition d’ouvrages dominés par une démar-
che apologétique. L’auteur inscrit tout cela dans le 
cadre de la mutation qui transforme, dans le monde 
abbasside, la culture d’une culture arabe à une culture 
en langue arabe.

Sandra Toenies Keating, « Refuting the charge of 
taḥrīf : Abū Rā’iṭa (d. ca. 835) and his first risāla of the 
Holy Trinity » :

Sandra Toenies étudie les écrits apologétiques 
d’Abū Rā’iṭa. Cet auteur chrétien tente de répondre 
à un double défi : convaincre ses lecteurs musulmans 
que la doctrine chrétienne (particulièrement à 
propos de la Trinité et de l’Incarnation) est viable et, 
dans le même temps, dissuader ses coreligionnaires 
de se convertir à l’islam. L’exposé montre comment 
Abū Rā’iṭa met à profit à cet effet l’héritage grec, 
notamment la logique, au point que sa défense de 
l’intégrité des Écritures contre l’accusation de taḥrīf 
vaut moins par sa dimension apologétique que par 
ses propos sur l’opportunité de définir, pour les 
tenants de chacune des deux religions, un espace 
commun fondé sur la Raison.

Beatrice Gruendler, « Meeting the Patron: an 
akhbār type and its implications for muḥdath 
poetry »:

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Günther Sebastian (ed.): Ideas, Images, and Methods of Portrayal, Insights into Classical Arabic Literature and Islam., recensé par Katia Zakharia
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 23 – 2007	 13

À travers l’analyse de récits unis par leur théma-
tique, la contribution traite des « rites d’interaction » 
régissant la poésie de cour au début de l’époque 
abbasside, qu’il s’agisse de la relation entre poète et 
mécène ou de la relation entre les différents person-
nages gravitant autour d’un même mécène. L’étude 
étant élaborée à partir d’une série de aḫbār, la ques-
tion de savoir quels événements de la vie d’un poète 
étaient appelés à faire l’objet d’un récit est également 
abordée. C’est l’occasion pour l’auteur de rappeler 
que ces récits, émanant souvent d’un substrat oral, 
sont ensuite élaborés pour devenir des textes narra-
tifs répondant à des codes narratologiques précis. Il 
ne s’agit pas pour autant d’une étude générique mais 
d’une approche de la société de cour abbasside à ses 
débuts. Sont ainsi abordés les profils des membres 
de la cour, la réception des vers qui échappent au 
contrôle de leur compositeur, la jalousie des rivaux, 
mais également la propension des mécènes, quand 
ils étaient poètes eux-mêmes (Ibn al-Mu‘tazz no-
tamment), à imposer leur propre esthétique à leur 
entourage. Un ḫabar traduit est donné en annexe 
(il montre notamment comment le poète laudateur 
– ici, Abān al-Lāḥiqī – peut glisser du panégyrique – ici, 
celui d’al-Faḍl Ibn Yaḥyā – à la jactance).

Sebastian Günther, « Advice for teachers: the 
9th century Muslim Scholarsh Ibn Saḥnūn and al-Jāḥiẓ 
on pedagogy and didactics » :

Il s’agit de l’étude de deux textes entrant dans 
la typologie des ouvrages consacrés à ādāb al-ʿālim 
wa-l-mutaʿallim, dans laquelle l’examen de ces 
écrits « didactiques » apporte plusieurs éléments de 
réflexion intéressants. La contribution est construite 
en diptyque avec, pour Ibn Saḥnūn puis pour al-Ǧāḥiẓ, 
la présentation de l’auteur, du texte analysé et de 
quelques idées-force du texte, l’édition bilingue suivie 
de certains extraits choisis sur deux colonnes mettant 
en vis-à-vis le texte arabe et la traduction anglaise. 
On y voit bien le souci d’Ibn Saḥnūn et d’al-Ǧāḥiẓ 
de définir les principes devant régir la pédagogie, 
notamment l’enseignement aux jeunes enfants / 
garçons. Pour autant, en raison même de la brièveté 
de la conclusion, on est tenté de se demander si la 
forme adoptée pour cette contribution était tout à 
fait adéquate.

Monique Bernards, « Medieval Muslim Scho-
larship and social network analysis: a study of the 
Basra/Kufa Dichotomy in Arabic grammar » :

Il ne s’agit pas ici d’une énième reprise de la 
sempiternelle question des deux “écoles” de gram-
mairiens de Basra et Kufa. La démarche est originale 
et, de ce fait, éclaire ladite question d’une nouvelle 
manière. En effet, l’approche procède de la sociologie 
et de l’étude des réseaux, davantage que de celle des 
théories grammaticales, ce qui peut faire regretter 

que la première partie sacrifie à l’usage de présenter 
sommairement la grammaire arabe et les grammai-
riens de l’époque médiévale. L’étude s’inscrit dans 
le cadre du projet international NUP (Projet Ulama 
des Pays-Bas). Ici ou là, les statistiques présentées 
confirment ou précisent des données plus ou moins 
admises (comme l’existence de contacts entre les 
grammairiens des deux “écoles”) ; ailleurs, elles 
permettent de déterminer le sens de ces contacts, 
leur nombre, leur datation ainsi que les modalités 
d’échange à l’intérieur de chacun des deux groupes. 
L’étude met en évidence le fait que le seul point de 
différence marquée entre ces derniers réside dans 
la diffusion du Kitāb de Sībawayhi, exclusivement 
effectuée par des Basriens, ce qui conduit à s’inter-
roger sur le rôle joué par le Kitāb dans la division des 
deux groupes.

John A. Nawas, « The contribution of the mawālī 
to the Six Sunnite Canonical Ḥadīth collections » :

Comme la contribution précédente, cette étude 
s’inscrit dans le cadre du projet international NUP. Ici 
aussi, les intuitions ou impressions des chercheurs 
sont mises à l’épreuve des données statistiques que les 
sources permettent de dégager. La question posée est 
celle du rôle joué par les mawālī (les convertis à l’islam 
de souche non Arabe) dans l’élaboration et la diffusion 
des ouvrages canoniques rassemblant les logia du 
Prophète, dans le but d’évaluer le bien-fondé de l’idée 
admise selon laquelle le rôle des mawālī en la matière 
aurait été crucial et leur nombre supérieur à celui de 
leurs homologues d’origine arabe. L’étude montre que 
si, de manière ponctuelle, la proportion de savants 
ayant (ou n’ayant pas) telle origine est supérieure (ou 
inférieure) à celle des autres, cela ne se confirme pas 
dans la tendance générale qui montre, au contraire, 
une participation sensiblement égale des mawālī et 
des Arabes dans la naissance des sciences religieuses 
islamiques et, plus généralement, dans ce que nous 
pourrions désigner, au risque d’un anachronisme, par 
« vie intellectuelle » (1). On regrettera, ce qui rend la 
tâche délicate pour le lecteur peu familiarisé avec les 
statistiques, que les tableaux 3 et 5 ne proposent pas 
une distinction visuelle entre les données concernant 
les mawālī et celles concernant les Arabes. La lecture 
permet évidemment d’interpréter les schémas mais 
en minimise l’impact pour le lecteur moyen.

Aisha Geissinger, « Portrayal of the ḥajj as a 
context for Women’s Exegesis: textual evidence in al-
Bukhārī’s (d. 870) “al-Ṣaḥīh” » :

(1) �����������������������������������������������������������Cette contribution apporte, indirectement, des données pré-
cieuses pour l’étude de la querelle de la šu‘ūbiyya, en soulignant 
l’écart qui sépare la réalité sociale de la représentation qu’on a 
pu en avoir. Il convenait de le souligner, même si ce n’est pas ici 
le lieu de le détailler.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Günther Sebastian (ed.): Ideas, Images, and Methods of Portrayal, Insights into Classical Arabic Literature and Islam., recensé par Katia Zakharia
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 23 – 2007	 14

À travers principalement trois récits empruntés 
à Buḫārī, dont elle suit la trace dans d’autres ouvrages, 
l’auteur examine deux questions corollaires : la place 
des femmes comme autorités sociales et morales 
dans l’Islam naissant et la manière dont les sources 
postérieures en rendent compte, réécrivant l’évé-
nement selon leur propre conception du rôle que 
doivent tenir les femmes, l’estompant quand elles l’es-
timent plus prégnant qu’il ne sied. Les récits examinés 
portent sur le pèlerinage. Ils permettent d’entrevoir la 
reconnaissance d’une certaine expertise des femmes 
en matière d’organisation des rituels, d’interpréta-
tion des versets du Coran ou de préséance sociale. 
L’étude dégage dans le même temps la diversité des 
approches de la figure spécifique et partiellement 
controversée de ‘Ā’iša, de même que l’élaboration 
diversifiée des interprétations exégétiques.

Verena Klemm, « Image formation of an Isla-
mic Legend: Fāṭima, the Daughter of the Prophet 
Muḥammad » :

C’est une étude intéressante quoiqu’elle demeu-
re pour l’essentiel plus descriptive qu’analytique. Elle 
examine un corpus à la frontière délicate entre his-
toire et légende, biographie et hagiographie. L’auteur 
rassemble et présente les différents récits concernant 
la vie de la fille du Prophète Muḥammad, épouse de 
‘Alī et mère d’al-Ḥasan et d’al-Ḥusayn. L’étude aborde 
séparément la place de Fāṭima (à entendre sous ma 
plume comme une figure narrative) dans le sunnisme 
et dans le chiisme et souligne les différences, voire 
les divergences, qu’on trouve entre les traditions. On 
pourrait trouver excessif de lire dans les premières 
lignes que la contribution traite de Fāṭima dans les 
« Islamic literatures », ces « littératures » se limitant 
pour l’essentiel ici aux ouvrages en langue arabe. 
L’étude soulève une autre question, dont on ne peut 
lui tenir rigueur : l’accès à ces récits légendaires par 
le biais de sources écrites, souvent savantes, parfois 
même canoniques, escamote leur dimension popu-
laire, notamment leur circulation orale. Du point 
de vue de l’analyse des textes, on comprendra sans 
mal la présence, dans la bibliographie, des travaux 
de Wolfgang Iser, mais on regrettera l’absence de 
ceux de Paul Zumthor et de Michel de Certeau qui, 
tous deux, auraient pu apporter à ces questions un 
éclairage utile.

Steven C. Judd, « Narratives and character develo-
pement: al-Ṭabarī and al-Balādhurī on Late Umayyad 
history » :

L’étude porte sur la manière dont l’histoire de la 
dynastie umayyade a été écrite a posteriori, principa-
lement par Ṭabarī et Balāḏurī, utilisant l’un et l’autre 
des récits d’al-Madā’inī. La contribution compare 
donc deux utilisations, par deux auteurs différents, de 
ce que l’on peut présumer, avec lui, être une même 

materia prima, à laquelle nous n’avons pas d’accès 
direct. La formulation est parfois maladroite (p. 209, 
on lit « the compilers reproduced material from 
earlier sources without synthetizing it into a single 
narrative », qui peut laisser penser qu’il y aurait un 
modèle de référence de la narration historique) ou 
naïve (p. 224, « compilers… could create thematic 
narratives », ce que l’on croyait acquis de longue 
date). Cela va de pair avec la connotation négative 
du terme « compilateur », récurrent ici. La conclu-
sion laisse l’impression d’une forme de déception 
de l’auteur, constatant que l’analyse de ces sources 
n’a pas fait surgir de nouveauté expliquant le déclin 
des Umayyades.

Alexei A. Khismatulin, « “The Alchemy of Ha-
piness”: Al-Ghazālī’s Kīmyā and the origins of the 
Khwājagān-Naqshbandiyya principles » :

C’est une étude dont la plus grande partie est 
consacrée à l’examen de l’intertextualité à l’intérieur 
même de l’œuvre ġazālienne, avec une focalisation 
sur Kīmyā’ al-saʿāda rédigé en persan. Vu la date de 
parution de cette contribution, on peut supposer 
que c’est en raison d’un télescopage de calendrier 
que l’étude de Carol Hillenbrand, « A little-known 
mirror for Princes by al-Ghazâlî » (in Festschrift für 
Gerhardt Endress, Louvain, 2004), abordant égale-
ment la question de l’intertextualité, notamment à 
travers le Kīmyā’, n’est pas cité. L’examen de l’œuvre 
ġazālienne sert d’introduction circonstanciée, théma-
tique autant que chronologique, à la présentation des 
principes religieux et spirituels du courant Ḫwāǧāgānī 
de la Naqšbandiyya. L’auteur considère en effet que 
l’antériorité chronologique du Kimyā’, entre autres 
facteurs, permet d’établir qu’il constitue l’un des 
premiers ouvrages soufis en persan.

Frank Griffel, « Taqlīd of the philosophers: Al-
Ghazālī’s initial accusation in his Tahāfut » :

Partant d’une position prise par Ǧamāl al-Dīn 
al-Afġānī contre les philosophes de l’Islam classique, 
auxquels il reprochait d’avoir par trop idéalisé leur 
modèle antique, l’imitant dans leur propre raison-
nement, sans discernement, l’auteur remonte dans le 
temps jusqu’au célèbre ouvrage d’al-Ġazālī’, Tahāfut 
al-falāsifa, pour y trouver la source de ce reproche de 
taqlīd. Il éclaire le montage conceptuel par lequel le 
grand penseur médiéval parvient à affirmer comme 
inéluctable l’effondrement de la philosophie, que ce 
soit par l’utilisation attendue de la réfutation (radd) 
des arguments philosophiques, dans laquelle Ġazālī 
fut pionnier, ou, plus subtilement, par le déplacement 
de la métaphysique dans sa classification épistémo-
logique, de manière telle que la réfutation devient 
elle-même preuve de l’incohérence et de l’inconsis-
tance de la philosophie, laquelle échoue notamment 
parce qu’elle ne vient pas à bout du doute.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Günther Sebastian (ed.): Ideas, Images, and Methods of Portrayal, Insights into Classical Arabic Literature and Islam., recensé par Katia Zakharia
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 23 – 2007	 15

Camilla Adang, « The spread of Ẓāhirism in post-
caliphal al-Andalus: the evidence from the Biographi-
cal Dictionaries » :

La contribution est consacrée à l’examen de la 
diffusion, ou plutôt des diffuseurs, du ẓāhirisme en 
Andalousie. À partir des dictionnaires bio-bibliogra-
phiques, elle présente ces personnages, mettant en 
valeur (y compris graphiquement par l’utilisation 
des caractères gras) les liens qu’ils avaient les uns 
avec les autres, cela dans le but de suivre le chemine-
ment de la pensée ẓāhirite à partir d’Ibn Ḥazm et de 
déterminer aussi précisément que possible son rôle 
dans ce domaine. Après la présentation consécutive 
des personnages ayant adopté la doctrine, l’auteur 
souligne en conclusion quelques points que cette 
collecte permet de mettre en évidence : par exemple, 
l’absence d’une implantation géographique particu-
lière de la doctrine ; ou le changement de doctrine 
chez certains personnages, à l’occasion d’un séjour en 
Orient. On voit surtout se dessiner les liens de maître 
à disciple et, de ce fait, les « chaînes de transmission » 
du ẓāhirisme. L’étude de ces biographies vise à com-
penser en partie l’absence d’une littérature spécifique 
et abondante de ce courant. 

Andrew J. Lane, « Working within structure: 
al-Zamakhsharī (d. 1144): a late Mu‘tazilite Quran 
Commentator at work » :

Partant de remarques personnelles d’al-
Zamaḫšarī, relatant la composition de son commen-
taire du Coran, al-Kaššāf, Andrew J. Lane poursuit 
deux pistes enchevêtrées : décrire la structure de ce 
commentaire et déterminer pour quelle part il reflète 
les convictions mu‘tazilites de son auteur. Il relève 
ainsi que l’ouvrage présente plusieurs traits formels 
traditionnels et usuels, communs aux grandes exégè-
ses (comme l’explication d’un verset coranique par un 
autre, ou la linéarité du commentaire, suivant l’ordre 
des versets du Coran…). La présence d’un matériau et 
d’une argumentation muʿtazilite spécifique paraît à 
l’auteur si insignifiante au terme de l’examen du com-
mentaire, qu’il propose de désigner le Kaššāf, non pas 
comme un commentaire muʿtazilite, mais comme 
un commentaire composé par un auteur mu‘tazilite. 
La spécificité du Kaššāf est dès lors rapportée au fait 
que l’auteur y utilise, pour expliciter le texte sacré, des 
données relevant de ses domaines de prédilection, 
notamment la grammaire ou la poésie.

Heather Keaney, « The first Islamic revolt in 
Mamlūk collective memory: Ibn Bakr’s (d. 1340) por-
trayal of the Third Caliph ‘Uthmān » :

Comment un événement vécu de manière trau-
matique par l’Islam naissant est-il relu sept siècles plus 
tard ? C’est la question à laquelle tente de répondre 
cette contribution. On saura gré à Heather Keaney 
d’avoir entrepris, pour commencer, de rappeler que 

les auteurs anciens pouvaient « present their own 
opinion of events through how they selected, ar-
ranged, and edited the earlier accounts » (p. 376) et 
d’en avoir tenu compte tout au long de son analyse, 
de manière fructueuse. L’étude porte sur la compa-
raison de trois versions de la biographie du troisième 
calife, celle, particulièrement longue de l’Andalou 
Ibn Bakr et celles de Ḏahabī et d’Ibn Kaṯīr. L’auteur 
montre comment l’image que donne de ‘Uṯmān 
chacune de ces versions reflète la prise de position 
à son sujet ou au sujet d’une donnée qu’il permet 
de mettre en évidence (par exemple, pour Ḏahabī, 
l’effet désastreux d’un pouvoir faible dont ‘Uṯmān 
est présenté comme l’illustration). L’auteur esquisse 
également, en conclusion, l’idée que l’importance de 
ces narrations dans les sources mameloukes laisse à 
penser qu’à l’époque l’événement soulevait encore 
des débats, d’une part, parce qu’on n’avait pas fini 
d’en saisir les mécanismes, d’autre part, parce qu’il 
resurgissait, alimenté par l’opposition entre popula-
tions chiites et sunnites.

Adrian Gully, « The sword and the pen in the Pre-
Modern Arabic Heritage: a literary representation of 
an important historical relationship » :

L’étude porte sur trois textes de prose tardifs, 
traitant du “doublet” plume versus épée et respec-
tivement composés par Ibn Nubāta, Ibn al-Wardī et 
al-Ṣafadī, les deux derniers ayant fait l’objet d’une étu-
de précédente par Van Gelder. Procédant à la manière 
des écrits relevant de la munāẓara, personnifiant la 
plume et l’épée pour illustrer leurs qualités et/ou leurs 
défauts, ces textes sont d’abord des textes littéraires 
qui témoignent des compétences rhétoriques ou lexi-
cales de leurs auteurs. Ce talent s’exprime notamment 
dans un usage spécifique de la citation coranique que 
l’auteur présente. L’étude montre aussi que ces textes 
sont sous-tendus par d’autres données que celles de 
l’esthétique. Ainsi, on peut y déceler des traces de 
l’opposition socio-historique entre les secrétaires et 
les militaires. Le lecteur pourrait être perturbé par 
l’emploi, p. 410, de l’expression actuelle al-muṯaqqaf 
wa-l-sulṭa pour « l’intellectuel et le pouvoir », dans un 
contexte qui peut laisser croire, en raison même de la 
polysémie de muṯaqqaf, qu’elle aurait eu de longue 
date sa signification actuelle, à tout le moins depuis 
Qalqašandī, ce qui demeure à démontrer.

On l’aura compris, les contributions sont riches 
et variées. Plus ou moins abouties ou novatrices, 
elles sont toutes intéressantes et certaines méritent 
indubitablement plus d’une lecture. L’ensemble vaut 
d’ailleurs d’être lu.

Katia Zakharia 
Université Lyon 2

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Günther Sebastian (ed.): Ideas, Images, and Methods of Portrayal, Insights into Classical Arabic Literature and Islam., recensé par Katia Zakharia
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



