
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 23 – 2007	 40

Wakelnig Elvira, Feder, Tafel, Mensch. Al-ʿĀmirī’s Kitāb al-Fuṣūl fī l-Maʿālim al-ilāhiya und die arabische Proklos-Rezeption im 10. Jh. [Daniel De Smet]

Wakelnig Elvira, 
Feder, Tafel, Mensch.  
Al-ʿĀmirī’s Kitāb al-Fuṣūl fī l-Maʿālim al-ilāhiya 
und die arabische Proklos-Rezeption im 10. Jh.

Leiden-Boston, Brill (Islamic Philosophy, 
Theology and Science. Texts and Studies 67), 
2006, 441 p.  
ISBN: 978-9004152557

Elvira Wakelnig (E. W.), dans cette version re-
maniée de sa thèse soutenue en 2005 à l’université 
d’Erlangen, présente la première étude approfondie 
d’un ouvrage capital pour la transmission et la ré-
ception du néoplatonisme dans la philosophie arabo-
musulmane. Il s’agit du Kitāb al-Fuṣūl fī l-Maʿālim 
al-ilāhiya d’Abū al-Ḥasan al-ʿĀmirī (m. 992), dont le 
maître Abū Zayd al-Balḫī fut un disciple immédiat 
du « premier philosophe arabe » al-Kindī. En effet, 
une large part du Kitāb al-Fuṣūl consiste en une 
paraphrase, parfois très libre, parfois plus littérale, 
des Éléments de Théologie de Proclus (m. 485). E. W 
croit d’ailleurs reconnaître (p. 391) dans l’expression 
al-maʿālim al-ilāhiya la traduction arabe du titre grec 
des Éléments de Théologie : Stoicheiôsis Theologikè. 
Cette suggestion mérite d’être prise en considération, 
bien qu’elle demeure hypothétique en l’absence de 
toute autre attestation d’une telle traduction. En 
revanche, E. W. propose d’interpréter al-fuṣūl fī dans 
le sens de « commentaires sur », ce qui me semble 
hautement improbable, d’autant plus que l’ouvrage 
d’al-ʿĀmirī ne se présente pas comme un commen-
taire des Éléments de Théologie, mais plutôt comme 
une œuvre personnelle de l’auteur. Sans doute le 
titre fait-il simplement référence aux vingt chapitres 
(fuṣūl) dans lesquels le texte est divisé.

Après un état de la question concernant la re-
cherche sur ʿĀmirī et l’analyse critique des maigres 
données biographiques contenues dans les sources 
arabes (chap. 1), E. W. situe al-ʿĀmirī dans le contexte 
intellectuel des disciples iraniens d’al-Kindī et donne 
un aperçu de la transmission arabe de Proclus, en 
présentant les différents écrits qui constituent les 
Procliana Arabica : 1) les 20 propositions des Éléments 
de Théologie (ET) contenus dans le ms Carullah 1279 
(désignés sous le nom quelque peu équivoque de 
Proclus Arabus, suivant le titre de l’édition qu’en a 
faite Gerhard Endress [Proclus Arabus. Zwanzig Abs-
chnitte aus der Institution Theologica in arabischer 
Übersetzung, Beyrouth, 1973] ; 2) le Kitāb al-Īḍāḥ fī 
l-ḫayr al-maḥḍ (désigné sous son titre latin de Liber 
de Causis (LdC) ; 3) le « nouveau » Liber de Causis ou 
LdC II, contenu dans le ms. Ahmed III 3287 et 4) un 
écrit pseudo-aristotélicien intitulé Kitāb al-Ḥaraka 
(chap. 2).

Suit alors l’édition du texte arabe avec une 
traduction en allemand. Le Kitāb al-Fuṣūl, qui n’est 
connu que par un seul ms. d’Istanbul (Esad Efendi 
1933), avait déjà été édité par Saḥbān Ḫalīfāt dans ses 
Rasā’il Abī l-Ḥasan al-ʿĀmirī (Amman, 1988, p. 363-
379). Cette édition étant d’accès difficile, elle n’est que 
rarement utilisée par la recherche occidentale ; en 
outre, E. W. l’a comparée au manuscrit et en a éliminé 
quelques « corrections » malencontreuses introduites 
par Ḫalīfāt. Sa traduction allemande, la première en 
une langue occidentale, est à la fois élégante et fidèle 
au texte arabe.

La seconde partie de l’ouvrage (p. 127-388) 
contient un commentaire très élaboré des 20 chapi-
tres (fuṣūl) que comporte le Kitāb al-Fuṣūl. Au dire de 
l’auteur (p. 127), ce commentaire poursuit un double 
objectif : 1) éclaircir les propos d’al-ʿĀmirī en relation 
avec ses sources grecques et le milieu musulman qui 
fut le sien ; 2) analyser les rapports entre les para-
phrases des ET que contient le Kitāb al-Fuṣūl et les 
autres Procliana Arabica. Chapitre après chapitre, le 
commentaire suit une structure identique et aborde 
les points suivants : identification des propositions 
des ET qui sont à la base du chapitre, ainsi que des 
passages parallèles dans les autres Procliana Arabica ; 
résumé du contenu du chapitre ; commentaire des 
thèmes qui y sont abordés ; mise en regard, en des 
colonnes juxtaposées, du texte grec des ET, du pas-
sage arabe du Kitāb al-Fuṣūl correspondant et des 
passages parallèles relevés dans les autres Procliana 
Arabica. Chaque citation est accompagnée d’une 
traduction allemande. Toutefois, pour les extraits du 
Kitāb al-Fuṣūl, E. W. a opté pour une traduction plus 
littérale que celle qu’elle avait auparavant présentée 
dans sa traduction intégrale. Si une traduction très 
littérale a le mérite de mieux faire ressortir la parenté 
entre les textes, pour le non-arabisant cette double 
traduction, qui couvre une grande partie du Kitāb 
al-Fuṣūl, peut prêter à confusion.

Malgré la rigidité de cette structure et son carac-
tère « scolaire » qui alourdissent la lecture de l’ouvrage, 
la méthode suivie mène à des résultats remarquables 
qu’E. W. résume à la fin du livre (p. 391-401).

Ainsi, il ressort des analyses textuelles que les 
paraphrases de l’ET contenues dans le Kitāb al-Fuṣūl 
s’avèrent proches du LdC : les deux ouvrages présen-
tent les propositions à peu près dans le même ordre 
et en maints endroits on relève des correspondances 
littérales. Toutefois, le LdC ne peut avoir été l’unique 
source du Kitāb al-Fuṣūl, puisqu’on y trouve des cor-
respondances avec le LdC II, le Kitāb al-Ḥaraka et des 
passages contenus dans le chapitre 20 du Kitāb fī ʿ ilm 
mā baʿda al-ṭabīʿa de ʿAbd al-Laṭīf al-Baġdādī (m. 
1231) (le soi-disant Épitomé du Liber de Causis), qui 
n’ont pas d’équivalent dans le LdC. Par ailleurs, le Kitāb 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Wakelnig Elvira: Feder, Tafel, Mensch. Al-ʿĀmiri’s Kitāb al-Fuṣūl fī l-Maʿālim al-ilāhiya und die arabische Proklos-Rezeption im 10. Jh., recensé par Daniel
De Smet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 23 – 2007	 41

al-Fuṣūl contient des paraphrases se rattachant à quel-
ques propositions de l’ET qui ne figurent dans aucun 
autre texte des Procliana Arabica. Deux possibilités 
peuvent dès lors être envisagées : al-ʿĀmirī a complété 
le matériel du LdC à l’aide d’autres sources proclu-
siennes (dont certaines ne nous sont pas parvenues) ; 
al-ʿĀmirī et le LdC dépendent d’une même source, 
plus étendue que le LdC actuel. Face à l’improbabilité 
de la première hypothèse, E.W. opte pour la seconde : 
le Kitāb al-Fuṣūl, le LdC, le LdC II, le Kitab al-Ḥaraka et 
l’Epitomé de ʿAbd al-Laṭīf dépendraient tous d’une 
paraphrase initiale des ET, effectuée dans le « cercle » 
d’al-Kindī. Mis à part le Proclus Arabus édité par Endress, 
qui visiblement appartient à une autre tradition, tous 
les Procliana Arabica remonteraient à cette même 
paraphrase initiale, qu’E. W. propose d’appeler le Ur-
LdC. Ils témoignent alors de phases différentes dans la 
transmission et l’adaptation de l’ET par la philosophie 
arabo-musulmane. À la lumière des analyses produites 
par E. W., qu’il faudra poursuivre en comparant par 
exemple le LdC au LdC II, cette hypothèse semble en 
effet la plus apte à rendre compte à la fois de la diversité 
et de l’indéniable parenté entre les différents textes 
qui constituent le dossier des Procliana Arabica, du 
moins dans l’état actuel des connaissances encore très 
imparfaites en ce domaine.

La complexité de la question est considérable-
ment accrue par le fait qu’al-ʿĀmirī prend une grande 
liberté envers ses sources. Son Kitāb al-Fuṣūl offre une 
parfaite illustration des infléchissements doctrinaux 
que les paragraphes arabes de Proclus (et de Plotin) 
ont subis par rapport à leur modèle grec. Comparé 
aux autres Procliana Arabica, l’ouvrage d’al-ʿĀmirī 
représente un stade plus avancé dans l’islamisation 
du néoplatonisme. Ainsi, outre le fait de remplacer 
la complexe hiérarchie cosmique de Proclus par 
le schéma plus simple de Plotin – il s’agit là d’une 
caractéristique de toutes les Procliana Arabica – al-
ʿĀmirī identifie les entités qui constituent le monde 
intelligible à des notions coraniques : l’Intellect au 
Calame (qalam), l’Âme Universelle à la tablette 
(lawḥ), etc. D’où les deux premiers mots du titre 
original qu’E. W. a choisis pour son étude : Feder, Tafel. 
Contrairement au LdC, qui fait émaner l’univers à 
partir de l’Intellect, al-ʿĀmirī présente Dieu comme 
le créateur unique, dont l’action créatrice se déploie 
d’une façon différente à chaque niveau ontologique : 
Il crée l’Intellect par ibdāʿ, l’Âme Universelle par ḫalq, 
les corps célestes par tasḥīr et les êtres terrestres par 
tawlīd. Al-ʿĀmirī allie ainsi le schéma émanatiste 
néoplatonicien au créationnisme coranique. Autre 
aspect de cette synthèse entre émanatisme et créa-
tionnisme : chaque degré de la hiérarchie reçoit par 
émanation son essence des degrés supérieurs, alors 
que son existence dépend de l’acte créateur exercé 

uniquement par Dieu. E. W. voit en cette thèse une 
préfiguration de la distinction avicennienne entre 
essence et existence. Cette suggestion mériterait une 
analyse approfondie.

Si l’ET s’intéresse presque exclusivement au 
monde intelligible, l’homme occupe une place cen-
trale dans le Kitāb al-Fuṣūl (d’où le troisième mot du 
titre : Mensch). Les spéculations proclusiennes sur 
l’Intellect et l’Âme Universels sont poursuivies par 
al-ʿĀmirī au niveau de l’intellect et de l’âme humains, 
de sorte qu’il n’est pas toujours très clair si le texte 
traite de l’un ou de l’autre (ce qui est à vrai dire un 
problème récurrent dans l’interprétation des textes 
néoplatoniciens arabes). Al-ʿĀmirī accorde beaucoup 
d’importance au salut de l’âme humaine, qui peut 
se libérer de ses attaches corporelles par la connais-
sance de son Créateur. Avec raison, E. W. situe cette 
conception du rôle salvifique de la philosophie dans 
le contexte de l’éthique d’al-Kindī.

Le milieu intellectuel dans lequel vivait al-ʿĀmirī 
était celui des disciples iraniens d’al-Kindī. Dans ses 
commentaires, E. W. relève des similitudes entre 
le Kitāb al-Fuṣūl, les écrits d’al-Kindī et ceux de ses 
autres disciples néoplatoniciens, en particulier Isaac 
Israeli. Elle fait plusieurs fois référence aux Rasā’il 
Iḫwān al-Ṣafā’, tout en admettant que la parenté 
est ici beaucoup moins explicite que dans le cas d’al-
Kindī et d’Isaac Israeli. Or, il est regrettable qu’E. W. 
ignore la littérature ismaélienne contemporaine 
d’al-ʿĀmirī, en particulier les ouvrages émanant de 
l’« École persane » (Abū Yaʿqūb al-Sijistānī, Abū 
Ḥātim al-Rāzī). Ces auteurs ismaéliens, tous iraniens, 
partagent le même milieu intellectuel et ont fré-
quenté les mêmes cercles qu’al-ʿĀmirī (dont celui 
d’Abū Zayd al-Balḫī) ; en outre, ils font preuve du 
même souci d’islamiser le néoplatonisme. Hormis 
quelques rares mentions de la doctrine ismaélienne, 
fondées sur des sources secondaires, l’apport ismaé-
lien manque complètement dans les analyses d’E. W. 
Certes, le néoplatonisme ismaélien demeure encore 
très imparfaitement connu et un travail considérable 
d’édition et d’analyse de textes reste à effectuer en ce 
domaine. Grâce à l’ouvrage d’E. W., la voie à l’étude 
des rapports étroits entre al-ʿĀmirī et le néoplato-
nisme ismaélien est désormais ouverte.

Nous devons à E. W. un ouvrage qui fera date 
dans la recherche sur le néoplatonisme arabe. Il 
présente la rare qualité d’allier une solide méthode 
philologique à une pénétrante analyse philosophique, 
qui laisse transparaître une connaissance profonde 
de la tradition grecque arabe.

Daniel De Smet 
Université Catholique de Louvain

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Wakelnig Elvira: Feder, Tafel, Mensch. Al-ʿĀmiri’s Kitāb al-Fuṣūl fī l-Maʿālim al-ilāhiya und die arabische Proklos-Rezeption im 10. Jh., recensé par Daniel
De Smet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



