
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 23 – 2007	 37

Shihadeh Ayman, The Teleological Ethics of Fakhr al-Dīn  al-Rāzī. [Pierre Lory]

Shihadeh Ayman,  
The Teleological Ethics of Fakhr al-Dīn  al-Rāzī.

Leiden-Boston, Brill, 2006, 280 p. 
ISBN : 978-9004149915

Sous ce titre de type monographique, Ayman Shi-
hadeh invite son lecteur à un parcours dans l’ensemble 
de la pensée éthique de la théologie musulmane mé-
diévale. Partant d’un classement chronologique aussi 
serré que possible de l’œuvre immense et polymorphe 
de Rāzī, il retrace les étapes de son évolution. Depuis 
une première phase « théologique » (K. fī uṣūl al-dīn), 
alignée sur les principales thèse de l’ash‘arisme, Rāzī 
passe par une étape plus nettement philosophique (al-
Mabāḥiṯ al-mašriqiyya, al-Mulaḫḫas fī al-ḥikma wa-al-
mantiq) pour aboutir à une théorie plus personnelle 
(le grand Tafsīr, al-Maṭālib al-ʿāliya min al-ʿilm al-ilāhī). 
Cet exposé s’articule en plusieurs points : 

La théorie de l’action d’abord. Il s’agit des mo-
dalités de la production des actions. Où et quand 
se situe la capacité de décider et d’accomplir, cette 
qudra si importante aux yeux des mu‘tazilites – par 
rapport à la décision et à la puissance divine de pro-
duire l’action (humaine) ? Après s’être aligné sur des 
positions ash‘arites communes, Rāzī s’orientera vers 
une théorie de la conjonction entre capacité humaine 
et motivation préférencielle (le muraǧǧiḥ). Bien sûr, 
cela s’insère dans une vision clairement prédestinatio-
niste de la destinée humaine, car c’est Dieu qui crée 
le tarǧīḥ. Rāzī rejette l’idée ash‘arite du kasb, concept 
vide de sens de son point de vue.

Quant à la qualification morale des actes, Rāzī 
s’oppose à l’idée mu‘tazilite que la raison peut, sans 
l’assistance de la Révélation, distinguer pour partie en-
tre actes bons et mauvais. Pour les mu‘tazilites, il existe 
des actes intrinsèquement bons ou mauvais, et Dieu 
Lui-même agit selon cette distinction, ce que rejettent 
les ash‘arites. Pour ces derniers, les hommes agissent 
par pure recherche de leur plaisir personnel et ne sont 
pas capables d’établir une distinction entre le bien et le 
mal. Seul Dieu peut les en informer. En dernière analyse, 
est bien ce que Dieu ordonne, est mal ce qu’Il interdit. 
C’est la position adoptée par Rāzī au début de son 
œuvre. Plus tard, il la perfectionne, suivant l’idée qu’il 
faut bien que la raison humaine puisse se représenter le 
bien pour y assentir ensuite en obéissant à la Révélation. 
Mais la Révélation est indispensable, car contrairement 
à l’affirmation mu‘tazilite, la qualification bonne ou 
mauvaise des actes n’est nullement une évidence. Une 
fois acquise la foi dans la Révélation, le croyant s’engage 
dans un cheminement vers la perfection (kamāl) qui 
lui procure un plaisir supérieur. C’est l’esprit, âme 
rationnelle – dont le corps est un simple outil – qui 
se perfectionne au cours de la vie. Les esprits humains, 

soumis aux déterminations des âmes célestes (plané-
taires), sont d’espèces très diverses, tous ne sont pas 
destinés à rejoindre la proximité divine. Au sommet 
de la hiérarchie spirituelle se trouvent les maîtres de 
l’exercice spirituel (le soufisme). La félicité suprême 
réside en effet dans la connaissance de Dieu. Toute-
fois, l’obtention des plus hauts degrés de science et de 
perfection – cas des prophètes et des grands saints 
(awliyā’) – ne dépend pas d’une nature spécifique, 
mais d’une élection divine leur ayant conféré cette per-
fection de insān kāmil. Dans al-Maṭālib al-‘āliya, Rāzī 
postule l’existence d’un de ces être parfaits entre tous 
à chaque génération (cycle, dawr), celui que les soufis 
nomment le « Pôle ». La destinée de l’homme se trouve 
finalisée par une eschatologie de type mystique : c’est 
bien la jonction avec les haqā’iq divine qui constitue 
la fin ultime du croyant.

La dernière partie de l’ouvrage, et la plus nova-
trice, est consacrée à l’édition du texte arabe et au 
commentaire de la Risāla ḍamm al-laḏḏāt. Ce texte as-
sez bref (53 p.) était resté inédit et inconnu à ce jour. Son 
intérêt réside toutefois dans sa date tardive : composé 
en 1208, il est sans doute le dernier texte rédigé par 
Rāzī. Le grand théologien y décrit les plaisirs sensibles 
ou « imaginaires » (l’amour du pouvoir, du prestige 
social) comme le fait des âmes viles, comme des satis-
factions éphémères, liées à beaucoup de souffrances, 
pour ainsi dire irréelles. Quant au plaisir intellectuel, 
quoique d’un genre plus élevé, il est bien limité du fait 
de l’incapacité des hommes à arriver à une certitude. Si 
la raison permet de se préserver de bien des erreurs, elle 
mène la plupart du temps à se contenter d’opinions, de 
conjectures. Cet ultime constat d’ignorance ne résulte 
pas d’un scepticisme au sens philosophique. S’il a pu 
inspirer certains points de vue d’Ibn Taymiyya contre 
les philosophes et les théologiens, il est à comprendre 
à mon sens avec cette touche de soufisme si prégnante 
dans la pensée de Rāzī : la sagesse commençant là où 
la perplexité (ḥayra) de la raison libère l’individu de 
l’hypnotisme des associations spéculatives.

Un des mérites de l’ouvrage très précis et docu-
menté de A. Shihadeh est de montrer l’interpéné-
tration entre des disciplines trop souvent dissociées : 
kalām, falsafa, soufisme (voire chiisme) se rejoignent 
dans l’œuvre de Rāzī, se complètent ou s’affrontent 
– à l’instar du discours ghazālien, amplement cité et 
commenté au cours de ces pages. Ils ne constituent 
en aucun cas des « couloirs » séparés, dotés d’une 
méthodologie complètement indépendante. Ce 
bel ouvrage est à chaque page une invitation à la 
réflexion sur la pertinence actuelle de la pensée 
éthique en Islam classique.

Pierre Lory 
Ephe - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) Shihadeh Ayman: The Teleological Ethics of Fakhr al-Dīn al-Rāzī., recensé par Pierre Lory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



