| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

SHIHADEH Ayman,
The Teleological Ethics of Fakhr al-Din al-Razi.

Leiden-Boston, Brill, 2006, 280 p.
ISBN: 978-9004149915

Sous ce titre de type monographique, Ayman Shi-
hadeh invite son lecteura un parcoursdansl'ensemble
de la pensée éthique de la théologie musulmane mé-
diévale. Partant d'un classement chronologique aussi
serré que possible de l'ceuvre immense et polymorphe
de Razj, il retrace les étapes de son évolution. Depuis
une premiere phase « théologique » (K. fi usil al-din),
alignée sur les principales thése de I'ash‘arisme, Razi
passe par une étape plus nettement philosophique (al-
Mabahit al-masrigiyya, al-Mulahhas fi al-hikma wa-al-
mantiq) pour aboutir a une théorie plus personnelle
(legrand Tafsir, al-Matalib al-“aliya min al-‘ilm al-ilahi).
Cet exposé s'articule en plusieurs points:

La théorie de I'action d'abord. Il s'agit des mo-
dalités de la production des actions. Ou et quand
se situe la capacité de décider et d'accomplir, cette
qudra si importante aux yeux des mu'‘tazilites — par
rapport a la décision et a la puissance divine de pro-
duire l'action (humaine) ? Aprés sétre aligné sur des
positions ash‘arites communes, Razi s'orientera vers
une théorie de la conjonction entre capacité humaine
et motivation préférencielle (le muraggih). Bien sur,
celas'insére dans une vision clairement prédestinatio-
niste de la destinée humaine, car c'est Dieu qui crée
le targih. Razi rejette |'idée ash'arite du kasb, concept
vide de sens de son point de vue.

Quant a la qualification morale des actes, Razi
s'oppose a l'idée mu'tazilite que la raison peut, sans
I'assistance de la Révélation, distinguer pour partie en-
treactes bons et mauvais. Pour les mu'‘tazilites, il existe
des actes intrinsequement bons ou mauvais, et Dieu
Lui-mémeagit selon cette distinction, ce que rejettent
les ash‘arites. Pour ces derniers, les hommes agissent
par pure recherche de leur plaisir personnel et ne sont
pas capables détablir une distinction entre le bien et le
mal.Seul Dieu peut lesen informer.En derniere analyse,
est bien ce que Dieu ordonne, est mal ce qu'll interdit.
C'est la position adoptée par Razi au début de son
ceuvre. Plus tard, il la perfectionne, suivant I'idée qu'il
faut bien que laraison humaine puisse se représenter le
bien pouryassentir ensuite en obéissantala Révélation.
Mais laRévélation estindispensable, car contrairement
a l'affirmation mu'tazilite, la qualification bonne ou
mauvaise desactes n'est nullement une évidence. Une
foisacquise lafoidanslaRévélation, le croyant sengage
dans un cheminement vers la perfection (kamal) qui
lui procure un plaisir supérieur. C'est l'esprit, ame
rationnelle — dont le corps est un simple outil — qui

se perfectionne au cours de la vie. Les esprits humains,
|

soumis aux déterminations des ames célestes (plané-
taires), sont d'espeéces tres diverses, tous ne sont pas
destinés a rejoindre la proximité divine. Au sommet
de la hiérarchie spirituelle se trouvent les maitres de
I'exercice spirituel (le soufisme). La félicité supréme
réside en effet dans la connaissance de Dieu. Toute-
fois, lobtention des plus hauts degrés de science et de
perfection — cas des prophétes et des grands saints
(awliya’) - ne dépend pas d’'une nature spécifique,
mais d’une élection divine leur ayant conféré cette per-
fection de insan kamil. Dans al-Matalib al-Gliya, Razi
postule I'existence d'un de ces étre parfaits entre tous
a chaque génération (cycle, dawr), celui que les soufis
nommentle « Pole ».La destinée de'hommese trouve
finalisée par une eschatologie de type mystique: c'est
bien la jonction avec les haqa'iq divine qui constitue
la fin ultime du croyant.

La derniere partie de l'ouvrage, et la plus nova-
trice, est consacrée a l'édition du texte arabe et au
commentaire de la Risala damm al-laddat. Ce texte as-
sezbref(53 p.) étaitrestéinéditetinconnuacejour.Son
intérét réside toutefois dans sa date tardive: composé
en 1208, il est sans doute le dernier texte rédigé par
Razl. Le grand théologien y décrit les plaisirs sensibles
ou «imaginaires» (I'amour du pouvoir, du prestige
social) comme le fait des ames viles, comme des satis-
factions éphémeres, liées a beaucoup de souffrances,
pour ainsi dire irréelles. Quant au plaisir intellectuel,
quoique d’un genre plus élevé, il est bien limité du fait
del'incapacité deshommesaarrivera une certitude. Si
laraison permetde se préserver de bien deserreurs, elle
mene la plupart du temps a se contenter dopinions, de
conjectures. Cet ultime constat d'ignorance nerésulte
pas d'un scepticisme au sens philosophique. S'il a pu
inspirer certains points de vue d’Ilbn Taymiyya contre
les philosophes et les théologiens, il est a comprendre
amon sensavec cette touche de soufismesi prégnante
dans la pensée de Razi: la sagesse commencant la ou
la perplexité (hayra) de la raison libére I'individu de
I'hypnotisme des associations spéculatives.

Un des mérites de l'ouvrage trés précis et docu-
menté de A. Shihadeh est de montrer l'interpéné-
tration entre des disciplines trop souvent dissociées:
kalam, falsafa, soufisme (voire chiisme) se rejoignent
dans l'ceuvre de Razi, se complétent ou s'affrontent

—al'instar du discours ghazalien, amplement cité et
commenté au cours de ces pages. lls ne constituent
en aucun cas des «couloirs» séparés, dotés d'une
méthodologie complétement indépendante. Ce
bel ouvrage est a chaque page une invitation a la
réflexion sur la pertinence actuelle de la pensée
éthique en Islam classique.

Pierre Lory
Ephe - Paris
|

BCAI 23 - 2007 37
BCAI 23 (2007) Shihadeh Ayman: The Teleological Ethics of Fakhr al-Din al-Razl., recensé par Pierre Lory

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



