
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 23 – 2007	 30

McGinnis Jon (ed.), Interpreting Avicenna: Science and Philosophy in Medieval Islam. Proceedings of the Second Conference of the Avicenna Study Group. [Meryem Sebti]

McGinnis Jon (ed.),  
Interpreting Avicenna: Science and Philosophy 
in Medieval Islam. Proceedings of the Second 
Conference of the Avicenna Study Group.

Leiden-Boston, Brill, 2004, 262 p. 
ISBN : 978-9004139602

Cet ouvrage est le second volume édité par le 
groupe d’étude sur Avicenne (Avicenne study group) 
qui s’est formé à l’université de Yale en mars 2001 (1). 
Il s’agit des actes du second symposium de ce groupe, 
qui a été organisé lors du premier congrès interna-
tional sur les études consacrées au Moyen-Orient 
(université de Mainz, 12-13 septembre 2002). Les 
12 articles qui composent ce volume sont réunis 
autour de quatre thématiques distinctes : la mé-
thodologie, la philosophie naturelle et les sciences 
exactes, la théologie et la métaphysique, l’héritage 
d’Avicenne.

Dans la section consacrée à la méthodologie, 
on peut lire un article de David Reisman intitulé 
« The Pseudo-Avicennan corpus, I: methodologi-
cal considerations » (p. 3-21). Reisman rappelle la 
nécessité d’entreprendre un examen du corpus 
pseudo-avicennien. L’ampleur et la variété du corpus 
d’Avicenne (épîtres, traités de science naturelle et 
de médecine, encyclopédies philosophiques, récits 
narratifs, commentaires coraniques, commentaires 
philosophiques, correspondances, notes de cours) 
ainsi que l’autorité de la figure du philosophe dans 
l’histoire de la pensée post-avicennienne ont en effet 
favorisé la constitution d’un corpus pseudépigraphe. 
Que ce soit pour justifier la concordance du mode 
de pensée rationnel avec celui de la voie mystique, 
ou pour valider la quête alchimique, le nom d’Avi-
cenne a largement été utilisé dans la sphère culturelle 
arabo-musulmane (on peut rappeler que l’autorité 
d’Avicenne, dans le monde latin, a aussi permis de 
véhiculer en son nom de nombreux pseudépigraphes, 
mais il s’agit là d’un autre versant du problème). 
Reisman insiste donc avec raison sur la nécessité 
de forger les outils conceptuels qui permettront de 
séparer le bon grain de l’ivraie. Il convient dans un 
premier temps, dit l’auteur, de distinguer avec pré-
cision la signification de termes tels que « plagiat », 
« pseudonyme », « pseudépigraphes », « faux » (for-
gery) , « falsification ». La spécificité de la littérature 
philosophique de l’Islam médiéval conduit Reisman 
à ne retenir comme pertinents pour entreprendre 
l’examen du corpus pseudo-avicennien que les trois 
derniers termes. Il souligne cependant la nécessité qui 
incombe au chercheur de devoir fonder ces diverses 
assignations dans un contexte intellectuel, historique 
et philologique. Même lorsqu’un texte est clairement 

déterminé comme pseudo-avicennien, il ne s’agit pas 
de l’écarter simplement, mais d’essayer de déterminer 
les circonstances qui ont entouré son élaboration et 
l’intention de son (ou de ses) auteur : l’étude d’Avi-
cenne comprend également celle de la réception de 
sa pensée par les auteurs plus tardifs. Cette approche 
historique de la pensée d’Avicenne préside aux tra-
vaux du groupe d’étude Avicenne, qui ont permis de 
faire mieux connaître la réception de la pensée du 
philosophe chez les auteurs arabes et persans plus 
tardifs. Reisman pense qu’une étude serrée du voca-
bulaire d’Avicenne est requise, celle de son vocabu-
laire philosophique, religieux, métaphorique – étude 
qui reste à entreprendre afin de se donner les outils 
nécessaires pour établir un corpus fiable et replacer 
les écrits d’Avicenne dans leur contexte historique, 
avant, précise Reisman, « d’engager des analyses d’en-
vergure de la pensée d’Avicenne » (« before engaging 
in analyses of Avicenna’s thought », p. 20). On ne peut 
que souscrire au programme esquissé ici par l’auteur. 
Cependant, ce qui caractérise avant tout la pensée 
d’Avicenne, c’est l’unité conceptuelle et la cohérence 
interne qu’elle manifeste à travers tout le corpus. C’est 
d’ailleurs ce que soulignent plusieurs articles de ce 
volume. Ainsi, Robert E. Hall montre que la doctrine 
de l’âme d’Avicenne ne peut se comprendre qu’in-
tégrée dans une synthèse plus vaste où médecine, 
ontologie, cosmologie, éthique et science politique 
forment un tout cohérent (« Intellect, soul and body 
in Ibn Sina », p. 62-86). Ainsi, s’engager dans une 
étude stylistique et historique en laissant de côté 
l’analyse proprement philosophique qui s’attache aux 
concepts, à leur élaboration et à leur développement, 
me semble périlleux. La méthode prônée par Reisman 
montre ses limites. Dans son étude sur les Mubāḥaṯāt 
d’Avicenne (2), il considère comme inauthentique, sur 
des bases purement historiques et stylistiques, une 
épître sur l’âme due à un échange épistolaire entre 
Avicenne et le mystique Abū Saʿīd Ibn Abī l-Ḫayr. Or, 
une analyse philosophique de cette épître m’a permis 
de la rattacher à la complexe doctrine des puissances 
de l’âme d’Avicenne telle qu’elle est élaborée dans 
des traités considérés comme authentiques et dans 
des œuvres majeures comme le Traité de l’âme du 
Šifā’ (3). L’approche historique et stylistique est certes 
nécessaire et souhaitable, mais elle ne peut prendre le 

(1) Le premier volume est Before and After Avicenna, Proceedings 
of the Avicenna Study Group, I, D. C. Reisman, A. al-Rahim (éd.), 
Leiden, 2003. 
(2) The Making of the Avicennan Tradition, Leiden-Boston, 2002.
(3) Meryem Sebti, « Une épître inédite d’Avicenne, Ta’alluq al-nafs 
bi-l-badan (De l’attachement de l’âme et du corps) : édition critique, 
traduction et annotation », Documenti e studi sulla tradizione 
filosofica medievale, XV, 2004, p. 141-200.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) McGinnis Jon (ed.): Interpreting Avicenna: Science and Philosophy in Medieval Islam. Proceedings of the Second Conference of the Avicenna Study
Group., recensé par Meryem Sebti
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 23 – 2007	 31

pas sur l’analyse strictement philosophique, qui s’at-
tache avant tout à restituer l’unité organique d’une 
pensée par l’étude des concepts et des doctrines qui 
la constituent.

Dans la section intitulée « Avicenna on theology 
and metaphysics », deux articles permettent d’ap-
préhender avec précision le rapport d’Avicenne aux 
sources qui lui ont fourni les concepts fondateurs 
de sa métaphysique ; les mutakallimūn d’une part, 
Aristote d’autre part. Dans « Avicenna’s argument 
for the existence of God: was he really influenced by 
the Mutakallimûn? »(p. 129-141), Ömer Mahir Alper 
reprend les allégations d’Averroès et d’Ibn Taymiyya 
selon lesquelles Avicenne aurait été influencé par les 
mutakallimūn dont il aurait repris certaines thèses 
concernant la preuve de l’existence de Dieu, qui 
repose sur la distinction entre être nécessaire et être 
possible. L’auteur compare l’usage qui a été fait de 
cet argument chez certains muʿtazila et l’usage qu’en 
fait le philosophe. Il en arrive à la conclusion que, s’il 
est vrai qu’Avicenne a repris la distinction muʿtazilite 
entre être nécessaire et être possible pour prouver 
l’existence de Dieu, il l’a considérablement infléchie. 
Alors que le but des mutakallimūn est de démontrer 
l’existence de Dieu comme principe en utilisant la 
distinction être nécessaire/être possible, Avicenne 
applique également cette distinction à l’univers 
comme tout : ce dernier peut, en tant qu’être contin-
gent, exister ou ne pas exister et requiert donc, pour 
exister, un existentiateur nécessaire par soi. Partant 
d’un argument théologique, Avicenne construit une 
doctrine ontologique, qui établit que tout être hor-
mis Dieu est possible par soi et nécessaire par Dieu. 
Cette doctrine est au cœur de sa métaphysique et 
de sa cosmologie et inaugure une voie radicalement 
nouvelle pour l’ontologie qui aura une longue posté-
rité. L’intérêt de cette étude est de montrer les limites 
de la notion de « sources » s’agissant d’un penseur 
de l’envergure d’Avicenne : s’il reprend des concepts 
élaborés par ses prédécesseurs, théologiens musul-
mans ou philosophes grecs, ce n’est jamais de façon 
passive ; il en infléchit la portée philosophique afin de 
construire un système métaphysique innovant d’une 
remarquable cohérence. L’article d’Amos Bertolacci, 
« The reception of Book B (Beta) of Aristotle’s Meta-
physics in the Ilâhiyât of Avicenna’s Kitâb al-Shifâ’ », 
étudie la manière dont Avicenne traite, dans le Šifā’, 
les aporiai exposés par Aristote dans sa Métaphysique, 
principalement dans le livre Beta où le Stagirite ex-
pose plusieurs de ces difficultés théorétiques. L’auteur 
analyse la spécificité de l’approche avicennienne 
de ces questions. Il dégage trois traits distinctifs : 
Avicenne ne cite pas toutes les aporiai examinées 
par Aristote dans Beta et il ne les mentionne pas de 
façon groupée de telle sorte qu’on ne trouve pas dans 

les Ilāhiyāt un livre d’aporiai équivalent à Beta ; il ne 
considère pas les aporiai qu’il cite comme étant des 
problèmes non résolus ; il fournit la solution donnée 
à ces aporiai par Aristote dans les autres livres de 
la Métaphysique (lorsque le Stagirite a procuré une 
solution). L’étude minutieuse de Bertolacci montre 
comment Avicenne opère une relecture de ce livre de 
la Métaphysique en intégrant sa propre terminologie 
et en y introduisant les catégories gnoséologiques 
de « représentation conceptuelle» (taṣawwur) et 
d’assentiment (taṣdīq) qui fondent sa théorie de la 
connaissance. L’auteur montre que cette relecture 
est fondée sur une conception de la métaphysique 
qui remonte à Alexandre, pour laquelle la métaphy-
sique est une discipline démonstrative. Cela explique 
que la méthode aporétique utilisée par Aristote et 
relevant de la dialectique en tant qu’elle oppose 
thèse et antithèse soit gommée par Avicenne. Mais 
Bertolacci établit que la relecture d’Avicenne est 
avant tout guidée par les règles méthodologiques 
qu’il s’était fixées dans le Prologue du Šifā’ : écrire 
un ouvrage sélectif, concis, dépourvu d’ambiguïté 
et original dans sa structure. Dans la quatrième sec-
tion, « The heritage of Avicenna », M. Afifi al-Akiti 
corrige la vue traditionnelle selon laquelle al-Ġazālī 
était l’ennemi attitré de la falsafa, s’inscrivant en cela 
dans la lignée de l’interprétation de Jules Janssens (4). 
Al-Ġazālī semble être le premier théologien de la 
tradition du kalām à avoir lu Avicenne avec attention 
et à avoir repris certaines de ses doctrines, surtout 
psychologiques, dont il fait une lecture qui les rend 
acceptables pour la communauté religieuse (« The 
three properties of prophethood in certain works 
of Avicenna and al-Ghazâlî », p. 189-212). R. D. Mar-
cotte montre quant à elle que, contrairement à ce 
qu’avait affirmé Dānišpazūh (5), la doctrine de la ré-
surrection de Rīzī (m. 679 /1280) n’a pas pour source 
celle de Suhrawardī, mais celle d’Avicenne, ou plus 
précisément la version qu’il élabore dans le Kitāb 
al-Išārāt wa al-tanbīhāt (« Resurrection (Ma’âd) in 
the persian hayât al-Nufûs d’Ismâ’îl Ibn Muḥammad 
Rîzî: the Avicennan Background », p. 213-235). Ces 
travaux permettent de mieux cerner la réception de 
la pensée d’Avicenne par ses épigones, philosophes 
ou théologiens et d’en mesurer la portée. Leur valeur 
réside dans l’étude précise qu’ont faite leurs auteurs 
des doctrines d’Avicenne, dont ils ont retrouvé des 
éléments chez les penseurs plus tardifs.

(4) « Al-Ghazālī’s Tahāfut: is it really a rejection of Ibn Sina’s Phi-
losophy ? », Journal of Islamic Studies, 12, 2001, p. 1-17.
(5) Cf. l’introduction que Dānišpazūh a faite à son édition du 
Ḥayāt al-nufūs, Téhéran, 1989.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) McGinnis Jon (ed.): Interpreting Avicenna: Science and Philosophy in Medieval Islam. Proceedings of the Second Conference of the Avicenna Study
Group., recensé par Meryem Sebti
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 23 – 2007	 32

Les diverses communications de cet ouvrage 
ont ceci de commun qu’elles permettent de déga-
ger l’unité et la remarquable cohérence d’un projet 
philosophique qui fait date dans l’histoire des idées. 
C’est cette même unité et cette cohérence que doit 
avoir à l’esprit le critique moderne lorsqu’il cherche à 
montrer l’authenticité ou l’inauthenticité d’un traité 
attribué à Avicenne. L’approche historique et philolo-
gique du corpus avicennien doit nécessairement être 
portée par une minutieuse analyse doctrinale.

Meryem Sebti 
Cnrs - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 23 (2007) McGinnis Jon (ed.): Interpreting Avicenna: Science and Philosophy in Medieval Islam. Proceedings of the Second Conference of the Avicenna Study
Group., recensé par Meryem Sebti
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



