| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

McGINNIs Jon (ed.),

Interpreting Avicenna: Science and Philosophy
in Medieval Islam. Proceedings of the Second
Conference of the Avicenna Study Group.

Leiden-Boston, Brill, 2004, 262 p.
ISBN: 978-9004139602

Cet ouvrage est le second volume édité par le
groupe d'étude sur Avicenne (Avicenne study group)
qui s'est formé a l'université de Yale en mars 2001 ("),
Il s’agit des actes du second symposium de ce groupe,
qui a été organisé lors du premier congres interna-
tional sur les études consacrées au Moyen-Orient
(université de Mainz, 12-13 septembre 2002). Les
12 articles qui composent ce volume sont réunis
autour de quatre thématiques distinctes: la mé-
thodologie, la philosophie naturelle et les sciences
exactes, la théologie et la métaphysique, I'héritage
d’Avicenne.

Dans la section consacrée a la méthodologie,
on peut lire un article de David Reisman intitulé
« The Pseudo-Avicennan corpus, |: methodologi-
cal considerations» (p.3-21). Reisman rappelle la
nécessité d’entreprendre un examen du corpus
pseudo-avicennien. Lampleur et la variété du corpus
d’Avicenne (épitres, traités de science naturelle et
de médecine, encyclopédies philosophiques, récits
narratifs, commentaires coraniques, commentaires
philosophiques, correspondances, notes de cours)
ainsi que l'autorité de la figure du philosophe dans
I'histoire de la pensée post-avicennienne ont en effet
favorisé la constitution d’'un corpus pseudépigraphe.
Que ce soit pour justifier la concordance du mode
de pensée rationnel avec celui de la voie mystique,
ou pour valider la quéte alchimique, le nom d’Avi-
cenne a largement été utilisé dans la sphére culturelle
arabo-musulmane (on peut rappeler que l'autorité
d’Avicenne, dans le monde latin, a aussi permis de
véhiculer en son nom de nombreux pseudépigraphes,
mais il s’agit 1a d’'un autre versant du probleme).
Reisman insiste donc avec raison sur la nécessité
de forger les outils conceptuels qui permettront de
séparer le bon grain de l'ivraie. Il convient dans un
premier temps, dit 'auteur, de distinguer avec pré-
cision la signification de termes tels que « plagiat »,
« pseudonyme », « pseudépigraphes», «faux» (for-
gery), «falsification ». La spécificité de la littérature
philosophique de I'lslam médiéval conduit Reisman
a ne retenir comme pertinents pour entreprendre
l'examen du corpus pseudo-avicennien que les trois
derniers termes. Il souligne cependant la nécessité qui
incombe au chercheur de devoir fonder ces diverses
assignations dans un contexte intellectuel, historique
et philologique. Méme lorsqu’un texte est clairement

déterminé comme pseudo-avicennien, il ne s'agit pas
del'écarter simplement, mais d'essayer de déterminer
les circonstances qui ont entouré son élaboration et
l'intention de son (ou de ses) auteur: I'étude d’Avi-
cenne comprend également celle de la réception de
sa pensée par les auteurs plus tardifs. Cette approche
historique de la pensée d’Avicenne préside aux tra-
vaux du groupe d'étude Avicenne, qui ont permis de
faire mieux connaitre la réception de la pensée du
philosophe chez les auteurs arabes et persans plus
tardifs. Reisman pense qu’une étude serrée du voca-
bulaire d’Avicenne est requise, celle de son vocabu-
laire philosophique, religieux, métaphorique — étude
qui reste a entreprendre afin de se donner les outils
nécessaires pour établir un corpus fiable et replacer
les écrits d’Avicenne dans leur contexte historique,
avant, précise Reisman, « d'engager des analyses d'en-
vergure de la pensée d'/Avicenne » (« before engaging
in analyses of Avicenna’s thought », p.20). On ne peut
que souscrire au programme esquissé ici par l'auteur.
Cependant, ce qui caractérise avant tout la pensée
d’Avicenne, c'est I'unité conceptuelle et la cohérence
interne qu'elle manifeste a travers tout le corpus. C'est
d’ailleurs ce que soulignent plusieurs articles de ce
volume. Ainsi, Robert E. Hall montre que la doctrine
de I'ame d’Avicenne ne peut se comprendre qu’in-
tégrée dans une synthese plus vaste ol médecine,
ontologie, cosmologie, éthique et science politique
forment un tout cohérent (« Intellect, soul and body
in Ibn Sina», p.62-86). Ainsi, s'engager dans une
étude stylistique et historique en laissant de coté
I'analyse proprement philosophique qui s'attache aux
concepts, a leur élaboration et a leur développement,
me semble périlleux. La méthode pronée par Reisman
montre ses limites. Dans son étude sur les Mubadhatat
d'Avicenne @), il considére comme inauthentique, sur
des bases purement historiques et stylistiques, une
épitre sur I'dme due a un échange épistolaire entre
Avicenne et le mystique Abt Sa‘id Ibn Abi |-Hayr. Or,
une analyse philosophique de cette épitre m’a permis
delarattacher a la complexe doctrine des puissances
de I'ame d’Avicenne telle qu'elle est élaborée dans
des traités considérés comme authentiques et dans
des ceuvres majeures comme le Traité de I'ame du
Sifa’ ®). lapproche historique et stylistique est certes
nécessaire et souhaitable, mais elle ne peut prendre le

(1) Le premier volume est Before and After Avicenna, Proceedings
of the Avicenna Study Group, I, D. C. Reisman, A. al-Rahim (éd.),
Leiden, 2003.
(2) The Making of the Avicennan Tradition, Leiden-Boston, 2002.
(3) Meryem Sebti, « Une épitre inédite d’Avicenne, Taallug al-nafs
bi-I-badan (De lattachement de [dme et du corps): édition critique,
traduction et annotation», Documenti e studi sulla tradizione
filosofica medievale, XV, 2004, p. 141-200.

|

BCAI 23 - 2007 30

BCAI 23 (2007) McGinnis Jon (ed.): Interpreting Avicenna: Science and Philosophy in Medieval Islam. Proceedings of the Second Conference of the Avicenna Study
Group., recensé par Meryem Sebti
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

pas sur I'analyse strictement philosophique, qui s'at-
tache avant tout a restituer 'unité organique d'une
pensée par |'étude des concepts et des doctrines qui
la constituent.

Dans la section intitulée « Avicenna on theology
and metaphysics », deux articles permettent d’ap-
préhender avec précision le rapport d/Avicenne aux
sources qui lui ont fourni les concepts fondateurs
de sa métaphysique; les mutakallimin d'une part,
Aristote d'autre part. Dans « Avicenna’s argument
for the existence of God: was he really influenced by
the Mutakallimiin? »(p. 129-141), Omer Mahir Alper
reprend les allégations d’Averroés et d'lbn Taymiyya
selon lesquelles Avicenne aurait été influencé par les
mutakallimiin dont il aurait repris certaines théses
concernant la preuve de l'existence de Dieu, qui
repose sur la distinction entre étre nécessaire et étre
possible. L'auteur compare l'usage qui a été fait de
cet argument chez certains mu‘tazila et 'usage qu'en
fait le philosophe. Il en arrive a la conclusion que, s'il
est vrai quAvicenne a repris la distinction mu‘tazilite
entre étre nécessaire et étre possible pour prouver
I'existence de Dieu, il I'a considérablement infléchie.
Alors que le but des mutakallimiin est de démontrer
I'existence de Dieu comme principe en utilisant la
distinction étre nécessaire/étre possible, Avicenne
applique également cette distinction a l'univers
comme tout: ce dernier peut, en tant qu'étre contin-
gent, exister ou ne pas exister et requiert donc, pour
exister, un existentiateur nécessaire par soi. Partant
d’'un argument théologique, Avicenne construit une
doctrine ontologique, qui établit que tout étre hor-
mis Dieu est possible par soi et nécessaire par Dieu.
Cette doctrine est au coeur de sa métaphysique et
de sa cosmologie et inaugure une voie radicalement
nouvelle pour l'ontologie qui aura une longue posté-
rité. Lintérét de cette étude est de montrer les limites
de la notion de «sources» s'agissant d’'un penseur
de I'envergure d’Avicenne: s'il reprend des concepts
élaborés par ses prédécesseurs, théologiens musul-
mans ou philosophes grecs, ce n'est jamais de facon
passive; il eninfléchit la portée philosophique afin de
construire un systeme métaphysique innovant d’'une
remarquable cohérence. L'article dAmos Bertolacci,
« The reception of Book B (Beta) of Aristotle’s Meta-
physics in the llahiyat of Avicenna’s Kitab al-Shifa’ »,
étudie la maniére dont Avicenne traite, dans le §ifd',
les aporiai exposés par Aristote dans sa Métaphysique,
principalement dans le livre Beta ou le Stagirite ex-
pose plusieurs de ces difficultés théorétiques. Lauteur
analyse la spécificité de I'approche avicennienne
de ces questions. Il dégage trois traits distinctifs:
Avicenne ne cite pas toutes les aporiai examinées
par Aristote dans Beta et il ne les mentionne pas de
fagon groupée de telle sorte qu'on ne trouve pas dans

les llahiyat un livre daporiai équivalent a Beta; il ne
considere pas les aporiai qu'il cite comme étant des
problémes non résolus; il fournit la solution donnée
a ces aporiai par Aristote dans les autres livres de
la Métaphysique (lorsque le Stagirite a procuré une
solution). Létude minutieuse de Bertolacci montre
comment Avicenne opére une relecture de ce livre de
la Métaphysique en intégrant sa propre terminologie
et en y introduisant les catégories gnoséologiques
de «représentation conceptuelle» (tasawwur) et
d’assentiment (tasdig) qui fondent sa théorie de la
connaissance. Lauteur montre que cette relecture
est fondée sur une conception de la métaphysique
qui remonte a Alexandre, pour laquelle la métaphy-
sique est une discipline démonstrative. Cela explique
que la méthode aporétique utilisée par Aristote et
relevant de la dialectique en tant qu'elle oppose
these et antithése soit gommée par Avicenne. Mais
Bertolacci établit que la relecture d’Avicenne est
avant tout guidée par les regles méthodologiques
qu'il s’était fixées dans le Prologue du Sifd’: écrire
un ouvrage sélectif, concis, dépourvu d’ambiguité
et original dans sa structure. Dans la quatriéme sec-
tion, « The heritage of Avicenna», M. Afifi al-Akiti
corrige la vue traditionnelle selon laquelle al-Gazali
était l'ennemi attitré de la falsafa, s'inscrivant en cela
dans la lignée de l'interprétation de Jules Janssens (),
Al-Gazali semble étre le premier théologien de la
tradition du kaldm a avoir lu Avicenne avec attention
et a avoir repris certaines de ses doctrines, surtout
psychologiques, dont il fait une lecture qui les rend
acceptables pour la communauté religieuse (« The
three properties of prophethood in certain works
of Avicenna and al-Ghazali», p.189-212). R. D. Mar-
cotte montre quant a elle que, contrairement a ce
qu’avait affirmé Dani$pazih ), la doctrine de la ré-
surrection de Rizi (m. 679 /1280) n'a pas pour source
celle de Suhrawardi, mais celle d’Avicenne, ou plus
précisément la version qu'il élabore dans le Kitdb
al-Isarat wa al-tanbihat (« Resurrection (Madd) in
the persian hayat al-Nufiis d'lsma’il Ibn Muhammad
Rizi: the Avicennan Background », p.213-235). Ces
travaux permettent de mieux cerner la réception de
la pensée d’Avicenne par ses épigones, philosophes
ou théologiens et d'en mesurer la portée. Leur valeur
réside dans I'étude précise qu'ont faite leurs auteurs
des doctrines d’Avicenne, dont ils ont retrouvé des
éléments chez les penseurs plus tardifs.

(4) « Al-Ghazali's Tahafut: is it really a rejection of Ibn Sina’s Phi-
losophy ?», Journal of Islamic Studies, 12,2001, p.1-17.
(5) Cf. l'introduction que Danispazith a faite a son édition du
Hayat al-nuftis, Téhéran, 1989.

|

BCAI 23 - 2007

31

BCAI 23 (2007) McGinnis Jon (ed.): Interpreting Avicenna: Science and Philosophy in Medieval Islam. Proceedings of the Second Conference of the Avicenna Study
Group., recensé par Meryem Sebti
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Les diverses communications de cet ouvrage
ont ceci de commun qu'elles permettent de déga-
ger 'unité et la remarquable cohérence d’'un projet
philosophique qui fait date dans I'histoire des idées.
C'est cette méme unité et cette cohérence que doit
avoir a l'esprit le critique moderne lorsqu’il cherche a
montrer l'authenticité ou I'inauthenticité d'un traité
attribué a Avicenne. Lapproche historique et philolo-
gique du corpus avicennien doit nécessairement étre
portée par une minutieuse analyse doctrinale.

Meryem Sebti
Cnrs - Paris

BCAI 23 - 2007 32
BCAI 23 (2007) McGinnis Jon (ed.): Interpreting Avicenna: Science and Philosophy in Medieval Islam. Proceedings of the Second Conference of the Avicenna Study

Group., recensé par Meryem Sebti
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



