| V1. CODICOLOGIE, EDITION ET TRADUCTION DE TEXTES |

AL-SRAZI Abil IsHAQ Ibrahim,

Kitab al-Luma“ fi usal al-figh [Le livre des Rais
illuminant les fondements de la compréhension
de la Loi. Traité de théorie légale musulmane]

Introduction, traduction annotée et index par Eric
Chaumont, Berkeley, Robbins Collection Publication,
University of California. viii+432 p.

Issu d’une thése de doctorat soutenue en 1993, cet
ouvrage, comme s’en explique E. Chaumont dans son
« Avant-propos », poursuit une double visée, d’'une part
contribuer a donner aux disciplines juridiques, et tout parti-
culierement les ‘usul al-figh, 1a place qu’elles devraient avoir
dans lislamologie — et I'on ne peut qu’étre d’accord avec
lui quand il rappelle le caractére central des ‘usi/ dans la
pensée islamique médiévale —, d’autre part rompre l'isole-
ment des études islamologiques, notamment en direction
de I'anthropologie religieuse et de la philosophie du droit ;
a titre personnel, 'y ajouterais aussi I'histoire des théories
linguistiques, tant les questions relatives au langage — et
notamment la sémantique — occupent une place centrale
dans la discipline des ‘usdl.

Aprés une «Préface » (p.3-35), concise mais d’une
grande densité, replacant I'ouvrage dans le contexte général
de 'évolution des 'wsdl au V&/x® s. (on y trouvera notam-
ment une utile mise au point sur 'opposition entre la « voie
des juristes » a laquelle se rattache I'ouvrage d’al-Sirazi et
la « voie des théologiens » illustrée notamment par le Mus-
tasfa d’al-Gazali) et soulignant brigvement les principales
idées-forces du Luma‘“, le gros de I'ouvrage consiste en une
traduction, abondamment annotée, de ce texte.

Outre un chapitre préliminaire définissant certains
concepts fondamentaux, celui-ci comporte 9 parties de
longueurs fort inégales. La premiére, qui est aussi la plus
volumineuse (p. 49-176), intitulée « Le discours légal et ses
catégories », est essentiellement une herméneutique des
textes révélés (Coran et hadith), axée sur quatre grandes
questions: 'ordre et la défense, le général et le particulier,
I'équivoque et le clair et I'abrogation. Une seconde partie,
trés courte (p. 177-186), traite des « Actes du messager »,
puis sont abordées «Les informations traditionnelles »
(p. 187-226), c’est-a-dire les conditions de recevabilité de
la transmission, « Laccord unanime de la communauté »
(p.227-252), « Le raisonnement analogique » (p. 253-324),
«Le statut originel » (p. 325-334), « Le conformisme et la
consultation» (p.335-346) et enfin «L’igtihad » (p. 347-
365). Le tout est complété par une abondante «Biblio-
graphie » (plus de 470 titres), classée en suivant les
divisions de 'ouvrage (ce qui, il faut bien le dire, n’est pas
toujours trés commode) et de plusieurs « Index » (citations
coraniques, ‘ahbar, noms propres et notions).

La traduction de textes techniques aussi complexes
est toujours une épreuve redoutable, et il faut noter que

I'A. s’en tire avec une compétence indéniable. Sans doute
|

certains choix terminologiques pourront-ils paraitre un peu
opaques pour un lecteur non arabisant (les autres pourront
toujours se référer au terme original donné entre parenthé-
ses), mais la chose est difficilement évitable dans ce type
de textes et I'on serait en général bien en peine de proposer
des solutions plus satisfaisantes. Quelques exceptions,
cependant, concernent certains termes repris par les ‘usal
a la grammaire, ou communs aux deux disciplines. Ainsi,
p. 51, «inusité » pour muhmal est globalement acceptable,
en revanche « obsoléte » et « désuet », suggérés en note, ne
correspondent pas Vvéritablement a la notion visée par les
grammairiens, qui serait plutot «inattesté ». Toujours a la
méme page, /agab a clairement le sens de « nom propre »
(on le trouve parfois dans cette acception, méme si ‘alam
est plus courant). De méme, I'explication a propos de ma‘na
(n. 2), si elle est globalement juste, apparait un peu décalée
dans le contexte: dire que le nom propre «n’instruit pas
d’'une signification » (/& yufidu ma‘nan, je suppose) ne re-
vient pas a dire qu'il n’a pas de visée (lorsque je dis « Zayd »,
je vise bien un individu en particulier), mais qu’il ne renvoie
pas a une notion abstraite et générale (une des nombreuses
valeurs possibles de ma‘na); en d’autres termes, « Zayd »
ne renvoie pas a une instance de la classe des Zayd, mais
a un individu qui porte ce nom, ce que I'on exprime parfois
en disant que les noms propres n'ont pas de signifié mais
seulement un référent.

Dans un autre ordre d’idée, « cheville » pour ziyada
(p.53) me parait discutable, dans la mesure ou le terme
frangais renvoie uniguement a la versification, avec de
surcroit une connotation dépréciative ; il faut souligner a
ce propos que pour certains grammairiens et rhétoriciens,
la ziyada n’est pas neutre ou superflue au plan du sens,
mais contribue & la puissance expressive (Siddat ta’kid,
mubalaga) du discours, ce qui n’est évidemment jamais
celui de la cheville. « Adjonction » ou « ajout » était peut-étre
plus approprié.

Cela étant, ces quelques remarques ne sauraient, se-
lon I'expression consacrée, amoindrir I'intérét de I'ouvrage,
qui constitue une contribution importante aux études
islamologiques.

Jean-Patrick Guillaume
Université Paris 3

BCAI 22 - 2006 138
BCAI 22 (2007) Al-Sirazi Abi Ishaq Ibrahim : Kitab al-Luma‘ fi ‘usdl al-figh Le livre des Rais illuminant les fondements de la compréhension de la Loi. Traité de théorie
|égale musulmane, recensé par Jean-Patrick Guillaume
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



