
	 BCAI	22	–	2006	 138

Vi. codicologie, édition et trAduction de textes

Al-šIrAzī Abū IsḥAq Ibrāhīm, Kitæb al-Luma© fî ’uÒºl al-fiqh [Le livre des Rais illuminant les fondements de la compréhension de la Loi. Traité de théorie légale musulmane] [Jean-Patrick Guillaume]

Al-šIrAzī Abū IsḥAq Ibrāhīm,  
Kitæb al-Luma© fî uÒºl al-fiqh [Le livre des Rais 
illuminant les fondements de la compréhension  
de la Loi. Traité de théorie légale musulmane]

Introduction, traduction annotée et index par Éric 
Chaumont, Berkeley, Robbins Collection Publication, 
University of California. viii + 432 p.

Issu d’une thèse de doctorat soutenue en 1993, cet 
ouvrage, comme s’en explique É. Chaumont dans son 
«Avant-propos», poursuit une double visée, d’une part 
contribuer à donner aux disciplines juridiques, et tout parti-
culièrement les ’uÒºl al-fiqh, la place qu’elles devraient avoir 
dans l’islamologie – et l’on ne peut qu’être d’accord avec 
lui quand il rappelle le caractère central des ’uÒºl dans la 
pensée islamique médiévale –, d’autre part rompre l’isole-
ment des études islamologiques, notamment en direction 
de l’anthropologie religieuse et de la philosophie du droit; 
à titre personnel, j’y ajouterais aussi l’histoire des théories 
linguistiques, tant les questions relatives au langage – et 
notamment la sémantique – occupent une place centrale 
dans la discipline des ’uÒºl.

Après une «Préface» (p. 3-35), concise mais d’une 
grande densité, replaçant l’ouvrage dans le contexte général 
de l’évolution des ’uÒºl au ve/xie s. (on y trouvera notam-
ment une utile mise au point sur l’opposition entre la «voie 
des juristes» à laquelle se rattache l’ouvrage d’al-Ωiræzî et 
la «voie des théologiens» illustrée notamment par le Mus-
taÒfæ d’al-flazælî) et soulignant brièvement les principales 
idées-forces du Luma©, le gros de l’ouvrage consiste en une 
traduction, abondamment annotée, de ce texte.

Outre un chapitre préliminaire définissant certains 
concepts fondamentaux, celui-ci comporte 9 parties de 
longueurs fort inégales. La première, qui est aussi la plus 
volumineuse (p. 49-176), intitulée «Le discours légal et ses 
catégories», est essentiellement une herméneutique des 
textes révélés (Coran et hadith), axée sur quatre grandes 
questions: l’ordre et la défense, le général et le particulier, 
l’équivoque et le clair et l’abrogation. Une seconde partie, 
très courte (p. 177-186), traite des «Actes du messager», 
puis sont abordées «Les informations traditionnelles» 
(p. 187-226), c’est-à-dire les conditions de recevabilité de 
la transmission, «L’accord unanime de la communauté» 
(p. 227-252), «Le raisonnement analogique» (p. 253-324), 
«Le statut originel» (p. 325-334), «Le conformisme et la 
consultation» (p. 335-346) et enfin «L’iÏtihæd» (p. 347-
365). Le tout est complété par une abondante «Biblio-
graphie» (plus de 470 titres), classée en suivant les 
divisions de l’ouvrage (ce qui, il faut bien le dire, n’est pas 
toujours très commode) et de plusieurs «Index» (citations 
 coraniques, ’a≈bær, noms propres et notions).

La traduction de textes techniques aussi complexes 
est toujours une épreuve redoutable, et il faut noter que 
l’A. s’en tire avec une compétence indéniable. Sans doute 

certains choix terminologiques pourront-ils paraître un peu 
opaques pour un lecteur non arabisant (les autres pourront 
toujours se référer au terme original donné entre parenthè-
ses), mais la chose est difficilement évitable dans ce type 
de textes et l’on serait en général bien en peine de proposer 
des solutions plus satisfaisantes. Quelques exceptions, 
cependant, concernent certains termes repris par les ’uÒºl 
à la grammaire, ou communs aux deux disciplines. Ainsi, 
p. 51, «inusité» pour muhmal est globalement acceptable, 
en revanche «obsolète» et «désuet», suggérés en note, ne 
correspondent pas véritablement à la notion visée par les 
grammairiens, qui serait plutôt «inattesté». Toujours à la 
même page, laqab a clairement le sens de «nom propre» 
(on le trouve parfois dans cette acception, même si ©alam 
est plus courant). De même, l’explication à propos de ma©næ 
(n. 2), si elle est globalement juste, apparaît un peu décalée 
dans le contexte: dire que le nom propre «n’instruit pas 
d’une signification» (læ yufîdu ma©nan, je suppose) ne re-
vient pas à dire qu’il n’a pas de visée (lorsque je dis «Zayd», 
je vise bien un individu en particulier), mais qu’il ne renvoie 
pas à une notion abstraite et générale (une des nombreuses 
valeurs possibles de ma©næ); en d’autres termes, «Zayd» 
ne renvoie pas à une instance de la classe des Zayd, mais 
à un individu qui porte ce nom, ce que l’on exprime parfois 
en disant que les noms propres n’ont pas de signifié mais 
seulement un référent. 

Dans un autre ordre d’idée, «cheville» pour ziyæda 
(p. 53) me paraît discutable, dans la mesure où le terme 
français renvoie uniquement à la versification, avec de 
surcroît une connotation dépréciative; il faut souligner à 
ce propos que pour certains grammairiens et rhétoriciens, 
la ziyæda n’est pas neutre ou superflue au plan du sens, 
mais contribue à la puissance expressive (‡iddat ta’kîd, 
mubælafiæ) du discours, ce qui n’est évidemment jamais 
celui de la cheville. «Adjonction» ou «ajout» était peut-être 
plus approprié.

Cela étant, ces quelques remarques ne sauraient, se-
lon l’expression consacrée, amoindrir l’intérêt de l’ouvrage, 
qui constitue une contribution importante aux études 
islamologiques.

Jean-Patrick Guillaume 
Université Paris 3

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Al-Širazī Abū Isḥaq Ibrāhīm : Kitāb al-Lumaʿ fī ’uṣūl al-fiqh Le livre des Rais illuminant les fondements de la compréhension de la Loi. Traité de théorie
légale musulmane, recensé par Jean-Patrick Guillaume
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



