
	 BCAI 22 – 2006	 131

V. Arts et archéologie

O’Kane Bernard (ed.), The Iconography of Islamic Art. Studies in Honour of Robert Hillenbrand [Éloïse Brac de la Perrière]

O’Kane Bernard (ed.),  
The Iconography of Islamic Art.  
Studies in Honour of Robert Hillenbrand

Edinburgh, Edinburgh University Press, 2005. 
336 p., 32 pl. coul. et nombreuses ill. n et b.

Dix-sept spécialistes des arts de l’islam, sous la di-
rection de B. O’Kane, ont contribué à cet ouvrage dédié à 
l’œuvre de Robert Hillenbrandt et consacré à l’analyse de 
l’iconographie islamique sur divers supports. Les dix-huit 
chapitres correspondent à dix-huit contributions, classées 
par ordre alphabétique des noms d’auteurs et précédées 
d’une courte préface, d’une liste des illustrations et d’une 
liste des contributeurs. Le livre s’achève sur la bibliographie 
exhaustive de R. Hillenbrandt, à laquelle vient s’ajouter un 
index sélectif des noms propres et des noms communs.

La variété des sujets abordés est à l’image du savoir 
de l’homme à qui ces articles sont dédiés et la problémati-
que, l’iconographie islamique, reflète l’une des préoccupa-
tions majeure de son œuvre. Les angles d’approche sont 
multiples: décors d’architecture, peintures de manuscrits 
ou ornements des métaux, motifs et formes, matériaux et 
fonctions, dans un espace géographique très étendu (Pa-
lerme, Le Caire, Anjar, La Mekke, la Syrie, l’Iran occidental 
et oriental, l’Inde du Nord…), et durant des périodes qui 
couvrent l’histoire du monde musulman de ses débuts (et 
plus tôt encore) jusqu’au xxe siècle. Pour une meilleure 
appréhension de l’ensemble, l’ouvrage sera présenté ici 
selon les principaux thèmes abordés.

Six articles sont consacrés à l’architecture et à ses 
décors. Le premier, dû à M. Barrucand (p. 23-44), est une 
analyse des chapiteaux du Caire médiéval. L’A. présente 
une description des principaux types, puis une classification 
fondée sur une distinction première entre les remplois, les 
copies et les formes nouvelles. Elle s’interroge ensuite sur 
le positionnement de ces chapiteaux dans l’espace de 
l’édifice, l’emplacement et les formes choisies étant révé-
lateurs d’un agencement voulu, porteur de sens. J. Bloom 
(p. 61-80) analyse le pavement de la Chapelle palatine à 
Palerme. Cet agencement de larges dessins géométriques 
en pierres polychromes (opus sectile) présenterait, selon 
l’auteur, plus de similitudes avec les décors almoravides 
qu’avec les décors fatimides sur lesquels l’accent avait 
jusqu’à présent été mis. On pourrait dès lors s’interroger 
sur l’intensité des liens entre la Sicile et la Méditerranée 
occidentale, trop souvent occultés par l’importance donnée 
à l’Egypte fatimide. Les deux chapitres suivants, également 
consacrés aux architectures et à leurs ornements, renvoient 
à deux champs d’étude éloignés. Celui de B. Finster (p. 143-
158) traite de la vigne et de la grenade dans les décors 
palatiaux de ‘Anjar, probablement exécutés sous le règne du 
calife al-Walîd b. ©Abd al-Mælik (705-715). B. F. s’interroge 
sur la signification de ces motifs anciens qui apparaissent 
tout à la fois dans la mosquée, dans le petit et dans le 

grand palais. L’article de F. B. Flood (p. 159-195) présente 
la grande mosquée de Bada’ºn (Uttar Pradesh, Inde), dont 
les premières fondations remontent au début du xiiie siècle 
mais les principaux vestiges au siècle suivant. Cette analyse 
très fouillée met en lumière l’utilisation dans les monuments 
pré-moghols de décors de brique, de stuc et de céramique 
glaçurée, fréquents dans le monde iranien, mais mal connus 
pour l’Inde des sultanats. Des édifices comme la mosquée 
de Bada’ºn pouvant être rattachée à l’architecture de la 
vallée de l’Indus et aux régions occidentales, ainsi que ces 
décors, mettent en lumière l’importance de l’apport iranien 
dans la première phase de l’architecture tughluqide. Les 
deux derniers articles consacrés à l’architecture sont ceux 
de M. Milwright (p. 211-221) et de B. O’Kane (p. 223-251). 
Le premier s’intéresse plus particulièrement à l’utilisation 
du marbre et à son évocation dans les sources arabes 
et persanes, entre le ixe et le xve siècle. Deux principales 
idées en ressortent: la valeur commémorative du marbre, 
et son association récurrente avec le textile auquel il est 
fréquemment comparé. L’article de B. O’Kane est une 
analyse de l’évocation de la nature et de l’utilisation du 
paysage dans les décors d’architecture de l’Iran mongol 
et de l’Égypte mamelouke, au xive et xve siècles. Ceux-ci 
apparaissent en contexte religieux: mosquées et édifices 
commémoratifs. Ils sont la marque de traditions pré-islami-
ques, notamment mongoles et chamanistes, mais reflètent 
aussi un apport iconographique contemporain, directement 
importé de Chine.

Six contributions sont consacrées à l’analyse d’objets, 
et à un questionnement sur leurs fonctions. O. Grabar 
(p. 197-200) choisit de s’attarder sur cette question, en 
reprenant les trente-huit références aux objets divers (mo-
bilier, vêtements, céramiques en tout genre…) qui figurent 
dans le Kitæb al-Bu≈alæ’ d’al-ÍæÌiÂ. Il s’agit de remettre en 
contexte des objets d’usage courant. A. Shalem (p. 269-
283), dans son chapitre sur la Ka©ba, insiste sur l’impor-
tance du contexte politico-historique. En s’appuyant sur 
des sources se rapportant au trésor de la Ka©ba, entre le 
milieu du vie siècle et le début du viiie siècle, A. S. met en 
avant deux phases successives: la première, cultuelle et 
non politique, remonte à ©Abd al-Muttalib, qui orne pour la 
première fois le lieu d’offrandes votives. La seconde doit être 
rattachée à l’islamisation du sanctuaire par MuÌammad et 
laisse transparaître un message politique fort, où la Ka©ba 
devient emblématique d’un nouveau pouvoir. S. Aud (p. 1-
19) consacre, pour sa part, un chapitre à un pot à kohl en 
métal appartenant à une collection privée. L’objet en forme 
de paon lui permet de s’interroger sur l’origine d’un tel motif, 
l’évocation de l’animal dans la littérature et sa charge sym-
bolique. G. Fehérvári (p. 127-141) s’intéresse également aux 
formes des objets dans son article sur l’influence de l’art 
bouddhique sur les brûle-encens islamiques. En s’appuyant 
sur un parallèle déjà établi par A.S. Melikian-Chirvani entre 
les stupas bouddhiques et ces objets plus tardifs, l’A. ana-
lyse cinq pièces en métal du Tareq Rajab Museum (Koweit) 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) O’Kane Bernard (ed.) : The Iconography of Islamic Art. Studies in Honour of Robert Hillenbrand, recensé par Éloïse Brac de La Perrière
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI	22	–	2006	 132

V. Arts et Archéologie

ainsi qu’une sixième de la Freer Gallery of Art (Washington). 
C’est encore à des métaux que renvoie l’étude de R. Ward 
(p. 309-324) consacrée à l’iconographie chrétienne ornant 
un plateau et un bassin conservés au Louvre et à la Freer 
Gallery. Exécutés pour le sultan al-∑æliÌ Ayyºb, ces objets 
sont ornés de représentations empruntées à l’art chrétien 
mais qui présentent toutefois quelques anomalies. R. W. 
tente de démontrer que si l’iconographie des pièces est 
effectivement chrétienne, il ne s’agit là que d’un lien formel: 
elle aurait été détournée au profit de messages politiques, 
sans rapport direct avec la religion. A. Daneshvari (p. 103-
125) consacre son article à la représentation du personnage 
tenant une coupe et une branche et flanqué d’un oiseau 
et d’un poisson sur des vaisselles de céramique. L’article, 
richement illustré, présente les déclinaisons de ce motif, 
fréquent sur des pièces datées entre le ixe et le xiie siècle. 
Il en retrace l’origine possible, signalant les sources qui se 
rapportent à cette figure et offre pour finir une conclusion 
convaincante: l’image pourrait être celle du souverain au 
sein de l’univers, l’oiseau et le poisson renvoyant à l’axialité 
du monde, dans les limites des cieux et des mers.

Les six chapitres restants traitent de l’art du livre. 
S. Blair (p. 45-60) consacre sa contribution à une célèbre 
peinture ilkhanide de l’album Diez A. Sa brillante relecture 
de l’image aboutit à une mise en contexte historique. En 
analysant chaque composante iconographique, comme la 
tablette que porte autour du cou l’un des protagonistes, 
un paiza, passeport des ambassadeurs gouvernementaux 
sous domination mongole, et en effectuant des parallèles 
avec des illustrations plus tardives, S. B. déchiffre le sujet: 
l’envoi d’un émissaire par Hulegu à Khwarshah, le chef des 
Assassins, et propose une datation au début du xive siècle, 
et une provenance reliant la page à une copie du Íæmi© 
al-tawærî≈ de Ra‡îd al-Dîn datée 714H./1314-15. B. Brend 
(p. 81-92) s’intéresse à l’iconographie du sultan timouride 
Îusayn Bayaqra. La posture du corps, l’agenouillement plus 
particulièrement, ainsi que certains détails comme la fleur 
tenue par le souverain, sont autant de signes à déchiffrer 
pour comprendre ces «portraits» royaux et le contexte his-
torique (l’agenouillement symbolisant un certain rapport du 
pouvoir avec le religieux) et artistique (la fleur à la main est 
probablement un héritage de la peinture européenne) dans 
lequel ils ont vu le jour. Le «cygne-phoenix» du Bestiaire 
d’Ibn Ba≈tî‡º© est le sujet de la contribution d’A. Contadini 
(p. 93-101). Après une analyse de textes, elle présente deux 
peintures du volatile musicien au bec percé dont l’une se 
trouve dans le manuscrit de la British Library daté c. 1220 
et l’autre dans celui de l’Escorial, daté de 1354. U. al-Khamis 
(p. 201-210) s’interroge sur le message politique contenu 
dans la représentation safavide (c. 1540) de la bataille 
opposant Khosrow Parviz à Bahram Chubine, au Royal 
Museum d’Edinburgh. Et c’est en quelque sorte une dé-
marche inverse qu’entreprend B.W. Robinson (p. 253-268) 
en offrant une large fresque de la peinture persane, de la 
période ilkhanide à la fin de la période qæÏære, à travers la 

lecture iconographique du héros Rustam. L’iconographie 
habituellement liée à ce héros, peau de tigre sur le corps 
et crâne de léopard comme couvre-chef, semble n’avoir été 
définitivement adoptée que sous les Timourides, au début 
du xve siècle. Finalement, R. Shani (p. 285-308) consacre 
sa contribution à l’interprétation d’une miniature ornant une 
copie ilkhanide du Tarjuma-ye tarikh-e Tabari de Bal’ami 
conservée à la Freer Gallery of Art. Elle y reconnaît une 
illustration du fameux «hadîÚ al-Úaqalayn», qui met au pre-
mier plan la famille du prophète (ahl bayt al-nabî) et délivre 
un message dogmatique en faveur du chi’isme.

Ainsi s’achève ce survol d’un ouvrage qui aurait sans 
doute gagné à être mieux structuré, peut-être divisé selon 
les thèmes abordés, la distribution des chapitres selon 
l’ordre alphabétique des noms d’auteurs ne facilitant pas 
la lecture d’ensemble. Des bibliographies en fin de chapi-
tre auraient également été bienvenues dans un ouvrage 
collectif de cette nature. Toutefois, le plaisir que procure 
la lecture, dû à la qualité du plus grand nombre d’articles 
et à la variété des sujets abordés, est indéniable. Pour qui 
s’intéresse à l’iconographie de l’art islamique, ce livre est 
une mine d’informations et les démarches analytiques qui 
y sont entreprises des exemples à suivre pour les étudiants 
et les jeunes chercheurs.

Eloïse Brac de La Perrière 
Université Paris IV-Sorbonne

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) O’Kane Bernard (ed.) : The Iconography of Islamic Art. Studies in Honour of Robert Hillenbrand, recensé par Éloïse Brac de La Perrière
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



