
	 BCAI 22 – 2006	 127

V. Arts et archéologie

Milstein Rachel, La Bible dans l’art islamique [Éloïse Brac de la Perrière]

Milstein Rachel,  
La Bible dans l’art islamique

Paris, PUF, coll. «Islamiques» dirigée par D. et 
J. Sourdel et F. Déroche, 2005. 155 p., 40 pl. 
couleurs (ouvrage publié avec le concours du CNL).

L’ouvrage de R. Milstein est entièrement consacré à 
l’évocation des prophètes bibliques dans l’iconographie 
des manuscrits islamiques. Il est divisé en deux parties: 
la première, composée de cinq chapitres, donne le cadre 
historique et littéraire des représentations. La seconde, qui 
rassemble pour sa part huit chapitres, présente les princi-
paux épisodes de chaque récit prophétique. Sont analysées 
pour finir, dans une perspective diachronique, les diverses 
interprétations iconographiques des thèmes bibliques.

Dans son introduction, l’A. revient brièvement sur la 
question de la peinture figurative et, plus particulièrement, 
sur celle de l’image religieuse en terre d’Islam. Elle énonce 
sa problématique principale qui est de mettre en avant la 
variété des représentations et des significations qu’elles 
induisent implicitement, messages tout à la fois artistiques et 
historico-politiques. Puis, dans le premier chapitre, R. M. s’at-
tarde plus longuement sur les variantes littéraires de chaque 
récit biblique et leur formulation, ceci tant du point de vue du 
sens que de la forme. Plusieurs textes sont mis en avant: les 
QiÒaÒ al-anbiyæ’, «Histoires des prophètes», dont la première 
version fut composée au début du viiie siècle, et dont le genre 
connut une postérité considérable. Dans un style plus savant, 
au xe siècle, le Ta’rî≈ al-rusºl wa al-mulºk d’al-™abarî (et sa 
version persane de Bal’ami), connu sous le nom d’«Histoire 
universelle», renferme aussi de nombreux épisodes se rap-
portant à la geste des prophètes. Al-æÚær al-bæqiya ©an al-qurºn 
al-≈æliya, «Chronologie des peuples anciens», d’al-Bîrºnî, ainsi 
que le fameux Íæmi© al-tawærî≈, l’«Histoire universelle», de 
Ra‡îd al-Dîn ™abîb, composé sous domination ilkhanide, sont 
également des textes incontournables dans cette problémati-
que. Enfin, R. M. cite encore l’ouvrage encyclopédique de ™ºsî 
Salmænî, le Raw∂at al-∑afæ, «Le Jardin du repos des Purs», de 
Mîrkhwond, le Îadîqat al-Su©adæ’, «Jardin des bienheureux», 
de Fuzºlî et enfin, le célèbre Yºsuf wa Zulay≈æ de Íæmî.

Les quatre chapitres suivants s’attachent à mettre en 
avant le contexte historico-religieux dans lequel fut composé 
chacun de ces récits, puis les raisons pour lesquelles on 
les dota d’illustrations. Ainsi, le chapitre ii est consacré à 
la première période où apparaissent de telles illustrations, 
c’est-à-dire dans l’Iran mongol, dans la première partie du 
xive siècle. L’histoire biblique y tient un rôle secondaire au 
sein de la vaste entreprise de ré-appropriation de l’historio-
graphie iranienne qui caractérise cette époque. C’est l’Iran 
timouride qui fait l’objet du chapitre suivant, et plus parti-
culièrement l’islamisation des principales figures bibliques 
et l’intensification de l’élément religieux. L’A. rattache ce 
phénomène à l’importante implantation du soufisme dans 
les milieux du pouvoir, en particulier à la cour de Îusayn 

Bayqara à la fin du xve siècle. C’est exactement durant cette 
période que Jâmi composa son Yºsuf wa Zulay≈æ et c’est 
probablement sous cette influence que le peintre Behzæd 
en illustra certains épisodes narrés dans le Gulistæn de 
Sa’di. Le quatrième chapitre est consacré au xvie siècle, le 
temps des grands empires safavide et ottoman, les Moghols 
n’ayant accordé que peu de place aux récits bibliques dans 
leurs manuscrits. Deux œuvres importantes voient ainsi le 
jour sous les Safavides: un Fæl Næme, «Livre des divina-
tions», somptueux manuscrit illustré pour Shæh Tahmasp et 
aujourd’hui dispersé, et un Haft Awrang, «Les Sept trônes 
de la royauté», comprenant les sept poèmes de Íæmî et 
dont six très belles peintures illustrent le Yºsuf wa Zulay≈æ. 
Les Ottomans cherchent, pour leur part, une légitimité dans 
l’appropriation des généalogies bibliques qui prennent, à 
la même époque, de plus en plus d’importance au sein du 
livre illustré; ainsi, le Shæh Næme-ye Âl-i ©Utmæn, «Livre des 
rois de la famille ottomane», commence à l’époque biblique 
et s’achève avec Soliman. Le cinquième chapitre de cette 
première partie résume enfin la période allant du xvie siècle 
jusqu’à nos jours et la propagation des thèmes prophétiques 
sur d’autres supports: laques, reliures ou peinture sur toile.

La seconde partie de l’ouvrage énumère méthodique-
ment chaque figure biblique dans la miniature islamique. 
Viennent ainsi, au sein de chapitres qui leur sont consacrés 
et suivant la chronologie biblique: Adam, Caïn et Abel, Seth 
et Enoch, Noé, Abraham, Lot, Joseph, Moïse, Jonas, Job, 
David, Salomon et, pour finir, Jésus et ses proches: Zacharie, 
Jean-Baptiste et Marie.

Finalement, R. M. reprend dans une longue conclusion 
les perspectives mises en avant dans l’ensemble de son 
livre et en tire les parallèles et conclusions qui s’imposent: 
seul l’Iran, certaines parties du monde ottoman et, plus 
rarement, moghol, ont produit des illustrations de prophètes. 
Les manuscrits concernés, en majeure partie historiques ou 
religieux, sont relativement tardifs, postérieurs au xiiie siècle. 
L’iconographie en question est variée, les choix du peintre 
et du mécène y étaient probablement déterminants, laissant 
transparaître les préoccupations politiques et religieuses 
d’une période donnée.

Si le titre de l’ouvrage, La Bible dans l’art islamique, ne 
correspond pas exactement à ce qu’il annonce, l’art du livre 
étant le seul sujet vraiment traité ici par R. M., l’A. confirme 
sa profonde connaissance du sujet, offrant au lecteur non 
spécialiste, auquel la collection «Islamiques» s’adresse 
en premier lieu, un ouvrage clair, facilement accessible et 
richement documenté. Les subdivisions de la deuxième partie, 
en chapitres, tous consacrés à un ou plusieurs prophètes, 
peuvent parfois paraître un peu redondantes mais offrent 
toutefois une assise limpide à la conclusion qui propose 
pour sa part, au lecteur averti, des pistes de réflexion plus 
complexes et particulièrement intéressantes.

Éloïse Brac de La Perrière 
Université Paris IV-Sorbonne

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Milstein Rachel : La Bible dans l’art islamique, recensé par Éloïse Brac de La Perrière
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



