| V. ARTS €T ARCHEOLOGIE |

FOWDEN Garth,
Qusayr ‘Amra,
Art and the Umayyad Elite in Late Antique Syria

Berkeley, University of California Press, 2004.
390 p.

Qusayr ‘Amra ou le petit chateau de ‘Amra est un
monument de I'époque omeyyade (661-750) qui se situe en
Transjordanie a cent kilométres a I'est d’Amman. Le corps
du batiment se compose d’un bain et d’une salle tripartite &
structure quasi basilicale. Méme si aucune preuve matérielle
n’est venue le confirmer, tous s’accordent pour attribuer cet
édifice a al-Walid |1 (qui ne fut calife qu’entre 743 et 744) ().
La fonction de la salle a structure basilicale a été identifiée
a une salle d’audience ?. Mais Qusayr ‘Amra est surtout
connu pour ses peintures murales.

Depuis leur découverte par A. Musil en 1898, ces
peintures suscitent de nombreuses discussions qui se sont
souvent articulées autour de deux axes: les historiens de
I'art antique et de I'art chrétien se sont interrogés sur les
antécédents antiques, byzantins ou sassanides des peintu-
res . Les islamisants, quant & eux, se sont étonnés de la
présence de représentations anthropomorphiques dans un
décor attribué a I'art prétendument iconophobe de I'islam ().
Ces débats se sont déroulés sans qu’aucune description
systématique des peintures, ni aucune analyse iconogra-
phique n’ait été proposée ©. Il faudra attendre les travaux
de J.C. Vibert-Guigue pour qu’un relevé et une description
systématique des peintures soient faits ©. Mais a ce stade
de 'avancement des études, on ne comprend toujours pas
comment fonctionne le programme, quel est le sens de lec-
ture a adopter, quels sont les rapports entre les différentes
peintures et surtout quelles significations les nouveaux
mécenes arabophones de 'époque omeyyade attribuaient
a ce programme. C’est entre autres a ces questions que
tente de répondre G. Fowden. Louvrage se présente comme
une monographie historique de Qusayr ‘Amra dont I'objectif
principal est de replacer Qusayr ‘Amra dans son contexte
historique, géographique et culturel. Trois aspects de sa
méthode seront développés dans ce compte rendu : le mode
de description, I'utilisation des modéles préislamiques qui
auraient inspiré le programme et I'exploitation des sources
littéraires dans l'interprétation des peintures.

G. Fowden propose d’abord une vision nouvelle du
batiment en s’interrogeant sur le rapport entre le site et son
environnement naturel. Il remarque en premier lieu la proxi-
mité des wadis avoisinants (le wadi Sirhan et le wadi I-Buttim)
et d’une oasis (al-Azraq). Ces lieux fréquentés par toutes
sortes d’animaux en quéte d’eau renforcent I'hypothése déja
émise d’un batiment utilisé comme un pavillon de chasse. De
plus, 'absence de réservoir d’eau et de structure d’habitation
conduit I'auteur a envisager la possibilité d’une utilisation
saisonniére de Qusayr ‘Amra, plus exactement au moment

des saisons humides. Ces deux nouveaux aspects apparais-
|

sent comme un apport fondamental pour la compréhension
du site et de son programme iconographique.

Aprés avoir décrit le batiment, G. Fowden propose un
plan de celuici avec la répartition des peintures murales a
I'intérieur. Ce schéma offre une vision d’ensemble claire de la
distribution des peintures et constitue un instrument de travail
trés pratique. Sa description du programme est «intention-
nellement » partielle et 'auteur s'explique dés sa préface : «|
intend to treat as exhaustively as possible those frescoes that
strike me as charactéristic or informativ (7). » Aussi ne décrit-i
pas toutes les peintures a la maniére d’un historien de I'art. Il
peut consacrer un chapitre entier a une peinture. C'est le cas
pour quatre d’entre elles: I'amir tronant sur I'eau (mur sud
de I'alcove), la femme allongée sous un auvent et entourée
de personnages (mur sud, travée ouest), les six rois vaincus
(paroi travée ouest) et la femme au bain (paroi travée ouest).
Il peut aussi regrouper les peintures de maniére thématique.
|l procede ainsi dans trois cas : les femmes nues, la chasse et
les représentations inspirées de la mythologie grecque. Enfin,
il peut faire intervenir des peintures dans son commentaire :
c’est le cas notamment de celles qu’il n’étudie pas en pro-
fondeur (celles montrant des artisans de la construction au
travail, le zodiaque, I'arcature habitée...).

Ces trois biais permettent a I'auteur d’envisager la
majeure partie du décor lisible sans le décrire de maniére
systématique. G. Fowden est conscient de la difficulté que
posent I'étude et surtout la description des peintures de
Qusayr ‘Amra. En effet, comment regrouper et ordonner
les éléments décrits pour rendre compte du programme
quand la fonction exacte du lieu décoré, les motivations
des commanditaires, I'identité des artisans et le sens de
lecture ne sont pas connus ? Dans sa quéte d’un principe
organisateur, 'auteur choisit de se fonder sur la structure
type d’un poeme arabe classique (la gasida). Il fait donc
se correspondre I'enchainement des thémes de la gasida
et les différents chapitres de son ouvrage qui traitent dans
I'ordre suivant: du site (al-atfal), des représentations fémi-
nines (nasib), des scénes de chasse (fahr) et des scénes
assimilées au pouvoir omeyyade et a al-Walid Il (madih).

(1) A. Musil, Kusjer ’Amra, Vienne, 1907, p. 149 ; J. Sauvaget, « Re-
marques sur les monuments omeyyades », in Journal asiatique, Paris,
1989, p. 13-160; 0. Grabar, Ceremonial and Art at the Umayyad Court,
PhD, Princeton, 1955, p. 256 ; R. Ettinghausen, La peinture arabe,
Geneve, 1961, p. 33.

(2) 0. Grabar, La formation de I'art islamique, Paris, 1981, p. 206-208 ;
J. Sauvaget, La mosquée de Médine, Paris, 1952, p. 124 a 132.

(3) A. Riegl, Spétrémische Kunst-Industrie nach den Funden in Oster-
reich-Ungarn, Vienne, 1901.

(4) K.A.C. Creswell, « The Lawfulness of Painting in Early Islam », in Ars
Islamica, n°s 11 et 12, 1946, p. 149-166.

(5) La seule peinture de Qusayr ‘Amra qui fera I'objet d’une description
et d’une interprétation est la peinture des « six rois vaincus ». 0. Gra-
bar, « The six Kings at Qusayr ‘Amra», in Ars Orientalis, n° 1, 1954,
p. 185-187.

(6) J. C. Vibert-Guigue, La peinture omeyyade au Proche-Orient, thése
de doctorat, Paris, 1997.

(7) G. Fowden, Qusayr ‘Amra, Berkeley, 2004, p. XXVI.

BCAI 22 - 2006 111
BCAI 22 (2007) Fowden Garth : Qusayr ‘Amra, Art and the Umayyad Elite in Late Antique Syria, recensé par Nadia Ali
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| V. ARTS €T ARCHEOLOGIE |

Pour justifier le choix de ce principe organisateur
emprunté a la poésie arabe, G. Fowden insiste trés juste-
ment sur I'importance de la poésie a I'époque omeyyade.
Ensuite, il remarque qu’on retrouve les mémes sujets et
les mémes préoccupations aussi bien dans la poésie que
dans le programme peint. Enfin, il note un aspect qui me
parait a la fois essentiel et d’'une grande pertinence, la
poésie omeyyade comme le décor de Qusayr ‘Amra serait
«Arab to the core but patchily muslim ®». Utiliser les
sources poétiques arabes pour analyser les peintures de
Qusayr ‘Amra me parait &tre une idée trés féconde, parce
que jusqu’ici ces sources n‘avaient pas attiré I'attention
des historiens de I'art islamique alors qu’elles constituent
le mode d’expression le plus développé, quantitativement
et qualitativement, de I'époque omeyyade. Cependant, le
choix de I'enchainement des thémes de la qasida comme
principe organisateur de I'étude du programme peint de
Qusayr ‘Amra me semble douteux. Si 'ordre d’apparition
des peintures étudiées est censé révéler un sens de lecture
du programme visuel emprunté & l'organisation d’une qasiaa,
I'auteur ne le montre pas. Je crois qu'il aurait été souhaitable
de s’interroger d’abord sur les structures formelles propres
au décor (cadres, registres, rapports formels entre les
peintures, orientation des figures, rapports entre les figures)
avant de chercher un principe organisateur issu d’un autre
mode d’expression, en l'occurence la poésie.

Le contenu de la description, dans la plupart des
cas, consiste a évoquer les composantes figuratives d’une
peinture et le déroulement de I'action représentée. Lorsque
G. Fowden décrit certaines composantes, ces commentaires
rendent en général la peinture trés vivante. Il fait de celle-Ci
une nouvelle source d’informations sur certaines pratiques.
Par exemple, les informations qu’il apporte sur la techni-
que de chasse aux filets chez les Arabes telle qu’elle est
présentée dans les sources littéraires arabes apparaissent
comme des légendes quasi encyclopédiques des scénes
de chasse.

Mais 12 ou le travail de G. Fowden apporte une lecture
nouvelle du programme, c’est lorsqu’il envisage d’une
part les rapports entre les peintures de Qusayr ‘Amra,
d’autre part les rapprochements iconographiques entre
ces peintures et d’autres décors omeyyades. En ce qui
concerne les rapports entre les différentes peintures de
Qusayr ‘Amra, l'auteur en reléve plusieurs. Le premier
type se présente lorsque des peintures de sujets similaires
semblent s’articuler comme des séquences « logiques ». Le
seul cas ou cela semble se produire selon G. Fowden est
la représentation des scénes de chasse ou on peut suivre
I'évolution chronologique de la chasse proprement dite
jusqu’a I'abattage d’animaux. Le second type de rapport
implique une lecture horizontale du décor. Il envisage, par
exemple, trois peintures de la travée ouest comme une
sorte de triptyque formé par I'image centrale des «six
rois vaincus » flanquée de deux représentations féminines.

G. Fowden reléve également les éventuels rapports entre
|

deux registres juxtaposés, notamment la juxtaposition de
la scéne de chasse a I'onagre et de la scéne montrant une
femme au bain. Enfin, le dernier rapport que j'ai relevé dans
I'ouvrage se situe au niveau des rapprochements possibles
entre les composantes de deux peintures situées cote a
cote : G. Fowden tente notamment une comparaison entre
les composantes figuratives de la peinture de I'amir tronant
sur I'eau et celle de la femme allongée sous un auvent.

Plus largement, l'auteur établit des comparaisons trés
pertinentes entre les peintures de Qusayr ‘Amra, et d’autres
manifestations de I'art figuratif omeyyade. Il compare cer-
tains éléments du programme de Qusayr ‘Amra comme les
représentations féminines, les représentations du pouvoir
ou les scénes de chasse, aux peintures de Qasr al-Hayr
al-Gharbi (728), aux sculptures de Khirbat al-Mafgar (743)
et a certains objets tel que le braséro de Mafraqg (époque
omeyyade). Dans les études précédentes, les chercheurs
avaient eu tendance a présenter Qusayr ‘Amra et son
décor comme une sorte de «bizarrerie ». Finalement, la
description des rapports entre les différentes parties du
programme confirme 'idée d’un vrai programme voulu, de
méme que les rapprochements avec d’autres documents
visuels omeyyade permettent de metire en lumiére cer-
taines constantes figuratives de I'art omeyyade. Mais en
focalisant sur le contenu iconographique (c’est-a-dire les
objets et les événements représentés), 'auteur ignore cer-
tains aspects formels et structurels (occasion formelle des
peintures, découpage des surfaces par des cadres et des
frises, format et visibilité des surfaces & décorer) qui ont pu
jouer un role déterminant dans le choix des motifs et leurs
arrangements. En d’autres termes, il me semble qu'’il serait
utile de s’interroger sur les modes concrets de fabrication
avant de chercher a interpréter I'iconographie.

Pour contextualiser et interpréter le programme peint,
G. Fowden se fonde sur les traditions artistiques qui ont pré-
cédé I'lslam et sur des sources littéraires arabes, persanes
et byzantines. La plupart des travaux sur I'art omeyyade
ont beaucoup insisté sur ses antécédents artistiques, qu’ils
soient héllénistiques, byzantins ou sassanides. G. Fowden
n’échappe pas a cette recherche des origines, mais il a le
mérite de s’interroger sur la raison d’étre de ces influences
en questionnant I'histoire des traditions artistiques de la
région et en examinant la maniére dont les Omeyyades ont
eu acces a ce patrimoine visuel.

G. Fowden tente de faire intervenir les antécédents
plastiques dans l'interprétation des peintures. Selon lui,
I'emprunt serait significatif dans au moins trois cas.

Premiérement, certaines parties du décor auraient été
volontairement traitées avec des modeles artistiques issus
des traditions des deux mondes rivaux, Byzance et la Perse,
parce qu’al-Walid Il aurait souhaité représenter une sorte
d’équilibre des emprunts que les Omeyyades ont fait a ces

(8) Ibid., p. 87.

BCAI 22 - 2006 e
BCAI 22 (2007) Fowden Garth : Qusayr ‘Amra, Art and the Umayyad Elite in Late Antique Syria, recensé par Nadia Ali
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| V. ARTS €T ARCHEOLOGIE |

deux puissances. S'interroger sur les motivations des choix
des modéles est Iégitime. Mais la multiplicité et la diversité
des sources plastiques a l'intérieur méme d’une seule
peinture rendent hasardeux le choix d’'un modéle précis, et
plus hasardeuse encore son utilisation dans I'interprétation
de 'agencement des peintures.

Deuxiémement, G. Fowden considére que la peinture
de 'amir trdnant a été consciemment réalisée sur le modéle
de lareprésentation d’Adam issue des mosaiques de I'église
d’Huarte dans le nord de la Syrie (v® siécle). En effet, les si-
militudes sont nombreuses entre les deux images (gestuelle,
posture, costume, trone, situation dans I'abside). Cependant,
G. Fowden va plus loin en interprétant ce choix. Il se fonde
sur un passage du Coran qui rappelle qu’Adam est le premier
calife de Dieu. Il en tire la conclusion que le propriétaire se
serait fait représenter sous les traits d’Adam pour affirmer
que lui aussi était un calife de Dieu et que son pouvoir était
d’origine divine. Cette interprétation fondée sur les sources
matérielles et textuelles pose probléme a plusieurs niveaux :
il parait difficile d’affirmer que le modéle d’Adam est le seul
a avoir «influencé » la peinture de Qusayr ‘Amra. On peut
citer, par exemple, les images des empereurs et consuls
byzantins, les représentations du Christ tronant et les
représentations des rois sassanides. Pourquoi ne pas faire
intervenir dans l'interprétation de cette peinture les autres
modéles susceptibles de I'avoir «influencé » ? Lauteur ne
précise pas ses critéres de sélection.

Troisiemement, certaines structures plus larges du
décor de Qusayr ‘Amra auraient été empruntées consciem-
ment a des traditions artistiques préislamiques pour mettre
en image une idée similaire. C’est, d’aprés l'auteur, le cas
pour la structure d’ensemble qui comprend la peinture de
I'amir trdnant sur I'eau et les scénes de chasse situées sur
les parois des travées ouest et est. Cet ensemble, que I'on
pourrait schématiser ainsi : Chasse / amir trénant / Chasse,
aurait été «influencé » par la structure d'un relief sassa-
nide situé dans la grotte de Tag-e-Bostan (v&-vI® siécles).
On peut voir sur ce relief un roi sassanide investi du
pouvoir par le dieu Ahura mazda, image flanquée par des
scénes de chasse situées sur les parois latérales de la
grotte. G. Fowden utilise ce point pour en conclure que la
structure Chasse / Investiture / Chasse de Tag-e-Bostan
a influencé la structure du décor de Qusayr ‘Amra. Ce
rapprochement parait trés probable d’autant que, comme
le rappelle G. Fowden, ce relief sassanide a pu étre vu par
les conquérants musulmans. La ou je crois que l'auteur
spécule, c’est lorsqu’il interpréte 'emprunt omeyyade.
Son raisonnement est le suivant : étant donné que le relief
sassanide représente I'idée de l'origine divine du pouvoir,
I'emprunt omeyyade aurait été motivé par le besoin de
représenter une idée similaire. Ce faisant, ne surestime-t-il
pas la connaissance que les Omeyyades avaient de I'icono-
graphie sassanide ? De plus, I'auteur avait précédemment
insisté sur I'implication significative du modéle d’Adam

dans la représentation de I'amir tronant sur I'eau. Le pro-
|

bléme qui se pose ici est de déterminer quel est le modéle
«signifiant» qui interviendra dans l'interprétation. Est-ce
I'image d’Adam, le relief d’investiture de Tag-e-Bostan ? les
deux a la fois ? En réalité, I'utilisation des sources visuelles
préislamiques dans l'interprétation du matériel omeyyade
est un des problémes les plus épineux. Plusieurs difficultés
parfois insurmontables se présentent: d’abord, quand on
parvient a déterminer I'ancétre d’une image ou d’un motif,
on ne connait pas toujours la signification que ce motif avait
dans les traditions artistiques préislamiques. C'est le cas
par exemple d’un motif fréquent dans I'imagerie omeyyade,
celui des perdrix. Ensuite, la multiplicité des modéles utilisés
parfois a 'intérieur d’une seule image et I'interpénétration
des traditions byzantines et sassanides rendent difficile la
sélection d’un seul « modele source ». Enfin, et ¢’est bien 1a
la principale difficulté, on ne sait presque rien sur la maniére
dont les Omeyyades ont pergu et compris ce vocabulaire
de motifs et de formes mis a leur disposition. Comment
dans ces conditions déterminer la survivance ou non d’'une
signification préexistante ?

Par ailleurs, il me semble que G. Fowden est un peu
catégorique lorsqu’il élimine le matériel archéologique
de I'Arabie préislamique comme source potentielle des
peintures omeyyades. D’aprés lui, la tradition artistique de
I'Arabie préislamique telle qu’elle nous est parvenue grace
aux découvertes archéologiques était éteinte a I'époque
omeyyade et n’a donc pas pu jouer un role dans la formation
de 'iconographie omeyyade. Il serait peut-étre souhaitable,
avant d’éliminer ce matériel, de comparer les motifs et les
structures formelles de I'art de I'Arabie préislamique aux
matériaux omeyyades afin de déterminer dans quelle me-
sure ce matériel peut ou non étre considéré dans I'examen
de I'art omeyyade. D’autant que I'art figuratif de I'Arabie
préislamique est riche ) et serait susceptible de nous in-
former sur les pratiques artistiques et les godts des Arabes
avant I'islam, mais aussi sur la pénétration et I'adaptation
en Arabie a cette méme époque des traditions artistiques
byzantines, syriennes, coptes et sassanides.

Pour interpréter le programme, G. Fowden s’est égale-
ment équipé de sources littéraires, le plus souvent arabes.
L'un des objectifs de I'auteur est de tester la valeur de ces
sources textuelles pour I'étude du monument. Pour cela,
il s’appuie sur un corpus textuel arabe particulierement
important et une bibliographie pluridisciplinaire trés a jour
qu’il présente en appendice. Dans ce chapitre indispensable,
il S'interroge sur la validité et la pertinence de ces dernieres
pour I'étude de la période omeyyade. Parmi les sources
arabes les plus souvent citées, il faut signaler les récits
des historiens, tels que Tabari, Mas‘udi, Baladuri, et des
géographes lbn al-Fagih, Mugaddasi et Ibn ‘Asakir. Ces

(9) Parmi les matériaux figuratifs de I'Arabie préislamique, on peut citer
les plaques votives de Marib (1I%-Iv® siécles) ; les peintures et sculptures
de Shabwa et de Qaryat al-Faw (1evé siécles) et les reliefs sculptés de
Hisn al-‘Urr et de Zafar.

BCAI 22 - 2006

BCAIl en ligne

13

BCAI 22 (2007) Fowden Garth : Qusayr ‘Amra, Art and the Umayyad Elite in Late Antique Syria, recensé par Nadia Ali
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| V. ARTS €T ARCHEOLOGIE |

récits informent l'auteur sur les événements historiques
ou anecdotiques, sur les habitudes des Omeyyades et sur
la personnalité d’al-Walid Il. Parallélement, I'utilisation du
matériel poétique dans l'interprétation du décor constitue
la véritable révolution de I'ouvrage. Les sources poétiques
utilisées comprennent essentiellement des extraits du Kitab
al-Aghani d’Abi--Farag al-Isfahani, la Mu‘allaga d’Imru’l-
Qays, un poéme d’Abl Du’'ayb et des extraits de poémes
d’a-Walid Il. Le Kitab al-Aghani est entre autre exploité
comme une source d’informations sur I'atmosphére qui
devait régner a Qusayr ‘Amra. G. Fowden distingue deux
modes d’intervention de la littérature arabe dans I'analyse
du programme peint. Les sources littéraires tantét sont uti-
lisées comme des « illustrations textuelles de I'image » pour
reprendre I'expression de I'auteur, tantdt elles participent a
I'identification du sujet a travers une démonstration.

Lauteur considére que la poésie intervient comme
une illustration textuelle dans la plupart des peintures de
Qusayr ‘Amra (I'amir tronant sur I'eau, les scenes de chasse,
les femmes). Il entend par 1a que les sources littéraires
illustrent les images, mais ne sont pas indispensables a
la compréhension de celles-ci. Il semble que dans ce cas
I'auteur sous-estime non seulement l'intérét des sources
poétiques, mais surtout I'intérét des informations capitales
qu’il a parfois extraites de la poésie. Je pense notamment
a son utilisation des expressions poétiques utilisées pour
décrire le calife. Il est le premier savant a dresser un paral-
lele entre le paysage aquatique situé sous I'amir tronant
et les comparaisons poétiques ou la générosité du calife
est en général exprimée en des termes étroitement liés a
I'eau. De plus, il remarque a propos de cette peinture qu’elle
est située dans une alcove dont la forme et l'orientation
rappellent le mihrab d’'une mosquée. Il fait trés justement
intervenir la poésie a ce stade en rappelant que le calife
pouvait, dans certains poémes, étre comparé a une gibla.
Cette utilisation de la poésie est trés convaincante. Dans
la plupart des autres cas, I'auteur dresse un paralléle entre
des peintures et des poémes aux sujets a priori similaires.
Dans le cas des scénes de chasse, il cite par exemple un
long poéme de chasse d’Abi Du’ayb. Dans le cas des re-
présentations de femmes au bain, il cite I'épisode de Darat
Gulgul ot le poéte Imru’-Qays épie ‘Unayza au bain; et pour
les autres femmes, il s’appuie sur des vers qui décrivent
des femmes chargées de divertir les puissants (chanteuses,
musiciennes...). Mais aucune recherche n’est menée sur le
lexique et les comparaisons utilisés pour décrire les femmes,
pourtant riches en informations.

Passons au second type d’utilisation des sources litté-
raires dans I'étude de G. Fowden. Dans trois cas, dont deux
particuliérement développés, celui de la femme allongée
sous un auvent et entourée de personnages et celui de la
femme au bain, G. Fowden considére que, contrairement
aux cas précédents, le sujet reste a identifier. Pour ce faire,
il propose non plus d’aller de I'image au texte, mais du

texte a I'image. Les textes utilisés sont essentiellement
|

historiques. Il admet que ce cheminement du texte vers
I'image est plus hypothétique. Dans I'analyse de ces pein-
tures, sa démarche a consisté a identifier les personnages
historiques censés étre représentés et a interpréter les
intentions du commanditaire al-Walid Il. Ces chapitres
constituent a mes yeux les parties les plus discutables de
I'ouvrage. Limage de la femme allongée sous un auvent et
entourée de petits personnages figurerait, selon G. Fowden,
la mére d’al-Walid II, une femme d’origine « byzantine » du
nom de Umm al-Hakam. Elle serait représentée a Qusayr
’Amra entourée de ses enfants. Lobjectif d’al-Walid Il aurait
été de montrer la capacité de la dynastie omeyyade a se
régénérer et surtout a intégrer avec succes les éléments
non arabes. G. Fowden intitule cette peinture « Maintaining
the Dynasty ». Il se fonde sur le fait que cette peinture est
située a la droite de celle qui montre I'amir tronant pour en
déduire que la femme est aussi un personnage royal, mais
féminin. Cependant, aucun élément concret ne permet
I'identification a Umm al-Hakam et la surinterprétation que
I'auteur propose. Est-il probable qu’un puissant omeyyade,
méme le plus dévergondé d’entre eux, al-Walid Il ait fait
figurer sa mére dans un lieu au décor largement consacré
a des représentations de femmes dénudées ?

Lautre peinture analysée est celle de la grande femme
au bain. G. Fowden interpréte cette image comme la repré-
sentation de la mére de Yazid. Yazid était le fils d’al-Walid |
etle cousin d’al-Walid Il. Sa mére, une princesse sassanide
du nom de Shah--Afrid, aurait été capturée et emmenée
a la cour de Damas. Le propriétaire de Qusayr ‘Amra al-
Walid Il était en rivalité avec Yazid en ce qui concerne la
succession du calife HiSam. Il aurait donc commandé une
représentation de Shah-i-Afrid pour rappeler & son cousin
Yazid que sa mére était une non-arabe. Ici, je crois que
I'auteur n’apporte pas assez d’éléments pour justifier cette
identification. Il parait difficile d’imaginer que la mére d'un
futur calife ait pu étre représentée nue. Les arguments
de l'auteur reposent essentiellement sur des extraits des
chroniques historiques arabes qui évoquent le traitement
des prisonniéres étrangeres trés prisées des Omeyyades.
S'il est possible d’admettre que la peinture représente une
prisonniére nue et exhibée, en revanche rien n’indique qu'il
s'agit de Shah i-Afrid. Ces identifications discutables a Umm
al-Hakam et Shah i-Afrid conduisent G. Fowden a envisager
le lien qui pourrait exister entre ces deux représentations
de méres d’origine non arabe et la peinture des «six rois
vaincus ». Ges trois peintures fonctionneraient comme un
triptyque dont le but aurait été de montrer la capacité des
Omeyyades a intégrer I'héritage matériel, culturel et généa-
logique des civilisations conquises.

En conclusion, méme si les interprétations de certaines
peintures me sont apparues peu convaincantes, le grand
avantage de cette monographie sur Qusayr ‘Amra est
assurément de poser, avec une netteté jusqueda jamais
atteinte, le probléme du rapport entre le programme icono-

graphique et le contexte historique, linguistique et culturel
|

BCAI 22 - 2006 114
BCAI 22 (2007) Fowden Garth : Qusayr ‘Amra, Art and the Umayyad Elite in Late Antique Syria, recensé par Nadia Ali
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| V. ARTS €T ARCHEOLOGIE

de sa création. A cet égard, I'essai de G. Fowden affirme
doublement son caractére nécessaire. D’'une part, il met
en lumiére la contribution arabe a la formation de I'icono-
graphie omeyyade. D’autre part, il propose d’exploiter les
sources littéraires arabes en privilégiant la poésie. Il subsiste
cependant des questions sur la méthode a employer dans
I'examen de I'art figuratif omeyyade. Lapproche iconogra-
phigue fondée sur les textes et les modeéles préislamiques
est certes nécessaire pour réactiver ce qui faisait I'objet
d’'un savoir spontané aI'époque omeyyade, mais appliquée
au matériel omeyyade, elle montre ses limites et ce a deux
niveaux : d’abord elle ne peut se dispenser d’une description
formelle et structurelle «aveugle aux objets » et qui réve-
lerait non pas ce qui se cache derriére les images, mais la
maniére dont on a fabriqué ces images et ce programme.
Ensuite, elle se heurte au fait que, dans bien des cas, on
se trouve en présence de représentations picturales ou plu-
sieurs modeles antécédants et plusieurs sources littéraires
pourraient s’appliquer avec un droit égal et proposer des
identifications Iégitimes. Dans ce cas, comment déterminer
des «principes correcteurs » ou des critéres de sélection
capables de confirmer les identifications iconographiques
supposées ? La question est ouverte.

Nadia Ali
Doctorante Iremam

BCAI 22 - 2006 15

BCAI 22 (2007) Fowden Garth : Qusayr ‘Amra, Art and the Umayyad Elite in Late Antique Syria, recensé par Nadia Ali
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



