
	 BCAI 22 – 2006	 111

V. Arts et archéologie

Fowden Garth, QuÒayr ©Amra, Art and the Umayyad Elite in Late Antique Syria [Nadia Ali]

Fowden Garth,  
QuÒayr ©Amra,  
Art and the Umayyad Elite in Late Antique Syria

Berkeley, University of California Press, 2004.  
390 p.

QuÒayr ©Amra ou le petit château de ©Amra est un 
monument de l’époque omeyyade (661-750) qui se situe en 
Transjordanie à cent kilomètres à l’est d’Amman. Le corps 
du bâtiment se compose d’un bain et d’une salle tripartite à 
structure quasi basilicale. Même si aucune preuve matérielle 
n’est venue le confirmer, tous s’accordent pour attribuer cet 
édifice à al-Walîd II (qui ne fut calife qu’entre 743 et 744) (1). 
La fonction de la salle à structure basilicale a été identifiée 
à une salle d’audience (2). Mais QuÒayr ©Amra est surtout 
connu pour ses peintures murales.

Depuis leur découverte par A. Musil en 1898, ces 
peintures suscitent de nombreuses discussions qui se sont 
souvent articulées autour de deux axes: les historiens de 
l’art antique et de l’art chrétien se sont interrogés sur les 
antécédents antiques, byzantins ou sassanides des peintu-
res (3). Les islamisants, quant à eux, se sont étonnés de la 
présence de représentations anthropomorphiques dans un 
décor attribué à l’art prétendument iconophobe de l’islam (4). 
Ces débats se sont déroulés sans qu’aucune description 
systématique des peintures, ni aucune analyse iconogra-
phique n’ait été proposée (5). Il faudra attendre les travaux 
de J.C. Vibert-Guigue pour qu’un relevé et une description 
systématique des peintures soient faits (6). Mais à ce stade 
de l’avancement des études, on ne comprend toujours pas 
comment fonctionne le programme, quel est le sens de lec-
ture à adopter, quels sont les rapports entre les différentes 
peintures et surtout quelles significations les nouveaux 
mécènes arabophones de l’époque omeyyade attribuaient 
à ce programme. C’est entre autres à ces questions que 
tente de répondre G. Fowden. L’ouvrage se présente comme 
une monographie historique de QuÒayr ©Amra dont l’objectif 
principal est de replacer QuÒayr ©Amra dans son contexte 
historique, géographique et culturel. Trois aspects de sa 
méthode seront développés dans ce compte rendu: le mode 
de description, l’utilisation des modèles préislamiques qui 
auraient inspiré le programme et l’exploitation des sources 
littéraires dans l’interprétation des peintures.

G. Fowden propose d’abord une vision nouvelle du 
bâtiment en s’interrogeant sur le rapport entre le site et son 
environnement naturel. Il remarque en premier lieu la proxi-
mité des wædîs avoisinants (le wædî SirÌæn et le wædî l-Butºm) 
et d’une oasis (al-Azraq). Ces lieux fréquentés par toutes 
sortes d’animaux en quête d’eau renforcent l’hypothèse déjà 
émise d’un bâtiment utilisé comme un pavillon de chasse. De 
plus, l’absence de réservoir d’eau et de structure d’habitation 
conduit l’auteur à envisager la possibilité d’une utilisation 
saisonnière de QuÒayr ©Amra, plus exactement au moment 
des saisons humides. Ces deux nouveaux aspects apparais-

sent comme un apport fondamental pour la compréhension 
du site et de son programme iconographique.

Après avoir décrit le bâtiment, G. Fowden propose un 
plan de celui-ci avec la répartition des peintures murales à 
l’intérieur. Ce schéma offre une vision d’ensemble claire de la 
distribution des peintures et constitue un instrument de travail 
très pratique. Sa description du programme est «intention-
nellement» partielle et l’auteur s’explique dès sa préface: «I 
intend to treat as exhaustively as possible those frescoes that 
strike me as charactéristic or informativ (7).» Aussi ne décrit-il 
pas toutes les peintures à la manière d’un historien de l’art. Il 
peut consacrer un chapitre entier à une peinture. C’est le cas 
pour quatre d’entre elles: l’amîr trônant sur l’eau (mur sud 
de l’alcôve), la femme allongée sous un auvent et entourée 
de personnages (mur sud, travée ouest), les six rois vaincus 
(paroi travée ouest) et la femme au bain (paroi travée ouest). 
Il peut aussi regrouper les peintures de manière thématique. 
Il procède ainsi dans trois cas: les femmes nues, la chasse et 
les représentations inspirées de la mythologie grecque. Enfin, 
il peut faire intervenir des peintures dans son commentaire: 
c’est le cas notamment de celles qu’il n’étudie pas en pro-
fondeur (celles montrant des artisans de la construction au 
travail, le zodiaque, l’arcature habitée…).

Ces trois biais permettent à l’auteur d’envisager la 
majeure partie du décor lisible sans le décrire de manière 
systématique. G. Fowden est conscient de la difficulté que 
posent l’étude et surtout la description des peintures de 
QuÒayr ©Amra. En effet, comment regrouper et ordonner 
les éléments décrits pour rendre compte du programme 
quand la fonction exacte du lieu décoré, les motivations 
des commanditaires, l’identité des artisans et le sens de 
lecture ne sont pas connus? Dans sa quête d’un principe 
organisateur, l’auteur choisit de se fonder sur la structure 
type d’un poème arabe classique (la qaÒîda). Il fait donc 
se correspondre l’enchaînement des thèmes de la qaÒîda 
et les différents chapitres de son ouvrage qui traitent dans 
l’ordre suivant: du site (al-a†læl), des représentations fémi-
nines (nasîb), des scènes de chasse (fa≈r) et des scènes 
assimilées au pouvoir omeyyade et à al-Walîd II (madiÌ).

(1) A. Musil, Kusjer ‘Amra, Vienne, 1907, p. 149 ; J. Sauvaget, «Re-
marques sur les monuments omeyyades», in Journal asiatique, Paris, 
1989, p. 13-160; O. Grabar, Ceremonial and Art at the Umayyad Court, 
PhD, Princeton, 1955, p. 256 ; R. Ettinghausen, La peinture arabe, 
Genève, 1961, p. 33.
(2) O. Grabar, La formation de l’art islamique, Paris, 1981, p. 206-208 ; 
J. Sauvaget, La mosquée de Médine, Paris, 1952, p. 124 à 132.
(3) A. Riegl, Spätrömische Kunst-Industrie nach den Funden in Öster-
reich-Ungarn, Vienne, 1901.
(4) K.A.C. Creswell, «The Lawfulness of Painting in Early Islam», in Ars 
Islamica, nºª 11 et 12, 1946, p. 149-166.
(5) La seule peinture de QuÒayr ©Amra qui fera l’objet d’une description 
et d’une interprétation est la peinture des « six rois vaincus». O. Gra-
bar, «The six Kings at QuÒayr ©Amra», in Ars Orientalis, nº 1, 1954, 
p. 185-187.
(6) J. C. Vibert-Guigue, La peinture omeyyade au Proche-Orient, thèse 
de doctorat, Paris, 1997.
(7) G. Fowden, QuÒayr ©Amra, Berkeley, 2004, p. xxvi.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Fowden Garth : Quṣayr ʿAmra, Art and the Umayyad Elite in Late Antique Syria, recensé par Nadia Ali
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 22 – 2006	 112

V. Arts et archéologie

Pour justifier le choix de ce principe organisateur 
emprunté à la poésie arabe, G. Fowden insiste très juste-
ment sur l’importance de la poésie à l’époque omeyyade. 
Ensuite, il remarque qu’on retrouve les mêmes sujets et 
les mêmes préoccupations aussi bien dans la poésie que 
dans le programme peint. Enfin, il note un aspect qui me 
paraît à la fois essentiel et d’une grande pertinence, la 
poésie omeyyade comme le décor de QuÒayr ©Amra serait 
«Arab to the core but patchily muslim (8)». Utiliser les 
sources poétiques arabes pour analyser les peintures de 
QuÒayr ©Amra me paraît être une idée très féconde, parce 
que jusqu’ici ces sources n’avaient pas attiré l’attention 
des historiens de l’art islamique alors qu’elles constituent 
le mode d’expression le plus développé, quantitativement 
et qualitativement, de l’époque omeyyade. Cependant, le 
choix de l’enchaînement des thèmes de la qaÒîda comme 
principe organisateur de l’étude du programme peint de 
QuÒayr ©Amra me semble douteux. Si l’ordre d’apparition 
des peintures étudiées est censé révéler un sens de lecture 
du programme visuel emprunté à l’organisation d’une qaÒîda, 
l’auteur ne le montre pas. Je crois qu’il aurait été souhaitable 
de s’interroger d’abord sur les structures formelles propres 
au décor (cadres, registres, rapports formels entre les 
peintures, orientation des figures, rapports entre les figures) 
avant de chercher un principe organisateur issu d’un autre 
mode d’expression, en l’occurence la poésie.

Le contenu de la description, dans la plupart des 
cas, consiste à évoquer les composantes figuratives d’une 
peinture et le déroulement de l’action représentée. Lorsque 
G. Fowden décrit certaines composantes, ces commentaires 
rendent en général la peinture très vivante. Il fait de celle-ci 
une nouvelle source d’informations sur certaines pratiques. 
Par exemple, les informations qu’il apporte sur la techni-
que de chasse aux filets chez les Arabes telle qu’elle est 
présentée dans les sources littéraires arabes apparaissent 
comme des légendes quasi encyclopédiques des scènes 
de chasse.

Mais là où le travail de G. Fowden apporte une lecture 
nouvelle du programme, c’est lorsqu’il envisage d’une 
part les rapports entre les peintures de QuÒayr ©Amra, 
d’autre part les rapprochements iconographiques entre 
ces peintures et d’autres décors omeyyades. En ce qui 
concerne les rapports entre les différentes peintures de 
QuÒayr ©Amra, l’auteur en relève plusieurs. Le premier 
type se présente lorsque des peintures de sujets similaires 
semblent s’articuler comme des séquences «logiques». Le 
seul cas où cela semble se produire selon G. Fowden est 
la représentation des scènes de chasse où on peut suivre 
l’évolution chronologique de la chasse proprement dite 
jusqu’à l’abattage d’animaux. Le second type de rapport 
implique une lecture horizontale du décor. Il envisage, par 
exemple, trois peintures de la travée ouest comme une 
sorte de triptyque formé par l’image centrale des «six 
rois vaincus» flanquée de deux représentations féminines. 
G. Fowden relève également les éventuels rapports entre 

deux registres juxtaposés, notamment la juxtaposition de 
la scène de chasse à l’onagre et de la scène montrant une 
femme au bain. Enfin, le dernier rapport que j’ai relevé dans 
l’ouvrage se situe au niveau des rapprochements possibles 
entre les composantes de deux peintures situées côte à 
côte: G. Fowden tente notamment une comparaison entre 
les composantes figuratives de la peinture de l’amîr trônant 
sur l’eau et celle de la femme allongée sous un auvent. 

Plus largement, l’auteur établit des comparaisons très 
pertinentes entre les peintures de QuÒayr ©Amra, et d’autres 
manifestations de l’art figuratif omeyyade. Il compare cer-
tains éléments du programme de QuÒayr ©Amra comme les 
représentations féminines, les représentations du pouvoir 
ou les scènes de chasse, aux peintures de QaÒr al-Hayr 
al-Gharbî (728), aux sculptures de Khirbat al-MafÏær (743) 
et à certains objets tel que le braséro de Mafraq (époque 
omeyyade). Dans les études précédentes, les chercheurs 
avaient eu tendance à présenter QuÒayr ©Amra et son 
décor comme une sorte de «bizarrerie». Finalement, la 
description des rapports entre les différentes parties du 
programme confirme l’idée d’un vrai programme voulu, de 
même que les rapprochements avec d’autres documents 
visuels omeyyade permettent de mettre en lumière cer-
taines constantes figuratives de l’art omeyyade. Mais en 
focalisant sur le contenu iconographique (c’est-à-dire les 
objets et les événements représentés), l’auteur ignore cer-
tains aspects formels et structurels (occasion formelle des 
peintures, découpage des surfaces par des cadres et des 
frises, format et visibilité des surfaces à décorer) qui ont pu 
jouer un rôle déterminant dans le choix des motifs et leurs 
arrangements. En d’autres termes, il me semble qu’il serait 
utile de s’interroger sur les modes concrets de fabrication 
avant de chercher à interpréter l’iconographie. 

Pour contextualiser et interpréter le programme peint, 
G. Fowden se fonde sur les traditions artistiques qui ont pré-
cédé l’Islam et sur des sources littéraires arabes, persanes 
et byzantines. La plupart des travaux sur l’art omeyyade 
ont beaucoup insisté sur ses antécédents artistiques, qu’ils 
soient héllénistiques, byzantins ou sassanides. G. Fowden 
n’échappe pas à cette recherche des origines, mais il a le 
mérite de s’interroger sur la raison d’être de ces influences 
en questionnant l’histoire des traditions artistiques de la 
région et en examinant la manière dont les Omeyyades ont 
eu accès à ce patrimoine visuel.

G. Fowden tente de faire intervenir les antécédents 
plastiques dans l’interprétation des peintures. Selon lui, 
l’emprunt serait significatif dans au moins trois cas.

Premièrement, certaines parties du décor auraient été 
volontairement traitées avec des modèles artistiques issus 
des traditions des deux mondes rivaux, Byzance et la Perse, 
parce qu’al-Walîd II aurait souhaité représenter une sorte 
d’équilibre des emprunts que les Omeyyades ont fait à ces 

(8) Ibid., p. 87.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Fowden Garth : Quṣayr ʿAmra, Art and the Umayyad Elite in Late Antique Syria, recensé par Nadia Ali
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 22 – 2006	 113

V. Arts et archéologie

deux puissances. S’interroger sur les motivations des choix 
des modèles est légitime. Mais la multiplicité et la diversité 
des sources plastiques à l’intérieur même d’une seule 
peinture rendent hasardeux le choix d’un modèle précis, et 
plus hasardeuse encore son utilisation dans l’interprétation 
de l’agencement des peintures.

Deuxièmement, G. Fowden considère que la peinture 
de l’amîr trônant a été consciemment réalisée sur le modèle 
de la représentation d’Adam issue des mosaïques de l’église 
d’Huarte dans le nord de la Syrie (ve siècle). En effet, les si-
militudes sont nombreuses entre les deux images (gestuelle, 
posture, costume, trône, situation dans l’abside). Cependant, 
G. Fowden va plus loin en interprétant ce choix. Il se fonde 
sur un passage du Coran qui rappelle qu’Adam est le premier 
calife de Dieu. Il en tire la conclusion que le propriétaire se 
serait fait représenter sous les traits d’Adam pour affirmer 
que lui aussi était un calife de Dieu et que son pouvoir était 
d’origine divine. Cette interprétation fondée sur les sources 
matérielles et textuelles pose problème à plusieurs niveaux: 
il paraît difficile d’affirmer que le modèle d’Adam est le seul 
a avoir «influencé» la peinture de QuÒayr ©Amra. On peut 
citer, par exemple, les images des empereurs et consuls 
byzantins, les représentations du Christ trônant et les 
représentations des rois sassanides. Pourquoi ne pas faire 
intervenir dans l’interprétation de cette peinture les autres 
modèles susceptibles de l’avoir «influencé»? L’auteur ne 
précise pas ses critères de sélection. 

Troisièmement, certaines structures plus larges du 
décor de QuÒayr ©Amra auraient été empruntées consciem-
ment à des traditions artistiques préislamiques pour mettre 
en image une idée similaire. C’est, d’après l’auteur, le cas 
pour la structure d’ensemble qui comprend la peinture de 
l’amîr trônant sur l’eau et les scènes de chasse situées sur 
les parois des travées ouest et est. Cet ensemble, que l’on 
pourrait schématiser ainsi: Chasse / amîr trônant / Chasse, 
aurait été «influencé» par la structure d’un relief sassa-
nide situé dans la grotte de Tæq-e-Bostæn (ve-vie siècles). 
On peut voir sur ce relief un roi sassanide investi du 
pouvoir par le dieu Ahura mazda, image flanquée par des 
scènes de chasse situées sur les parois latérales de la 
grotte. G. Fowden utilise ce point pour en conclure que la 
structure Chasse / Investiture / Chasse de Tæq-e-Bostæn 
a influencé la structure du décor de QuÒayr ©Amra. Ce 
rapprochement paraît très probable d’autant que, comme 
le rappelle G. Fowden, ce relief sassanide a pu être vu par 
les conquérants musulmans. Là où je crois que l’auteur 
spécule, c’est lorsqu’il interprète l’emprunt omeyyade. 
Son raisonnement est le suivant: étant donné que le relief 
sassanide représente l’idée de l’origine divine du pouvoir, 
l’emprunt omeyyade aurait été motivé par le besoin de 
représenter une idée similaire. Ce faisant, ne surestime-t-il 
pas la connaissance que les Omeyyades avaient de l’icono-
graphie sassanide? De plus, l’auteur avait précédemment 
insisté sur l’implication significative du modèle d’Adam 
dans la représentation de l’amîr trônant sur l’eau. Le pro-

blème qui se pose ici est de déterminer quel est le modèle 
«signifiant» qui interviendra dans l’interprétation. Est-ce 
l’image d’Adam, le relief d’investiture de Tæq-e-Bostæn? les 
deux à la fois? En réalité, l’utilisation des sources visuelles 
préislamiques dans l’interprétation du matériel omeyyade 
est un des problèmes les plus épineux. Plusieurs difficultés 
parfois insurmontables se présentent: d’abord, quand on 
parvient à déterminer l’ancêtre d’une image ou d’un motif, 
on ne connait pas toujours la signification que ce motif avait 
dans les traditions artistiques préislamiques. C’est le cas 
par exemple d’un motif fréquent dans l’imagerie omeyyade, 
celui des perdrix. Ensuite, la multiplicité des modèles utilisés 
parfois à l’intérieur d’une seule image et l’interpénétration 
des traditions byzantines et sassanides rendent difficile la 
sélection d’un seul «modèle source». Enfin, et c’est bien là 
la principale difficulté, on ne sait presque rien sur la manière 
dont les Omeyyades ont perçu et compris ce vocabulaire 
de motifs et de formes mis à leur disposition. Comment 
dans ces conditions déterminer la survivance ou non d’une 
signification préexistante?

Par ailleurs, il me semble que G. Fowden est un peu 
catégorique lorsqu’il élimine le matériel archéologique 
de l’Arabie préislamique comme source potentielle des 
peintures omeyyades. D’après lui, la tradition artistique de 
l’Arabie préislamique telle qu’elle nous est parvenue grâce 
aux découvertes archéologiques était éteinte à l’époque 
omeyyade et n’a donc pas pu jouer un rôle dans la formation 
de l’iconographie omeyyade. Il serait peut-être souhaitable, 
avant d’éliminer ce matériel, de comparer les motifs et les 
structures formelles de l’art de l’Arabie préislamique aux 
matériaux omeyyades afin de déterminer dans quelle me-
sure ce matériel peut ou non être considéré dans l’examen 
de l’art omeyyade. D’autant que l’art figuratif de l’Arabie 
préislamique est riche (9) et serait susceptible de nous in-
former sur les pratiques artistiques et les goûts des Arabes 
avant l’islam, mais aussi sur la pénétration et l’adaptation 
en Arabie à cette même époque des traditions artistiques 
byzantines, syriennes, coptes et sassanides.

Pour interpréter le programme, G. Fowden s’est égale-
ment équipé de sources littéraires, le plus souvent arabes. 
L’un des objectifs de l’auteur est de tester la valeur de ces 
sources textuelles pour l’étude du monument. Pour cela, 
il s’appuie sur un corpus textuel arabe particulièrement 
important et une bibliographie pluridisciplinaire très à jour 
qu’il présente en appendice. Dans ce chapitre indispensable, 
il s’interroge sur la validité et la pertinence de ces dernières 
pour l’étude de la période omeyyade. Parmi les sources 
arabes les plus souvent citées, il faut signaler les récits 
des historiens, tels que ™abarî, Mas©udî, Balæƒurî, et des 
géographes Ibn al-Faqîh, Muqaddasî et Ibn ©Asækir. Ces 

(9) Parmi les matériaux figuratifs de l’Arabie préislamique, on peut citer 
les plaques votives de Marib (iie-ive siècles) ; les peintures et sculptures 
de Shabwa et de Qaryæt al-Faw (iiie-ive siècles) et les reliefs sculptés de 
ÎiÒn al-©Urr et de Åafar.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Fowden Garth : Quṣayr ʿAmra, Art and the Umayyad Elite in Late Antique Syria, recensé par Nadia Ali
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 22 – 2006	 114

V. Arts et archéologie

récits informent l’auteur sur les événements historiques 
ou anecdotiques, sur les habitudes des Omeyyades et sur 
la personnalité d’al-Walîd II. Parallèlement, l’utilisation du 
matériel poétique dans l’interprétation du décor constitue 
la véritable révolution de l’ouvrage. Les sources poétiques 
utilisées comprennent essentiellement des extraits du Kitæb 
al-Aghænî d’Abº-l-FaraÏ al-Isfahænî, la Mu©allaqa d’Imru’l-
Qays, un poème d’Abº ·u’ayb et des extraits de poèmes 
d’al-Walîd II. Le Kitæb al-Aghænî est entre autre exploité 
comme une source d’informations sur l’atmosphère qui 
devait régner à QuÒayr ©Amra. G. Fowden distingue deux 
modes d’intervention de la littérature arabe dans l’analyse 
du programme peint. Les sources littéraires tantôt sont uti-
lisées comme des «illustrations textuelles de l’image» pour 
reprendre l’expression de l’auteur, tantôt elles participent à 
l’identification du sujet à travers une démonstration.

L’auteur considère que la poésie intervient comme 
une illustration textuelle dans la plupart des peintures de 
QuÒayr ©Amra (l’amîr trônant sur l’eau, les scènes de chasse, 
les femmes). Il entend par là que les sources littéraires 
illustrent les images, mais ne sont pas indispensables à 
la compréhension de celles-ci. Il semble que dans ce cas 
l’auteur sous-estime non seulement l’intérêt des sources 
poétiques, mais surtout l’intérêt des informations capitales 
qu’il a parfois extraites de la poésie. Je pense notamment 
à son utilisation des expressions poétiques utilisées pour 
décrire le calife. Il est le premier savant à dresser un paral-
lèle entre le paysage aquatique situé sous l’amîr trônant 
et les comparaisons poétiques où la générosité du calife 
est en général exprimée en des termes étroitement liés à 
l’eau. De plus, il remarque à propos de cette peinture qu’elle 
est située dans une alcôve dont la forme et l’orientation 
rappellent le miÌræb d’une mosquée. Il fait très justement 
intervenir la poésie à ce stade en rappelant que le calife 
pouvait, dans certains poèmes, être comparé à une qibla. 
Cette utilisation de la poésie est très convaincante. Dans 
la plupart des autres cas, l’auteur dresse un parallèle entre 
des peintures et des poèmes aux sujets a priori similaires. 
Dans le cas des scènes de chasse, il cite par exemple un 
long poème de chasse d’Abº ·u‘ayb. Dans le cas des re-
présentations de femmes au bain, il cite l’épisode de Dærat 
ÍulÏul où le poète Imru’l-Qays épie ©Unayza au bain; et pour 
les autres femmes, il s’appuie sur des vers qui décrivent 
des femmes chargées de divertir les puissants (chanteuses, 
musiciennes...). Mais aucune recherche n’est menée sur le 
lexique et les comparaisons utilisés pour décrire les femmes, 
pourtant riches en informations.

Passons au second type d’utilisation des sources litté-
raires dans l’étude de G. Fowden. Dans trois cas, dont deux 
particulièrement développés, celui de la femme allongée 
sous un auvent et entourée de personnages et celui de la 
femme au bain, G. Fowden considère que, contrairement 
aux cas précédents, le sujet reste à identifier. Pour ce faire, 
il propose non plus d’aller de l’image au texte, mais du 
texte à l’image. Les textes utilisés sont essentiellement 

historiques. Il admet que ce cheminement du texte vers 
l’image est plus hypothétique. Dans l’analyse de ces pein-
tures, sa démarche a consisté à identifier les personnages 
historiques censés être représentés et à interpréter les 
intentions du commanditaire al-Walîd II. Ces chapitres 
constituent à mes yeux les parties les plus discutables de 
l’ouvrage. L’image de la femme allongée sous un auvent et 
entourée de petits personnages figurerait, selon G. Fowden, 
la mère d’al-Walîd II, une femme d’origine «byzantine» du 
nom de Umm al-Îakam. Elle serait représentée à QuÒayr 
‘Amra entourée de ses enfants. L’objectif d’al-Walîd II aurait 
été de montrer la capacité de la dynastie omeyyade à se 
régénérer et surtout à intégrer avec succès les éléments 
non arabes. G. Fowden intitule cette peinture «Maintaining 
the Dynasty». Il se fonde sur le fait que cette peinture est 
située à la droite de celle qui montre l’amîr trônant pour en 
déduire que la femme est aussi un personnage royal, mais 
féminin. Cependant, aucun élément concret ne permet 
l’identification à Umm al-Îakam et la surinterprétation que 
l’auteur propose. Est-il probable qu’un puissant omeyyade, 
même le plus dévergondé d’entre eux, al-Walîd II, ait fait 
figurer sa mère dans un lieu au décor largement consacré 
à des représentations de femmes dénudées?

L’autre peinture analysée est celle de la grande femme 
au bain. G. Fowden interprète cette image comme la repré-
sentation de la mère de Yazîd. Yazîd était le fils d’al-Walîd I 
et le cousin d’al-Walîd II. Sa mère, une princesse sassanide 
du nom de Shah-i-Afrîd, aurait été capturée et emmenée 
à la cour de Damas. Le propriétaire de QuÒayr ©Amra al-
Walîd II était en rivalité avec Yazîd en ce qui concerne la 
succession du calife Hi‡æm. Il aurait donc commandé une 
représentation de Shah-i-Afrîd pour rappeler à son cousin 
Yazîd que sa mère était une non-arabe. Ici, je crois que 
l’auteur n’apporte pas assez d’éléments pour justifier cette 
identification. Il paraît difficile d’imaginer que la mère d’un 
futur calife ait pu être représentée nue. Les arguments 
de l’auteur reposent essentiellement sur des extraits des 
chroniques historiques arabes qui évoquent le traitement 
des prisonnières étrangères très prisées des Omeyyades. 
S’il est possible d’admettre que la peinture représente une 
prisonnière nue et exhibée, en revanche rien n’indique qu’il 
s’agit de Shah i-Afrîd. Ces identifications discutables à Umm 
al-Îakam et Shah i-Afrîd conduisent G. Fowden à envisager 
le lien qui pourrait exister entre ces deux représentations 
de mères d’origine non arabe et la peinture des «six rois 
vaincus». Ces trois peintures fonctionneraient comme un 
triptyque dont le but aurait été de montrer la capacité des 
Omeyyades à intégrer l’héritage matériel, culturel et généa-
logique des civilisations conquises.

En conclusion, même si les interprétations de certaines 
peintures me sont apparues peu convaincantes, le grand 
avantage de cette monographie sur QuÒayr ©Amra est 
assurément de poser, avec une netteté jusque-là jamais 
atteinte, le problème du rapport entre le programme icono-
graphique et le contexte historique, linguistique et culturel 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Fowden Garth : Quṣayr ʿAmra, Art and the Umayyad Elite in Late Antique Syria, recensé par Nadia Ali
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 22 – 2006	 115

V. Arts et archéologie

de sa création. À cet égard, l’essai de G. Fowden affirme 
doublement son caractère nécessaire. D’une part, il met 
en lumière la contribution arabe à la formation de l’icono-
graphie omeyyade. D’autre part, il propose d’exploiter les 
sources littéraires arabes en privilégiant la poésie. Il subsiste 
cependant des questions sur la méthode à employer dans 
l’examen de l’art figuratif omeyyade. L’approche iconogra-
phique fondée sur les textes et les modèles préislamiques 
est certes nécessaire pour réactiver ce qui faisait l’objet 
d’un savoir spontané à l’époque omeyyade, mais appliquée 
au matériel omeyyade, elle montre ses limites et ce à deux 
niveaux: d’abord elle ne peut se dispenser d’une description 
formelle et structurelle «aveugle aux objets» et qui révè-
lerait non pas ce qui se cache derrière les images, mais la 
manière dont on a fabriqué ces images et ce programme. 
Ensuite, elle se heurte au fait que, dans bien des cas, on 
se trouve en présence de représentations picturales où plu-
sieurs modèles antécédants et plusieurs sources littéraires 
pourraient s’appliquer avec un droit égal et proposer des 
identifications légitimes. Dans ce cas, comment déterminer 
des «principes correcteurs» ou des critères de sélection 
capables de confirmer les identifications iconographiques 
supposées? La question est ouverte.

Nadia Ali 
Doctorante Iremam

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Fowden Garth : Quṣayr ʿAmra, Art and the Umayyad Elite in Late Antique Syria, recensé par Nadia Ali
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



