
	 BCAI 22 – 2006	 107

V. Arts et archéologie

Clark Emma, The Art of the Islamic Garden [Jean-Do Brignoli]

Clark Emma,  
The Art of the Islamic Garden

Crowood Press, Ramsbury, Marlborough, 2004. 
208 p., 23 ill.

The Art of the Islamic Garden d’Emma Clark est un 
ouvrage ambigu dont les objectifs sont peu clairs. Dès 
l’introduction, il est difficile de saisir l’intention de l’auteur. 
S’agit-il d’un livre se donnant comme but de suivre l’évo-
lution formelle du jardin musulman? Est-ce une simple 
promenade d’agrément à travers des beautés des jardins 
ou enfin un manuel à usage de ceux qui voudraient, en terre 
européenne, créer leur propre jardin de type musulman? 
Sans doute un peu de tout cela sans que cependant un 
dessein clair n’émerge vraiment.

Dès la préface, l’idée d’une absence de séparation en-
tre le sacré et le profane dans le monde musulman apparaît 
comme très contestable (p. 8). Tout aussi douteuse est la 
théorie suggérée d’une pensée particulière «musulmane» 
présidant à l’élaboration de ces jardins (p. 8). Cette théorie 
semble d’ailleurs s’opposer à l’expérience du Vita auquel 
Emma Clark collabore (voir chap. vii). On distingue assez 
mal comment les efforts désespérés pour adapter les for-
mes et les essences typiques d’un jardin oriental au climat 
de la Grande-Bretagne peuvent s’accorder avec cette idée 
d’une pensée spécifiquement musulmane présidant obliga-
toirement à la conception de ces jardins.

L’introduction suit un cheminement assez chaotique. 
On y trouve une typologie des jardins (Bustæn – Ωahær-Bæfi – 
Golestæn – Rawda) dont les modèles et les fonctions sont 
plus qu’hasardeux (p. 15-18). L’affirmation que la division du 
jardin en quatre parties, assimilé ici sans complexe au type 
du ‡ahær-bæfi, est un reflet du paradis s’avère une idée trop 
largement remise en question aujourd’hui pour être érigée 
en certitude (p. 11). L’affirmation de la fin du jardin islamique, 
au début du xviiie siècle, à la suite de l’arrivée des influences 
européennes, est absurde (p. 12). Elle impliquerait la dispa-
rition du jardin musulman à partir de cette époque. L’idée 
que les arts du jardin, comme les arts musulmans en 
général, sont le reflet de l’ordre divin en dehors duquel 
aucune beauté ne peut exister, est un lieu commun et une 
simplification abusive (p. 18). Enfin l’assurance qu’il n’est 
pas nécessaire d’être musulman pour se bâtir son propre 
jardin de type musulman (p. 11) et l’appel au mariage d’une 
manière de penser le jardin selon un schéma musulman et 
d’une organisation occidentale adaptée au climat des pays 
du nord (p. 18) sont des affirmations naïves qui semblent 
aller à l’encontre de la préface inspirée (p. 8-9) sur l’esprit 
du jardin musulman.

La première partie historique n’est guère meilleure et 
donne lieu à une série de poncifs éculés: le jardin musulman 
remonterait au paradeisos achéménide (p. 23), cela sans 
preuves historiques et au détriment d’une possible tradition 
sud arabique; le plan quadripartite et la cour traditionnelle 

des demeures musulmanes devraient leur existence à un 
héritage de l’architecture mésopotamienne (p. 44). Cette 
partie est entachée de nombre d’approximations qui tendent 
à autant de contresens: l’opposition entre partie privée et 
partie publique dans les maisons donnerait naissance au 
principe du jardin quadripartite (p. 25); la Perse, la Syrie 
et l’Espagne seraient apparues comme l’image du Paradis 
aux conquérants arabes sortis du désert (p. 26); le chiffre 
quatre rappellerait les traditions les plus anciennes sur la 
compréhension de l’univers dont on trouverait l’écho dans 
les mandalas védiques et les tangkas bouddhistes (p. 28); 
le jardin quadripartite serait le reflet du jardin coranique 
du paradis (p. 31); les jardins de la Grenade nasride, du 
Maroc mérinide, de la Turquie ottomane, d’Isfahan safavide, 
de l’Agra moghole, seraient tous indifféremment des ‡ahær-
bæfi conçus dans le même esprit (p. 31). L’historique n’est 
donc qu’un ensemble d’idées confuses qui se fondent, la 
plupart du temps, sur des hypothèses invérifiées d’une 
historiographie déjà ancienne. Il est significatif que la 
bibliographie d’Emma Clark ne prenne en compte que des 
articles contestables ou anciens, comme ceux de James 
Dickie (1) ou de Ralph Pinder-Wilson (2), et qu’en soient 
exclus les travaux plus récents de Mahvash Alemi (3) ou 
de Maria Subtelny (4).

La seconde partie sur le dessin et le plan des jardins 
se contente de revenir sur des notions vagues d’harmonie 
et de géométrie et, seule, la partie concernant les traités 
d’horticulture d’Ibn al-©Awwæm et de Ibn Luyºn est vrai-
ment pertinente (p. 41). Encore n’est-elle qu’un résumé du 
contenu de ces traités. Le reste du chapitre n’est qu’une 
série de mises en relations hasardeuses: la comparaison 
du jardin musulman avec les jardins achéménides et sas-
sanides (p. 41) ou avec le cloître des monastères chrétiens 
(p. 44); l’explication peu convaincante d’une influence 
du texte coranique sur l’usage de plantes vivrières et de 
plantes d’agrément dans le même espace (p. 45). Seule, 
la partie concernant les plates-bandes en contrebas des 
jardins d’Espagne mérite quelque intérêt (p. 51-53), essen-
tiellement parce qu’elle tente une explication technique de 
cette disposition: pour éviter l’évaporation (p. 52). La fin de 
cette partie donne des suggestions pratiques sur l’art de 
construire un jardin musulman pour un particulier.

(1) J. Dickie, “The Islamic Garden in Spain”, in The Islamic Garden, 
Washington, 1976.
(2) R. Pinder Wilson, “The Persian Garden”, in The Islamic Garden, 
Washington, 1976.
(3) M. Alemi, “The Royal Gardens of the Safavid Period: Types and 
Models”, in Gardens in the Time of the Great Muslim Empires : Theory 
and Design, New York, 1997.
(4) E. M, Subtenly, “Agriculture and the Timurid Chahargagh: The 
Evidence from a Medieval Persian Agricultural Manual”, in Gardens in 
the Time of the Great Muslim Empires: Theory and Design, New York, 
1997 et Idem , Le monde est un jardin: aspects de l’histoire culturelle 
de l’Iran médiéval, Paris, 2003.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Clark Emma : The Art of the Islamic Garden, recensé par Jean-Do Brignoli
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 22 – 2006	 108

V. Arts et archéologie

La troisième partie (p. 61-85) se borne à énumérer 
les variations géométriques (formes et jeux sur les nom-
bres avec une tentative d’interprétations symboliques) et 
les différents éléments du décor architectural des jardins 
(calligraphie, pavements, bassins, parements de céramique 
ou de stucs, dallages des allées, fenêtres, murs, pavillons, 
parasols, sièges, pergolas, vérandas, pots et éclairage). 
C’est un simple catalogue pour puiser des idées applicables 
à un jardin particulier et non une analyse typologique.

La quatrième partie sur l’usage de l’eau dans les 
jardins et sa symbolique n’apporte rien de bien nouveau 
à une réflexion sur le jardin musulman. L’auteur demeure 
dans une interprétation très coranique et mystique du 
rôle de l’eau et omet presque complètement son rôle de 
structuration des espaces (p. 87-92). L’énumération des 
différents types de fontaines, canaux, bassins et éléments 
architecturaux en relation avec l’eau n’est qu’une brève 
recension sans analyse véritable (p. 92-94 et p. 108-110). 
Son parcours de l’usage de l’eau dans les jardins de divers 
pays est un survol. Une fois de plus, il s’agit surtout ici 
de donner des idées applicables à «votre propre jardin» 
particulier (p. 105-108).

Les cinquième et sixième parties, respectivement sur 
les arbres et les arbustes (p. 113-135) et sur les plantes et 
les fleurs (p. 136-169), sont les chapitres les plus intéres-
sants et les plus utiles de l’ouvrage. On entre ici dans une 
analyse purement botanique, sans doute le vrai domaine 
de compétence d’Emma Clark. Après une courte mais 
pertinente recension des sources littéraires musulmanes 
qui permettent de se documenter sur les espèces (p. 115-
116), Emma Clark propose un petit guide des différentes 
essences. Ce guide aurait pu être utile aux chercheurs 
toujours en quête d’outils de travail. Malheureusement, 
cette recension est perturbée par des considérations d’ordre 
esthétique et la brièveté des articles nuit à leur intérêt. En 
outre, si le nom arabe des essences est presque toujours 
donné, le nom persan manque. Certaines plantes, comme 
l’anémone (p. 157), ne sont même pas replacées dans un 
contexte arabo-musulman.

Le septième chapitre traite spécifiquement du projet 
du Visual Islamic and Traditional Arts Programme (Vita) de 
reconstituer à partir du modèle supposé de quelques tapis-
jardin – dont principalement le tapis kurde «Aberconway» 
de la collection al-Sabah du Kuwait National Museum, 
xviiie siècle – un jardin à Highgrove, dans une résidence du 
Prince de Galles, dans le Gloucestershire: «The Prince of 
Wales’ Carpet Garden» (p. 172). Il tend à imiter le «modèle» 
– si c’en est un – fourni par les tapis-jardins. Le «modèle» 
ayant évidemment ses limites, il semble que le jardin de 
Highgrove soit en fait un collage de divers éléments repris 
à des jardins musulmans ou des dessins originaux inspirés 
par le monde arabo-musulman (p. 175). Différents emprunts 
aux modèles des tapis, au monde persan, aux jardins du 
Maghreb et d’inévitables adaptations au climat de la Grande-
Bretagne font nécessairement de ce jardin plus un plagiat 

«à la manière de» qu’une véritable expérience scientifique. 
En dépit de l’affirmation d’Emma Clark sur la réussite du 
projet (p. 187-188), on peut douter fortement que l’expé-
rience aille plus loin que le simple divertissement.

Ni véritablement livre scientifique sérieux sur l’art du 
jardin, ni ouvrage historique sur l’évolution de différents 
types, ni finalement ouvrage de pure botanique, l’œuvre 
d’Emma Clark se présente un peu à l’image de la création 
d’Highgrove: un «monstre», formé de l’assemblage de 
types différents et de volontés contradictoires par essence. 
Un ouvrage qui ne va guère plus loin que l’aimable livre de 
décoration à usage privé.

Jean-Do Brignoli 
Université de Provence

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Clark Emma : The Art of the Islamic Garden, recensé par Jean-Do Brignoli
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



