| V. ARTS €T ARCHEOLOGIE |

CLARK Emma,
The Art of the Islamic Garden

Crowood Press, Ramsbury, Marlborough, 2004.
208 p., 23 ill.

The Art of the Islamic Garden d’Emma Clark est un
ouvrage ambigu dont les objectifs sont peu clairs. Dés
I'introduction, il est difficile de saisir I'intention de I'auteur.
S’agit-il d’'un livre se donnant comme but de suivre I'évo-
lution formelle du jardin musulman? Est-ce une simple
promenade d’agrément a travers des beautés des jardins
ou enfin un manuel & usage de ceux qui voudraient, en terre
européenne, créer leur propre jardin de type musulman ?
Sans doute un peu de tout cela sans que cependant un
dessein clair n’émerge vraiment.

Dés la préface, I'idée d’une absence de séparation en-
tre le sacré et le profane dans le monde musulman apparait
comme trés contestable (p. 8). Tout aussi douteuse est la
théorie suggérée d’une pensée particuliére « musulmane »
présidant a I'élaboration de ces jardins (p. 8). Cette théorie
semble d’ailleurs s’opposer a I'expérience du VITA auquel
Emma Clark collabore (voir chap. vir). On distingue assez
mal comment les efforts désespérés pour adapter les for-
mes et les essences typiques d’un jardin oriental au climat
de la Grande-Bretagne peuvent s’accorder avec cette idée
d’une pensée spécifiquement musulmane présidant obliga-
toirement a la conception de ces jardins.

Lintroduction suit un cheminement assez chaotique.
Ony trouve une typologie des jardins (Bustan — Sahar-Bag —
Golestan — Rawda) dont les modéles et les fonctions sont
plus gu’hasardeux (p. 15-18). Laffirmation que la division du
jardin en quatre parties, assimilé ici sans complexe au type
du Sahar-bag, est un reflet du paradis s’avere une idée trop
largement remise en question aujourd’hui pour étre érigée
en certitude (p. 11). Laffirmation de la fin du jardin islamique,
au début du xvii® siécle, a la suite de I'arrivée des influences
européennes, est absurde (p. 12). Elle impliquerait la dispa-
rition du jardin musulman a partir de cette époque. Lidée
que les arts du jardin, comme les arts musulmans en
général, sont le reflet de l'ordre divin en dehors duquel
aucune beauté ne peut exister, est un lieu commun et une
simplification abusive (p. 18). Enfin 'assurance qu'il n’est
pas nécessaire d’étre musulman pour se batir son propre
jardin de type musulman (p. 11) et 'appel au mariage d’une
maniére de penser le jardin selon un schéma musulman et
d’une organisation occidentale adaptée au climat des pays
du nord (p. 18) sont des affirmations naives qui semblent
aller a I'encontre de la préface inspirée (p. 8-9) sur I'esprit
du jardin musulman.

La premiére partie historique n’est guére meilleure et
donne lieu a une série de poncifs éculés : le jardin musulman
remonterait au paradeisos achéménide (p.23), cela sans
preuves historiques et au détriment d’une possible tradition

sud arabique ; le plan quadripartite et la cour traditionnelle
|

des demeures musulmanes devraient leur existence a un
héritage de I'architecture mésopotamienne (p.44). Cette
partie est entachée de nombre d’approximations qui tendent
a autant de contresens : I'opposition entre partie privée et
partie publique dans les maisons donnerait naissance au
principe du jardin quadripartite (p.25); la Perse, la Syrie
et 'Espagne seraient apparues comme I'image du Paradis
aux conquérants arabes sortis du désert (p.26); le chiffre
quatre rappellerait les traditions les plus anciennes sur la
compréhension de I'univers dont on trouverait I'écho dans
les mandalas védiques et les tangkas bouddhistes (p.28);
le jardin quadripartite serait le reflet du jardin coranique
du paradis (p.31); les jardins de la Grenade nasride, du
Maroc mérinide, de la Turquie ottomane, d’Isfahan safavide,
de I’Agra moghole, seraient tous indifféremment des Sahar-
bag concus dans le méme esprit (p. 31). Lhistorique n’est
donc qu’un ensemble d’idées confuses qui se fondent, la
plupart du temps, sur des hypothéses invérifiées d’'une
historiographie déja ancienne. Il est significatif que la
bibliographie d’Emma Clark ne prenne en compte que des
articles contestables ou anciens, comme ceux de James
Dickie ") ou de Ralph Pinder-Wilson ®), et qu’en soient
exclus les travaux plus récents de Mahvash Alemi ) ou
de Maria Subtelny .

La seconde partie sur le dessin et le plan des jardins
se contente de revenir sur des notions vagues d’harmonie
et de géométrie et, seule, la partie concernant les traités
d’horticulture d’lbn al-‘Awwam et de Ibn Luyun est vrai-
ment pertinente (p. 41). Encore n’est-elle qu’un résumé du
contenu de ces traités. Le reste du chapitre n’est qu'une
série de mises en relations hasardeuses: la comparaison
du jardin musulman avec les jardins achéménides et sas-
sanides (p.41) ou avec le cloitre des monastéres chrétiens
(p.44); I'explication peu convaincante d’une influence
du texte coranique sur I'usage de plantes vivriéres et de
plantes d’agrément dans le méme espace (p.45). Seule,
la partie concernant les plates-bandes en contrebas des
jardins d’Espagne mérite quelque intérét (p. 51-53), essen-
tiellement parce qu’elle tente une explication technique de
cette disposition : pour éviter I'évaporation (p. 52). La fin de
cette partie donne des suggestions pratiques sur 'art de
construire un jardin musulman pour un particulier.

(1) J. Dickie, “The Islamic Garden in Spain”, in The Islamic Garden,
Washington, 1976.

(2) R. Pinder Wilson, “The Persian Garden”, in The Islamic Garden,
Washington, 1976.

(3) M. Alemi, “The Royal Gardens of the Safavid Period: Types and
Models”, in Gardens in the Time of the Great Muslim Empires : Theory
and Design, New York, 1997.

(4) E. M, Subtenly, “Agriculture and the Timurid Chahargagh: The
Evidence from a Medieval Persian Agricultural Manual”, in Gardens in
the Time of the Great Muslim Empires : Theory and Design, New York,
1997 et Idem , Le monde est un jardin : aspects de I'histoire culturelle
de I'lran médiéval, Paris, 2003. |

BCAI 22 - 2006 107
BCAI 22 (2007) Clark Emma : The Art of the Islamic Garden, recensé par Jean-Do Brignoli

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| V. ARTS €T ARCHEOLOGIE

La troisiéme partie (p.61-85) se borne a énumérer

les variations géométriques (formes et jeux sur les nom-

bres avec une tentative d’interprétations symboliques) et
les différents éléments du décor architectural des jardins
(calligraphie, pavements, bassins, parements de céramique
ou de stucs, dallages des allées, fenétres, murs, pavillons,
parasols, sieges, pergolas, vérandas, pots et éclairage).
C’est un simple catalogue pour puiser des idées applicables
a un jardin particulier et non une analyse typologique.

La quatrieme partie sur I'usage de I'eau dans les
jardins et sa symbolique n’apporte rien de bien nouveau
a une réflexion sur le jardin musulman. Lauteur demeure
dans une interprétation trés coranique et mystique du
role de I'eau et omet presque complétement son rdle de
structuration des espaces (p.87-92). Lénumération des
différents types de fontaines, canaux, bassins et éléments
architecturaux en relation avec I'eau n’est qu’une bréve
recension sans analyse véritable (p.92-94 et p. 108-110).
Son parcours de 'usage de I'eau dans les jardins de divers
pays est un survol. Une fois de plus, il s’agit surtout ici
de donner des idées applicables a «votre propre jardin »
particulier (p. 105-108).

Les cinquiéme et sixiéme parties, respectivement sur
les arbres et les arbustes (p. 113-135) et sur les plantes et

les fleurs (p. 136-169), sont les chapitres les plus intéres-

sants et les plus utiles de I'ouvrage. On entre ici dans une
analyse purement botanique, sans doute le vrai domaine
de compétence d’Emma Clark. Aprés une courte mais
pertinente recension des sources littéraires musulmanes

qui permettent de se documenter sur les espéces (p. 115-

116), Emma Clark propose un petit guide des différentes
essences. Ce guide aurait pu étre utile aux chercheurs
toujours en quéte d’outils de travail. Malheureusement,
cette recension est perturbée par des considérations d’ordre
esthétique et la briéveté des articles nuit a leur intérét. En
outre, si le nom arabe des essences est presque toujours
donné, le nom persan manque. Certaines plantes, comme
I'anémone (p. 157), ne sont méme pas replacées dans un
contexte arabo-musulman.

Le septieme chapitre traite spécifiquement du projet
du Visual Islamic and Traditional Arts Programme (VITA) de

reconstituer a partir du modéle supposé de quelques tapis-

jardin — dont principalement le tapis kurde « Aberconway »
de la collection al-Sabah du Kuwait National Museum,
XVII® siecle — un jardin a Highgrove, dans une résidence du
Prince de Galles, dans le Gloucestershire : « The Prince of
Wales’ Carpet Garden » (p. 172). Il tend a imiter le « modéle »
— si ¢’en est un — fourni par les tapisardins. Le « modéle »
ayant évidemment ses limites, il semble que le jardin de
Highgrove soit en fait un collage de divers éléments repris
a des jardins musulmans ou des dessins originaux inspirés
par le monde arabo-musulman (p. 175). Différents emprunts
aux modéles des tapis, au monde persan, aux jardins du
Maghreb et d’inévitables adaptations au climat de la Grande-

Bretagne font nécessairement de ce jardin plus un plagiat
|

« @ la maniére de » qu’une véritable expérience scientifique.
En dépit de I'affirmation d’Emma Clark sur la réussite du
projet (p.187-188), on peut douter fortement que I'expé-
rience aille plus loin que le simple divertissement.

Ni véritablement livre scientifique sérieux sur I'art du
jardin, ni ouvrage historique sur I'évolution de différents
types, ni finalement ouvrage de pure botanique, I'ceuvre
d’Emma Clark se présente un peu a I'image de la création
d’Highgrove : un «monstre », formé de I'assemblage de
types différents et de volontés contradictoires par essence.
Un ouvrage qui ne va guére plus loin que I'aimable livre de
décoration a usage privé.

Jean-Do Brignoli
Université de Provence

BCAI 22 - 2006 108
BCAI 22 (2007) Clark Emma : The Art of the Islamic Garden, recensé par Jean-Do Brignoli

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



