| IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE |

SAVAGE-SMITH Emilie (ed.),
Magic and Divination in Early Islam

Aldershot, Ashgate Publishing Limited (coll. « The
Formation of the Classical Islamic World », vol. 42),
2004. LI-394 p.

[I'y a quelques années, la maison d’édition anglaise
Ashgate (ex-Variorum Reprint) a congu un projet de trés
grande envergure, a savoir la publication d’'une luxueuse
série (dont le « General Editor» est Lawrence |. Conrad),
composeée d’une cinquantaine de volumes de grand format
et faisant le point de nos connaissances sur la formation du
monde musulman classique, des débuts du vii® au milieu du
X® siécle (allant donc approximativement des années 600 a
950). Tous les volumes de ladite série sont thématiques et
sont édités chacun par un expert du domaine en question.
La présentation suit obligatoirement le méme plan : d’abord
une longue introduction générale, faite par I'éditeur du
volume, dans laquelle celui-ci présente la problématique
du sujet, les sources et les méthodologies; le tout étant
accompagné d’une volumineuse bibliographie critique et
analytique contenant les publications les plus importantes
concernant les disciplines et les thémes abordés. Cette
introduction générale est suivie de la réédition, in extenso,
d’une dizaine d’études d’auteurs différents, qui sert a
illustrer les principaux domaines traités, permettant ainsi
au lecteur d’aller plus loin.

Disons tout de suite que I'éditrice du présent volume
(qui est, comme on le sait, une grande spécialiste de la
magie islamique) s’est parfaitement acquittée de sa tache.
Dans son Introduction (p. Xil-Ll), elle présente et analyse
de fagon claire et mesurée les principaux aspects de la
magie et de la divination musulmanes (sans oublier de
rappeler les influences provenant de la magie arabe et
non-arabe pré-islamique) et cite abondamment aussi bien
les principales sources que les études modernes, tout en
renvoyant constamment son lecteur au texte des chapitres
qui suivent.

Le premier de ces textes est la réédition, en traduction
anglaise, de I'étude fondamentale de Joseph Henninger,
«Beliefs in Spirits Among the Pre-Islamic Arabs» [La
croyance aux esprits (lire aux ginn-s) chez les Arabes
dans la période pré-islamique] (p. 1-53), qui avait paru en
allemand, a Gottingen, en 1981 (« Geisterglaube bei den
vorislamischen Arabern »). Dans ce texte, l'auteur, a 'aide
d’une imposante documentation, combine une approche
anthropologique avec une analyse des sources, avant
d’examiner les problémes d’histoire culturelle, tels que
I'étymologie du terme dinn, la croyance aux esprits chez
les populations sémitiques en général, chez les populations
nomades et sédentaires, etc.

Le second texte est la réédition de I'article de Francis
E. Peters, « Hermes and Harran : the Roots of Arabic-Islamic

Occultism » [Hermes et Harran : les racines de I'occultisme
|

arabo-islamique] (p.55-85), paru a Princeton en 1990,
dans lequel est analysé 'importance du réle joué par les
Sabéens (de cette célebre ville de la Mésopotamie septen-
trionale) dans la transmission des sciences ésotériques et
de I'astrologie, de I'antiquité tardive au début de I'époque
islamique.

Suit la réédition de I'étude de Michael W. Dols, « The
Theory of Magic in Healing » [La théorie de la magie pour
la guérison] (p.87-101), parue précédemment a Oxford,
en 1992. Il s’agit, en l'occurrence, d’'une analyse trés
solidement documentée des opinions exprimées a ce sujet
par Ibn al-Nadim vers la fin du x° siécle, et par Ibn Haldun
quatre siécles plus tard.

Afin d’aborder la question des influences juives sur
la magie arabe, I'éditrice a choisi de republier ici I'article
d’Alexander Fodor, « The Rod of Moses in Arabic Magic »
[Le baton de Moise dans la magie arabe] (p.103-123),
texte qui avait paru a Budapest en 1978. Lauteur s’appuie
évidemment sur I'ensemble des sources et des publications
connues, en analysant plus particulierement les ceuvres
d’al-Buni (m. vers 1225).

Le cinquieme chapitre est consacré aux talismans
arabes, sujet pour lequel I'éditrice du volume a sélectionné
I'étude classique (mais souvent difficilement accessible) de
Tewfiq Canaan, « The Decipherment of Arabic Talismans »
[Le déchiffrement des talismans arabes] (p. 125-177), parue
auparavant dans les numéros 4 et 5 de la revue Berytus
de Beyrout en 1937-1938.

Suit, dans le prolongement logique du chapitre pré-
cédent, la réédition du texte de Venetia Porter, «Islamic
Seals: Magical or Practical ?» [Les sceaux islamiques:
magiques ou concrets ?] (p. 179-200), paru préalablement
a Londres, en 1998. Ayant examiné attentivement cette
question, I'auteur écrit : « The seals and amulets that have
been described here reflect the complexity but pose as
many questions as they can answer... »

Le septiéme texte, celui de Charles Burnett, intitulé
«Weather Forecasting in the Arabic World » [La prévision
météorologique dans le monde arabe] (p.201-210), n’est en
fait qu’un bref résumé d’une partie de I'ouvrage récent de
Gerrit Bos et Charles Burnett, Scientific Weather Forecas-
ting in the Middle Ages : The Writings of al Kindi — Studies,
Editions and Translations of the Arabic, Hebrew and Latin
Texts, London-New York, 2000.

Le huitiéme chapitre (p.211-276) porte sur la géo-
mancie (%m al-ram/), ainsi que sur une autre technique
divinatoire nommeée za’irga (terme que T. Fahd, dans son
article de la nouvelle édition de I'Encyclopédie de I'lslam
paru en 2004, définit ainsi : « machine a calculer les présa-
ges, fortement imprégnée de magie et d’astrologie, a grand
renfort de sciences talismaniques... »). Dans le présent vo-
lume, Emilie Savage-Smith et Marion B. Smith publient une
version révisée de leur ancienne étude « Islamic Geomancy
and a Thirteenth-Century Divinatory Device », parue a Malibu

en 1980, en ajoutant dans le titre : “Another Look” [donc:
|

BCAI 22 - 2006 S7 |
BCAI 22 (2007) Savage-Smith Emilie (éd.) : Magic and Divination in Early Islam, recensé par Alexandre Popovic

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

«La géomancie islamique et le systéme divinatoire au trei-
ziéme siécle: un autre regard »], pour la diiférencier de la
publication précédente. Il s’agit, en 'occurrence, d’une étude
extrémement complexe sur le plan technique, qui repose
sur 'analyse d’une tablette en métal datant du Xie siécle,
qui se trouve au British Museum de Londres.

Les deux derniers chapitres du volume traitent du
role et de la place de I'astrologie et de la divination dans
la magie islamique. On y trouve d’abord (9) une réédition
(avec des addenda) du trés riche article de Yahya J. Michot,
«lbn Taymiyya on Astrology : Annotated Translation of
Three Fatwas » [Lastrologie selon lbn Taymiyya : traduction
annotée de trois fatwa] (p.277-340), paru auparavant a
Oxford en 2000. Enfin (10), dans le méme registre, mais
plus particuliérement sur I'astrologue lui-méme, la réédition
de I'étude de George Saliba, « The Role of the Astrologer
in Medieval Islamic Society » [Le role de I'astrologue dans
la société islamique médiévale] (p. 341-370), paru dans le
Bulletin d’études orientales de Damas en 1992, qui traite
notamment de la formation et de l'intégration sociale de
I'astrologue, mais aussi de sa clientéle, de ses conditions
de travail, de sa mobilité, de sa rémunération, etc. Ce trés
riche volume se termine par un excellent « General Index »
(p.371-394) ou, malheureusement, ne figurent pas les
auteurs modernes cités.

On comprendra aisément je pense, d’aprés ce qui
précéde, qu'il est question ici d’un ouvrage tout a fait ex-
ceptionnel, et par sa conception et par sa réalisation. Il est
appelé a rendre, pendant trés longtemps, d’immenses ser-
vices aussi bien aux spécialistes de la magie islamique que
de la magie en général, mais également aux chercheurs et
aux étudiants travaillant sur le monde musulman et désirant
s’informer de fagon commode sur ces sujets particuliers et
difficiles. Il y a lieu donc de féliciter trés chaleureusement
son éditrice, Mme Savage-Smith, ainsi que les auteurs des
différents chapitres, pour cette réussite collective de tout
premier plan.

Alexandre Popovic
Ehess - Paris

BCAI 22 - 2006 o8
BCAI 22 (2007) Savage-Smith Emilie (éd.) : Magic and Divination in Early Islam, recensé par Alexandre Popovic
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



