
	 BCAI 22 – 2006	 97

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

Savage-Smith Emilie (éd.), Magic and Divination in Early Islam [Alexandre Popovic]

Savage-Smith Emilie (ed.),  
Magic and Divination in Early Islam

Aldershot, Ashgate Publishing Limited (coll. �����«����The 
Formation of the Classical Islamic World�������������  »������������  , vol. 42), 
2004. LI-394 p.

Il y a quelques années, la maison d’édition anglaise 
Ashgate (ex-Variorum Reprint) a conçu un projet de très 
grande envergure, à savoir la publication d’une luxueuse 
série (dont le «General Editor» est Lawrence I. Conrad), 
composée d’une cinquantaine de volumes de grand format 
et faisant le point de nos connaissances sur la formation du 
monde musulman classique, des débuts du viie au milieu du 
xe siècle (allant donc approximativement des années 600 à 
950). Tous les volumes de ladite série sont thématiques et 
sont édités chacun par un expert du domaine en question. 
La présentation suit obligatoirement le même plan: d’abord 
une longue introduction générale, faite par l’éditeur du 
volume, dans laquelle celui-ci présente la problématique 
du sujet, les sources et les méthodologies; le tout étant 
accompagné d’une volumineuse bibliographie critique et 
analytique contenant les publications les plus importantes 
concernant les disciplines et les thèmes abordés. Cette 
introduction générale est suivie de la réédition, in extenso, 
d’une dizaine d’études d’auteurs différents, qui sert à 
illustrer les principaux domaines traités, permettant ainsi 
au lecteur d’aller plus loin.

Disons tout de suite que l’éditrice du présent volume 
(qui est, comme on le sait, une grande spécialiste de la 
magie islamique) s’est parfaitement acquittée de sa tâche. 
Dans son Introduction (p. xiii-li), elle présente et analyse 
de façon claire et mesurée les principaux aspects de la 
magie et de la divination musulmanes (sans oublier de 
rappeler les influences provenant de la magie arabe et 
non-arabe pré-islamique) et cite abondamment aussi bien 
les principales sources que les études modernes, tout en 
renvoyant constamment son lecteur au texte des chapitres 
qui suivent.

Le premier de ces textes est la réédition, en traduction 
anglaise, de l’étude fondamentale de Joseph Henninger, 
«Beliefs in Spirits Among the Pre-Islamic Arabs» [La 
croyance aux esprits (lire aux Ïinn-s) chez les Arabes 
dans la période pré-islamique] (p. 1-53), qui avait paru en 
allemand, à Göttingen, en 1981 («Geisterglaube bei den 
vorislamischen Arabern»). Dans ce texte, l’auteur, à l’aide 
d’une imposante documentation, combine une approche 
anthropologique avec une analyse des sources, avant 
d’examiner les problèmes d’histoire culturelle, tels que 
l’étymologie du terme Ïinn, la croyance aux esprits chez 
les populations sémitiques en général, chez les populations 
nomades et sédentaires, etc.

Le second texte est la réédition de l’article de Francis 
E. Peters, «Hermes and Harran: the Roots of Arabic-Islamic 
Occultism» [Hermes et Harran: les racines de l’occultisme 

arabo-islamique] (p. 55-85), paru à Princeton en 1990, 
dans lequel est analysé l’importance du rôle joué par les 
Sabéens (de cette célèbre ville de la Mésopotamie septen-
trionale) dans la transmission des sciences ésotériques et 
de l’astrologie, de l’antiquité tardive au début de l’époque 
islamique.

Suit la réédition de l’étude de Michael W. Dols, «The 
Theory of Magic in Healing» [La théorie de la magie pour 
la guérison] (p. 87-101), parue précédemment à Oxford, 
en 1992. Il s’agit, en l’occurrence, d’une analyse très 
solidement documentée des opinions exprimées à ce sujet 
par Ibn al-Nadîm vers la fin du xe siècle, et par Ibn ǦḤḥḥḥḥḥḥ⁄aldºn 
quatre siècles plus tard.

Afin d’aborder la question des influences juives sur 
la magie arabe, l’éditrice a choisi de republier ici l’article 
d’Alexander Fodor, «The Rod of Moses in Arabic Magic» 
[Le bâton de Moïse dans la magie arabe] (p. 103-123), 
texte qui avait paru à Budapest en 1978. L’auteur s’appuie 
évidemment sur l’ensemble des sources et des publications 
connues, en analysant plus particulièrement les œuvres 
d’al-Bºnî (m. vers 1225).

Le cinquième chapitre est consacré aux talismans 
arabes, sujet pour lequel l’éditrice du volume a sélectionné 
l’étude classique (mais souvent difficilement accessible) de 
Tewfiq Canaan, «The Decipherment of Arabic Talismans» 
[Le déchiffrement des talismans arabes] (p. 125-177), parue 
auparavant dans les numéros 4 et 5 de la revue Berytus 
de Beyrout en 1937-1938.

Suit, dans le prolongement logique du chapitre pré-
cédent, la réédition du texte de Venetia Porter, «Islamic 
Seals: Magical or Practical?» [Les sceaux islamiques: 
magiques ou concrets?] (p. 179-200), paru préalablement 
à Londres, en 1998. ����������������������������������   Ayant examiné attentivement cette 
question, l’auteur écrit: «The seals and amulets that have 
been described here reflect the complexity but pose as 
many questions as they can answer…»

Le septième texte, celui de Charles Burnett, intitulé 
«Weather Forecasting in the Arabic World» [La prévision 
météorologique dans le monde arabe] (p. 201-210), n’est en 
fait qu’un bref résumé d’une partie de l’ouvrage récent de 
Gerrit Bos et Charles Burnett, Scientific Weather Forecas-
ting in the Middle Ages: The Writings of al Kindî – Studies, 
Editions and Translations of the Arabic, Hebrew and Latin 
Texts, London-New York, 2000.

Le huitième chapitre (p. 211-276) porte sur la géo-
mancie (©ilm al-raml), ainsi que sur une autre technique 
divinatoire nommée zæ’irÏa (terme que T. Fahd, dans son 
article de la nouvelle édition de l’Encyclopédie de l’Islam 
paru en 2004, définit ainsi: «machine à calculer les présa-
ges, fortement imprégnée de magie et d’astrologie, à grand 
renfort de sciences talismaniques…»). Dans le présent vo-
lume, Emilie Savage-Smith et Marion B. Smith publient une 
version révisée de leur ancienne étude «Islamic Geomancy 
and a Thirteenth-Century Divinatory Device», parue à Malibu 
en 1980, en ajoutant dans le titre: “Another Look” [donc: 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Savage-Smith Emilie (éd.) : Magic and Divination in Early Islam, recensé par Alexandre Popovic
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 22 – 2006	 98

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

«La géomancie islamique et le système divinatoire au trei-
zième siècle: un autre regard»], pour la diiférencier de la 
publication précédente. Il s’agit, en l’occurrence, d’une étude 
extrêmement complexe sur le plan technique, qui repose 
sur l’analyse d’une tablette en métal datant du xiiie siècle, 
qui se trouve au British Museum de Londres.

Les deux derniers chapitres du volume traitent du 
rôle et de la place de l’astrologie et de la divination dans 
la magie islamique. On y trouve d’abord (9) une réédition 
(avec des addenda) du très riche article de Yahya J. Michot, 
«Ibn Taymiyya on Astrology: Annotated Translation of 
Three Fatwas» [L’astrologie selon Ibn Taymiyya: traduction 
annotée de trois fatwæ] (p. 277-340), paru auparavant à 
Oxford en 2000. Enfin (10), dans le même registre, mais 
plus particulièrement sur l’astrologue lui-même, la réédition 
de l’étude de George Saliba, «The Role of the Astrologer 
in Medieval Islamic Society» [Le rôle de l’astrologue dans 
la société islamique médiévale] (p. 341-370), paru dans le 
Bulletin d’études orientales de Damas en 1992, qui traite 
notamment de la formation et de l’intégration sociale de 
l’astrologue, mais aussi de sa clientèle, de ses conditions 
de travail, de sa mobilité, de sa rémunération, etc. Ce très 
riche volume se termine par un excellent «General Index» 
(p. 371-394) où, malheureusement, ne figurent pas les 
auteurs modernes cités.

On comprendra aisément je pense, d’après ce qui 
précède, qu’il est question ici d’un ouvrage tout à fait ex-
ceptionnel, et par sa conception et par sa réalisation. Il est 
appelé à rendre, pendant très longtemps, d’immenses ser-
vices aussi bien aux spécialistes de la magie islamique que 
de la magie en général, mais également aux chercheurs et 
aux étudiants travaillant sur le monde musulman et désirant 
s’informer de façon commode sur ces sujets particuliers et 
difficiles. Il y a lieu donc de féliciter très chaleureusement 
son éditrice, Mme Savage-Smith, ainsi que les auteurs des 
différents chapitres, pour cette réussite collective de tout 
premier plan.

Alexandre Popovic 
Ehess - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Savage-Smith Emilie (éd.) : Magic and Divination in Early Islam, recensé par Alexandre Popovic
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



