| IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE |

MAYEUR-JAOUEN Catherine,
Pélerinages d’Egypte. Histoire de la piété copte
et musulmane. Xve-xx¢ siécles

Paris, Editions de I'Ehess, 2005. 445 p.

Les pelerinages égyptiens sont des ziydras lorsqu'il
s’agit de la visite pieuse a un tombeau d’un individu ou
d’un groupe familial venu demander une grace au saint, des
mouleds lorsqu’ils consistent en des rendez-vous festifs
collectifs. Ce sont surtout les seconds qui ont retenu I'at-
tention de I'auteur : sujet pittoresque, inspirant au voyageur
écrivain des scénes de genre dans lesquelles il peut faire
briller sa verve descriptive. Catherine Mayeur-Jaouen ne
Se prive pas, en ouverture de son livre, de s’inscrire avec
jubilation dans cette tradition de la littérature orientaliste,
dont elle maitrise d’ailleurs parfaitement le style: «//y ala
de ces souvenirs que I'on n'oublie pas : tumulte, foules hur-
lantes dans les néons nocturnes, haut-parleurs vociférant,
sanglots pélerins sous les hautes coupoles, et cette odeur,
par-dessus tout, du tabac de datte que I'on fume sous la
tente. Recueillement d’une fervente priére matinale dans
le silence des bords du Nil, cohortes d’enfants au milieu
des tombes, tréteaux et charrettes peinturlurés, pleins
de fruits ou de colifichets. Fourmillement humain dans
I'éblouissement des falaises désertiques, grésillement
d’un poignet qu’on tatoue d’une croix, balancement des
hommes en proie au dhikr, oscillations des balancoires »
(p.24). En comparaison, les 28 photographies disséminées
dans l'ouvrage, dues essentiellement a son époux Alain
Jaouen, adoptent un style documentaire plutdt sobre.

Mais le livre n’est pas, bien sr, un reportage de voya-
ges au pays des mouleds. Il entend tout d’abord s’élever
contre une vision communément partagée qui ferait de ces
fétes-pélerinages I'expression intemporelle d’une Egypte
éternelle, adonnée a des formes archaiques, invariables
dans le temps et le lieu, d’une religiosité populaire remontant
aux pharaons, attestée déja par Hérodote, que coptes et
musulmans partageraient. La continuité entre pélerinages
paiens, coptes et musulmans, ne va pas de soi et doit étre
historicisée de maniére problématique. Le syncrétisme
confessionnel entre musulmans et coptes n’est en grande
partie qu'apparent.

Pour aboutir & une histoire dynamique du pélerinage
copte et musulman en Egypte, voire & une «histoire du
sentiment religieux » (p. 381), C. Mayeur-Jaouen emprunte
a I'anthropologie historique européenne de la religion, en
particulier & Alphonse Dupront ("), dont on reconnait I'ins-
piration dans la méthode (p.25: «L'étude des mouleds
éqgyptiens est nécessairement une histoire régressive ») et
parfois dans la terminologie (« /'expérience pérégrine »). Ce
détour lui a permis en particulier d’appréhender quelques
aspects essentiels de son sujet : la religion dite populaire
n’est pas spontanée, mais le résultat d’une circulation et

d’une interaction entre différentes couches, plus ou moins
|

savantes et puissantes, de la société ; on ne peut observer
la pratique vivante du pélerinage sans étre conscient des
effets du réformisme musulman et du renouveau copte sur
elle. De plus, 'observateur doit savoir faire abstraction de
sa propre culture, faite de repéres chronologiques et de
points portés sur des cartes, pour tenter de pénétrer une
culture (aussi bien copte que musulmane) dans laquelle
la projection rationnelle dans le temps et dans I'espace
n’existe pas. A la place de I'historicité, il y a l'intensité du
vécu qui abolit la distance entre le passé et le présent. A
la place de I'abstraction cartographique, il y a I'espace
physique, le voyage en bus, a pieds, en bateau, « I'acte de
passage », pour parler comme A. Dupront.

Le choix de traiter & la fois de I'expérience copte et de
I'expérience musulmane met en relief la qualité heuristique
de la comparaison : « Ainsi apparait ce qui, dans les péleri-
nages, est le fruit d’une culture sociale commune et d’une
facon similaire d’exprimer le sentiment religieux » (p.26);
mais I'auteur se déclare de plus en plus convaincue que
«l'idéal-type du mouled est essentiellement musulman ».
La comparaison lui sert a plusieurs reprises a contester le
caractere intemporel et indistinct de la religiosité exprimée
dans le pélerinage : « Les rituels propres au mouled copte,
contrairement & ce qu’on affirme trop souvent, sont donc
trés différents de ceux des mouleds musulmans. Les
sacrements et parfois I'exorcisme y occupent une place
essentielle, les icbnes et les reliques se trouvent au premier
plan des dévotions et des processions » (p.224). Mais,
comme dans ce passage, le « domaine de l'irréductible fait
confessionnel » est généralement donné, sans faire I'objet
d’analyses spécifiques.

La comparaison, chez C. Mayeur-Jaouen, n’est pas
seulement entre coptes et musulmans. Elle inclut secondai-
rement la différence sunnites / chiites et coptes / latins et,
a l'occasion, I'analogie entre latins et sunnites lorsque, par
exemple, elle évoque avec humour le « z&le de bollandistes »
des « soufis réformés, des imams de mosquées-tombeaux
et autres fonctionnaires des wagqfs » (p.330). La compa-
raison n’est pas seulement statique ou structurelle. Au
contraire, pour saisir la dynamique de I'évolution historique
des mouleds ou du culte des saints, il faut penser I'émula-
tion, l'interférence, la concurrence entre systémes religieux
et culturels rivaux, qui contribuent a faconner les normes et
les identités : en ce sens, ce livre fait irrésistiblement penser
a celui de Susan Bailey consacré a I'Inde du Sud . Ainsi,
I'auteur affirme que les pratiques magiques sur les sites de
I'Antiquité égyptienne «ne sont pas nécessairement des
usages immémoriaux [ -...] depuis la naissance de I'égypto-
logie, avec la découverte ou le désensablement incessant

(1) Alphonse Dupront, Du sacré: croisades et pélerinages, images et
langages, Paris, Gallimard, 1987.
(2) Susan Bayley, Saincts, Goddesses and Kings, Muslims and Christians
in South Indian Society 1700-1900, Cambridge, Cambridge University
Press, 1989.

|

BCAI 22 - 2006 ST=
BCAI 22 (2007) Mayeur-Jaouen Catherine : Pélerinages d’Egypte. Histoire de la piété copte et musulmane. xve-xxe siécles, recensé par Bernard Heyberger
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE |

des ruines, ce rapport aux ruines a été amplifié. » Plus loin,
elle note qu’au Xxix® siécle « le regard de I'étranger devient
un facteur fondamental de I'évolution des mouleds » et
qu’aujourd’hui la « mauvaise réputation des mouleds ne se
fonde plus sur grand-chose de bien répréhensible, elle pro-
céde de clichés orientalistes, autrefois fondés, aujourd’hui
périmés, mais bien assimilés par les Egyptiens ». Ailleurs,
elle souligne le synchronisme entre I'apparition chez les
coptes des «traces » du passage du Christ avec la sainte
Famille et la multiplication des «traces » du Prophéte chez
les musulmans, aux XxI© et xIi® siecles.

Pour réaliser un programme aussi ambitieux, il
faut avoir une solide maitrise de la culture musulmane
et chrétienne et de leur évolution dans la longue durée.
Pour donner de la profondeur temporelle au sujet, il faut
soi-méme disposer des outils pour le faire. En effet, «/a
patiente confrontation du présent et du passé en des
va-et-vient constants est restée un trait dominant » de ses
recherches, comme C. Mayeur-Jaouen I'écrit elle-méme.
Rares sont les chercheurs capables, comme elle, de s’as-
seoir sous une tente et de communiquer en dialecte avec
les humbles pélerins du mouled, puis de se pencher sur
un manuscrit arabe du xv® siécle dans une bibliothéque de
Berlin ). Le livre fourmille de précisions, que 'on devine
meéticuleusement consignées sur des carnets de notes lors
de visites a des sites de mouleds : on sait combien colte le
parking au mouled de la Vierge a Bayad al-Nasara (terrain
vague chargé d’immondices) et a celui de Saint Georges a
Mit Damsis (champ moissonné), et combien on paye pour
traverser le Nil en barque entre celui-ci et le site de sainte
Rifga sur la rive opposée.

Sous la plume de C. Mayeur-Jaouen, les mouleds
deviennent, au cours des chapitres, comme une sorte de
miroir, dans lequel on peut lire la société égyptienne, celle
d’aujourd’hui et celle qui a été emportée par les évolutions
accélérées du xx® siecle. A partir de I'événement « mouled »,
I'auteur nous offre des données et des analyses sur 'usage
des divers calendriers solaires et lunaires chez les Egyptiens,
coptes et musulmans, sur la pratique de la circoncision
masculine et féminine, sur la consommation alimentaire ou
sur 'addiction & I'alcool et au haschisch. A travers I'évoca-
tion d’objets et de mets, c’est toute une culture matérielle
qui se révele a nous. Lévocation des « gens des mouleds »
(chap.1v) invite a une réflexion sur la société, sur sa strati-
fication et sur son évolution actuelle : la place du soufisme,
le processus de sécularisation et d’individualisation, le
role des jeunes gens non mariés dans ces fétes, et enfin,
la place des femmes, de plus en plus présentes et visibles
ces derniéres années, y compris dans les rassemblements
nocturnes. L'association du mouled, des croyances et des
pratiques qui 'accompagnent, a la pauvreté et a la ruralité,
court a travers tout I'ouvrage, mais aurait peut-étre mérité
des commentaires plus explicites.

La Réforme est une des principales figures du livre.

Depuis la seconde moitié du XIx® siécle, elle est responsable
|

d’un discours critique des intellectuels occidentalisés aussi
bien que des réformistes musulmans et de la classe poli-
tique sur les mouleds et leurs turpitudes (consommation
d’alcool, prostitution, promiscuité, mixité sexuelle, manque
d’hygiéne, trafics en tous genres, ...). Si ce discours, qui,
du co6té sunnite, a tendance a assimiler les pratiques
condamnables a l'influence néfaste du christianisme, du
judaisme ou du chiisme, était déja repérable au XIvé siécle
(Ibn Taymiyya), il s’est accompagné, a partir du XIx® siécle,
d’une emprise de I'autorité étatique, qui a progressivement
réduit 'espace matériel et symbolique des pélerinages. Pour
C. Mayeur-Jaouen, autorités civiles et islamistes se sont
montrés complices pour ensemble vider le mouled de son
sens. Administrateurs rationalistes et militants wahabites,
partageant les mémes idées et les mémes jugements, ont
contribué a la quasi-disparition d’une culture « populaire »
qui mélait indistinctement profane et sacré. Un autre effet
de cette évolution a été de confessionnaliser la société, en
réduisant a néant la proximité entre coptes et musulmans
fondée sur des croyances et des habitudes partagées. Les
attaques des islamistes contre les sanctuaires et les fideles
coptes ne sont pas seuls responsables de cette évolution:
la cléricalisation de la communauté copte, de plus en plus
encadrée par un clergé instruit, y est pour beaucoup. La
réforme des mouleds, pour avoir été plus tardive chez les
coptes, en a été plus systématique a partir des années
1960.

On pourrait se demander si cette mise a distance,
cette folklorisation, cette lutte contre les «indécences » et
les « superstitions », si comparables a bien des points de
VUe, a ce qui s’est joué en Occident a partir du xvi® siécle,
n’aboutissent pas finalement, comme en Europe chrétienne,
a la sécularisation et a I'individualisme religieux a travers
le «désenchantement du monde ». Lauteur pense au
contraire que I'étiage de la pratique mouledienne est passé,
que la crise politique, les limites de plus en plus évidentes
du «progrés », le rejet d’une religion intellectualisée, pour-
raient ménager une place au religieux sensible et collectif,
dans des fétes de pélerinage dont les signes de renouveau
seraient déja perceptibles.

Bernard Heyberger
Université de Tours

(3) Voir ses précédents ouvrages : A-Sayyid al-Badawi. Un grand saint
de l'islam égyptien, Le Caire, Ifao, 1994, et Histoire d’'un pélerinage
légendaire en islam. Le mouled de Tantad du xi€ siécle & nos jours,
Paris, Aubier, 2004.

|

BCAI 22 - 2006 93
BCAI 22 (2007) Mayeur-Jaouen Catherine : Pélerinages d’Egypte. Histoire de la piété copte et musulmane. xve-xxe siécles, recensé par Bernard Heyberger
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



