
1. Langue et littérature

	 BCAI 22 – 2006	 �

Kennedy Ph. F. (ed.), On Fiction and Adab in Medieval Arabic Literature [Katia Zakharia]

Kennedy Ph. F. (ed.),  
On Fiction and Adab in Medieval Arabic Literature

Wiesbaden, Harrasowicz, 2005. 326 p.

L’ouvrage est dédié à la mémoire de Rina Drory, que 
l’auteur de ce compte-rendu salue à son tour, par-delà les 
clivages de la politique internationale. Sa disparition a indu-
bitablement privé la recherche d’une intelligence vive et d’un 
esprit incisif. Son article «The Abbasid Construction of the 
Jahiliyya: Cultural Authority in the Making» (Studia Islamica, 
t. 83, 1996) apporte notamment une belle démonstration 
de la manière dont l’écriture de l’histoire et l’argument 
d’autorité, œuvrant à définir une identité culturelle commune, 
ne peuvent être dissociés de l’imaginaire.

C’est d’imaginaire qu’il est également question dans 
l’ouvrage, qui atteste, tant par son titre que par son contenu, 
un changement sensible dans les représentations que les 
chercheurs ont du monde abbasside, puisque désormais 
(chose à la limite de l’impensable il y a encore quelques 
décennies), il est définitivement admis que l’adab et l’his-
toriographie, comme toute autre forme d’expression, se 
nourrissent de fiction, et que le monde arabo-musulman, 
pas plus ni moins que tout autre univers culturel, est porté 
par ses mythes. Peut-être même l’aspect le plus frappant de 
l’ensemble de l’ouvrage réside-t-il dans le fait que ces deux 
dimensions sont désormais à ce point considérées comme 
acquises - il était temps! a-t-on envie de s’écrier qu’elles ne 
font plus l’objet de la moindre justification; et qu’on peut lire 
enfin, après en avoir tant entendu parler comme une manière 
de «chroniques»: «The Maqæmæt are avowedly fictionnal» 
(p. xv). Si la fiction a acquis droit de cité, une partie des 
contributions vient rappeler, en y tombant ou en le dénonçant, 
le préjugé tenace à l’encontre de la fiction accusée de désinté-
grer l’historicité ou la réalité. Comme l’une des contributions 
le formule explicitement par son exergue, empruntée à un 
autre des contributeurs, «When literary criticism is applied 
to historical narrative, it may seem to erode, even destroy, 
the foundations of historiography» (p. 149). La fiction ou 
l’Histoire? Comment tracer une ligne de démarcation à 
l’intérieur de la «twilight zone between factual and fiction» 
(p. 214), se demandent certains des contributeurs. Est-il bien 
utile de tracer une telle ligne, pour autant qu’elle existerait, 
et quel en serait l’usage, s’interrogent d’autres?

L’ouvrage inclut une longue préface, restituant en 
partie la contribution inachevée de R. Drory, et dix contribu-
tions, qui explorent la genèse, les formes et les variantes de 
différents modes de narration, pour éclairer leurs fonction, 
polyvalence, vraisemblance et projet d’écriture, à travers 
l’examen de leurs spécificités, d’une part, et des variantes 
ou topiques que révèle l’intertextualité, d’autre part. Les 
différentes contributions sont denses, à la fois par la docu-
mentation et par les idées abordées. Qu’on les partage ou 
pas, celles-ci stimulent la réflexion, ouvrant ou confirmant 
des pistes de recherche. 

La contribution de Julia Bray, consacrée à «‘Abbassid 
Myth and the Human Act: Ibn ‘Abd Rabbih and Others» 
ouvre l’ouvrage. À travers des exemples pris tant dans la 
littérature savante (Ibn ©Abd Rabbih, Mas©ºdî, Tanº≈î…) 
que populaire (Sîrat Sayf…), l’auteur tente d’esquisser une 
synthèse de la représentation de l’acte humain dans le 
microcosme lettré des udabæ’. L’étude est précédée d’une 
longue partie introductive, fixant le cadre théorique de réfé-
rence conceptuelle adopté, que ce soit dans la définition du 
mythe ou dans la mise en relation des concepts de mythe 
et d’adab. On peut regretter que cette étude touffue, qui ne 
manquera pas d’interpeler le lecteur, n’ait pas, autant qu’on 
aurait pu le souhaiter, explicitement différencié le mythe 
entendu comme «mythe littéraire» (qui est pour l’essentiel, 
ce qui y est traité) du mythe dans son acception anthropo-
logique. Dans le même sens, et dans la mesure où nul ne 
pourra penser que l’auteur n’en aurait pas connaissance, 
on aurait attendu au moins une brève explication motivant 
l’absence de toute référence aux travaux fondateurs et 
pionniers, sur le mythe, de Claude Lévi Strauss.

Daniel Beaumont s’intéresse ensuite, dans «Min ju-
mlat al-jamædæt. The Inanimate in Fictional Adab and Narra-
tive», à ce que l’on désignerait, dans un autre contexte, par 
«l’objet du désir». On trouvera donc ici quelques réflexions 
sur le coup de foudre, notamment dans les romances 
‘udrites, sur la relation des avares aux biens matériels ou 
encore sur les objets comme truchement dans les relations, 
voire comme fétiches. Il n’est guère possible de ne pas 
se démarquer de l’utilisation faite par l’auteur de certains 
concepts de la psychanalyse, particulièrement de l’objet a 
dans la théorie lacanienne. Examinant l’histoire des célèbres 
Babouches d’Abº al-Qæsim, D. Beaumont considère en effet 
que lesdites babouches, dont le héros cherche à se défaire 
par tous les moyens et que le destin facétieux s’ingénie à lui 
rapporter, sont une «objective representation of that thing 
in the subject that Freud calls Kern unseres Wesens (1), the 
kernel of our being. Lacan calls this object objet a». Sans 
entrer ici dans un long débat, rappelons quand même que, 
pour Lacan, l’objet a se situe moins du côté de ce dont on 
cherche à se débarrasser que du côté de ce qui manque 
inexorablement, «toujours déjà perdu» et dont on se languit, 
de par la structure même de notre psychisme.

«Probabillity, Plausibility, and «Spiritual Communica-
tion» in Classical Arabic Biography» de Michael Cooperson 
procède en grande partie d’une réflexion sur la théorie de 
la réception à l’époque classique et son incidence sur les 
choix d’écriture des auteurs d’alors. Les fonctions de la 
vraisemblance et de la probabilité dans l’élaboration de pa-
radigmes sociaux, comportementaux ou moraux sont ainsi 
abordées. De même, l’adéquation, aux yeux d’un auteur, des 
a≈bær qu’il rassemble à l’objectif narratif qu’il poursuit. La 

(1) En italique dans le texte. L’expression est utilisée par Freud dans l’In-
terprétation des rêves pour parler de ce qui va au cœur de notre être.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Kennedy Ph. F. (ed.) : On Fiction and Adab in Medieval Arabic Literature, recensé par Katia Zakharia
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 22 – 2006	 �

réflexion est conduite à partir, surtout, d’exemples pris dans 
l’œuvre de Dahabî, notamment sa présentation d’Ibn Îanbal. 
On retiendra que l’auteur applique également la théorie de la 
réception aux lecteurs non contemporains de la production 
des œuvres, i. e. les lecteurs de notre temps, rappelant les 
limites du décodage que nous pouvons faire des textes 
anciens, en ce qu’ils recèlent des «subtle signals» (p. 78) 
dont nous ne détenons plus les clefs.

Beatrice Grundler revisite la question de la relation 
entre prose et poésie, en abordant dans «Verse and Taxes: 
The Function of Poetry in Selected Literary Akhbær of the 
Third/ Ninth Century», d’une part, la relation de complé-
mentarité ou d’opposition entre les dîwæn-s consacrés à 
l’œuvre d’un poète et les notices consacrées à sa biographie 
(ou à certains de ses aspects), et d’autre part, la relation 
entre prose et poésie à l’intérieur de ces notices. Ici aussi, 
l’élaboration par l’écriture d’un modèle vraisemblable et 
la construction d’une version de la réalité sont au centre 
du propos. Ambitieuse, l’étude s’ouvre également sur 
une formalisation, à travers des exemples, de la relation 
sociale entre le mécénat et les poètes et sur une réflexion 
générique. Il y a largement matière, dans cette contribution, 
à la rédaction d’un ouvrage conséquent. De ce fait, elle 
est à la fois prenante mais, par moments, quelque peu 
«dispersée». Elle est accompagnée, en annexe, de la tra-
duction de certains des a≈bær examinés, avec un tableau 
synoptique des relations mécène/poète qui s’en dégagent 
et des vers qui les émaillent. Signalons quand même qu’il 
est surprenant, chez un auteur qui manie avec aisance l’art 
délicat de la traduction poétique (que l’on soit d’accord ou 
pas avec l’ensemble de ses choix dans ce domaine), que 
le salæm de Madînat al-Salæm soit restitué par Peace et 
non par Salvation.

Stefan Leder s’intéresse pour sa part à «The Use of 
Composite Form in the Making of the Islamic Historical Tradi-
tion». ������������������������������������������������������        Partant des récits les plus anciens, il examine d’une 
part l’incidence sur leur structure de la transmission orale 
et, d’autre part, la manière dont leur réemploi (qu’il subisse 
ou pas des transformations) est asservi aux «authorial 
intentions» (p. 144), notamment d’une instrumentalisation 
de la narration au service d’objectifs idéologiques, qu’elle 
sert autant qu’ils la modèlent. Ce sont donc les questions 
de représentation ou de réinterprétation qui sont au cœur 
de cette étude qui vise à montrer les différents biais par 
lesquels le réemploi d’un substrat narratif présumé his-
torique se fonde sur une série de manipulations. L’auteur 
s’arrête également au mode de sauvegarde qui privilégie 
la juxtaposition des versions successives d’un récit à la 
substitution d’une version plus récente, qui se voudrait 
plus définitive.

Dans sa contribution consacrée à «Mas©ºdî and the 
Reign of al-Amîn: Narrative and Meaning in Medieval Muslim 
Historiography», Julia Scott Maisami se démarque de la 
dichotomie Histoire ou fiction, montrant que la seconde n’est 
pas le visage sans crédibilité de la première, mais qu’elles 

s’enchevêtrent inexorablement sans pour autant se mena-
cer. Reprenant à son compte le concept d’historiographie 
rhétorique, dénonçant les anachronismes faits par certains 
chercheurs, quand il s’agit de réfléchir à la fiction dans les 
ouvrages anciens, elle montre comment la restitution par 
Mas©ºdî du règne d’al-Amîn, qu’elle compare à la version 
de ™abarî, ne se voulait pas une simple présentation des 
faits mais qu’elle transmettait au lecteur contemporain une 
interprétation et une signification.

Dans «Serendipity, Resistance, and Multivalency: 
Ibn Khurradædhbih and his Kitæb al-Masælik wa-l-mamælik», 
James E. Montgomery fait le point sur la recherche dans 
le domaine de la «géographie», à partir d’une relecture 
critique des célèbres travaux d’André Miquel, qui ont dura-
blement marqué la réflexion sur le sujet et deux générations 
de chercheurs, dont l’auteur de ce compte-rendu: l’examen 
par le chercheur français des œuvres des géographes, 
particulièrement d’Ibn ⁄urra∂ædbih, est à son tour soumis 
à l’examen. Cette évaluation, sans complaisance, n’en 
demeure pas moins respectueuse et se définit comme 
telle. Peut-être aurait-elle davantage gagné à appliquer plus 
systématiquement à l’étude de Miquel la même démarche 
que celle qu’elle préconise pour les textes classiques cités 
en exemple. En effet, ce qui est souligné dans l’exergue, 
empruntée à Umberto Eco, vaut autant pour les lointains 
auteurs du Moyen Âge que pour chacun des chercheurs 
que nous sommes; à savoir que nos travaux, notre vision 
du monde et notre interprétation du vrai, du vraisemblable 
et de la réalité, s’inscrivent dans un moment particulier 
de l’histoire des idées. La contribution de Montgomery 
qui cherche à tracer une ligne séparant l’œuvre d’Ibn 
⁄urra∂ædbih de la sphère de l’adab n’en est pas moins riche 
et intéressante. Souhaitons à son auteur qu’un relecteur 
vienne dans deux ou trois décennies refaire le point sur sa 
démarche; preuve que son travail, comme celui de Miquel, 
aura porté ses fruits.

Walter Oller ramène le lecteur vers l’intermonde cultu-
rel dans lequel s’est fait le passage d’une culture orale à 
une culture d’oralité mixte (Zumthor), en s’intéressant au 
personnage d’«Al-Îærit ibn Åælim and the Trope of Baghy 
in the Ayyæm al-©Arab». Dans le corpus labile des Ayyæm, 
le personnage d’al-Îærit ibn Åælim, dont on ignore s’il a 
vraiment existé, n’en est pas moins un parangon du poète-
brigand. Pourtant, comme le montre l’auteur, il n’était qu’un 
«quasi» Òu©lºq par analogie à d’autres représentations de 
ces mêmes personnages. L’auteur montre aussi comment 
les récits prosaïques utilisent un certain nombre de topiques 
et de tropes pour forger l’image de ce poète assassin, créer 
un suspens dramatique et greffer la légende sur le terreau de 
l’histoire des conflits tribaux. Il conclut que ces personnages 
sont un «counterweight to tribal unity» (p. 257). Cette figure 
du poète antisocial mais d’ascendance noble incarne les 
tensions et les dissensions tribales et les emblématise.

À première vue, le rêve, qui fait l’objet de la contribu-
tion de Dwight Reynolds portant sur «Symbolic Narrative of 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Kennedy Ph. F. (ed.) : On Fiction and Adab in Medieval Arabic Literature, recensé par Katia Zakharia
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 22 – 2006	 �

Self: Dreams in Medieval Arabic Autobiographies», pourrait 
paraître par sa nature même une architecture de fiction. 
Pourtant, dès lors qu’il peut faire l’objet d’une interprétation 
et être perçu comme dépositaire d’une signification, quelles 
qu’elles soient, il échappe à ce cliché. Porteur de sens, le 
rêve l’est d’abord par la lecture des signes et des symboles 
qu’on le dit véhiculer. C’est le cas des ouvrages consacrés 
à la «clef des songes» dont l’auteur présente quelques 
traits avant de s’intéresser aux techniques suivies dans 
l’interprétation des rêves dans le monde arabo-musulman 
classique. Le rêve ici n’a rien à voir avec un quelconque in-
conscient. Après un rapide panorama de ces interprétations 
à prétention générale, l’auteur s’intéresse au cas particulier 
des rêves rapportés dans des récits de facture peu ou prou 
autobiographique (p. 269-276). On pourrait regretter qu’il 
n’ait pas adopté une plus claire distinction entre rêve, vision 
et songe. Peut-être aurait-il également été intéressant d’avoir 
quelques renseignements sur les critères ayant prévalu à la 
sélection des sources citées (sans préjuger de leur intérêt). 
La contribution s’achève avec la présentation de deux 
oniromanciens à l’épreuve de leur pratique.

Shawkat M. Toorawa clôt l’ouvrage par une contri-
bution qui, à travers l’exemple annoncé d’Ibn Abî ™æhir 
™ayfºr, tente une redéfinition de l’adab et de l’adîb. Intitulée 
«Defining Adab by (re)defining the Adîb: Ibn Abî ™æhir ™ayfºr 
and Storytelling», elle élargit de fait son propos à quelques 
autres grands noms de la première période abbasside dont 

– bien évidemment, serait-on tenté de dire – al-ÍæÌiÂ. Par 
de multiples exemples, l’auteur tente de souligner quelques 
aspects de la relation de l’adab à la culture persane, notam-
ment à la «persophilie»; il propose également, notamment 
par une recherche définitionnelle, de cerner les textes par 
lesquels les udabæ’ expriment leur monde, autrement dit, 
les textes qui, dans leur diversité générique et génétique, 
font l’adab.

On l’aura compris, On Fiction and Adab in Medieval 
Arabic Literature est un ouvrage stimulant pour la réflexion 
et qui vaut d’être lu, fût-ce par les questions qu’il suscite et 
les désaccords qu’il peut soulever.

Katia Zakharia 
Université Lyon 2

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Kennedy Ph. F. (ed.) : On Fiction and Adab in Medieval Arabic Literature, recensé par Katia Zakharia
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



