
	 BCAI 22 – 2006	 79

III. Histoire

Robinson Chase F., Islamic Historiography [Guy Ducatez]

Robinson Chase F.,  
Islamic Historiography

Cambridge, C.U.P., 2003. 237 + XXV p.

L’ouvrage se compose d’un texte relativement court 
(189 p. pour le sujet traité, introduit par une préface de 
14 p.), cette dernière étant agrémentée d’un glossaire des 
termes techniques employés par l’A. et de 3 cartes. Au 
texte est adjointe une abondante bibliographie (p. 200-221), 
divisée en sources primaires et secondaires et précédée 
par des suggestions for further reading (p. 190-199), car le 
livre est destiné surtout à un public d’étudiants en licence 
ou undergraduates. L’ensemble est complété par un index 
(p. 223-237) mêlant toponymes, noms propres, titres 
d’ouvrages arabes translittérés et mots-clefs.

L’ouvrage comprend 5 reproductions de folios 
d’ouvrages arabes manuscrits: le fº 140 vº du Ta’rî≈ d’al-
™abarî sous l’entrée de l’an 124 H. (ms. de la Bodléienne, 
Oxford); la page restaurée, sous l’en-tête de l’an 124 H., 
dans l’édition du Ta’rî≈ d’al-™abarî, Leyde 1878-1901, II, 
p. 1726; deux index de noms propres extraits du Wafayæt 
al-a©yæn d’Ibn ⁄allikæn (Bodléienne, ms. Pococke 338, fº 1 vº 
et 2 rº); l’incipit, écrit à deux mains et portant marques 
du possesseur du ms., de la neuvième partie d’Ibn al-AÚîr, 
al-Kæmil (Bodléienne); le fº 142 vº d’al-∑afadî, al-Wæfî 
bi’l-wafayæt (Bodléienne, ms. Arch. Seld A 25) avec un 
colophon complet.

L’A., University Lecturer in Islamic History (université 
d’Oxford) et, maintenant, chairman du département des 
arabes et islamiques de cette université – il a publié Empire 
and Elites after the Muslim Conquest: The Transformation 
of Northern Mesopotamia, Cambridge, 2000 –, tient l’his-
toire pour le passé tel qu’il est rapporté dans un «journal» 
et pour la discipline consistant à penser, enseigner le passé 
et à écrire sur ce dernier. Il traite non pas du passé ou ta’rî≈ 
en tant que tel, qu’il considère rapidement dans le corps 
du texte comme un équivalent d’historiographie, mais de la 
façon dont les historiens musulmans écrivent l’«histoire» 
en arabe durant la période de formation ou formative period, 
circa de 600 à 950, et la période classique ou classical 
period, circa de 950 à 1500 (cf. le tableau synoptique à 
deux volets, p. xiv-xv).

L’A., privilégiant la «chronographie» (histoire de type 
annales, histoire califale et histoire universelle) au détri-
ment d’autres formes historiographiques (biographie, en 
particulier la sîra, et la «prosopographie») comme critère 
de base pour opérer une césure, caractérise l’avant 950 
par un État musulman (Empire umayyade et Empire abba-
side) relativement centralisateur et unifocal, bien que des 
craquements se manifestent dès la mi-ixe siècle, qui favorise 
plus ou moins les histoires califales unitaires et univoques. 
L’après 950 se distingue par un monde islamique plurifocal, 
une démultiplication des dynasties locales qui encouragent 

ou subventionnent les productions littéraires et, ce, selon 
les modèles élaborés antérieurement, dont les histoires 
dynastiques locales qui, reprenant les schèmes des histoires 
califales et des annales, tendent à promouvoir les intérêts 
des dynastes locaux et à légitimer leur pouvoir. 

Bien que la langue de cette historiographie soit l’arabe 
– elle en est la seule jusqu’à la fin du xe siècle –, l’A. s’en 
est tenu dans le titre à Islamic Historiography, non à Arabic 
Historiography, car, d’une part une historiographie perse (1) 
apparaît dès le xiie siècle (d’ailleurs selon des cadres déjà 
en place avant 950, et d’autres qui émergèrent aux xiie  
et xiiie siècles), bientôt suivie par les Turcs Ottomans et 
d’autres peuples musulmans, d’autre part, la très grande 
majorité de cette historiographie a été écrite en arabe 
par les non-Arabes (cas d’Abº Ía©far al-™abarî) selon les 
normes linguistiques d’alors: l’historiographie a toujours 
été un effort collectif.

L’A. ne livre pas une présentation de l’historiographie 
arabe classique à la façon de F. Rosenthal (2), ou n’interprète 
pas la tradition historiographique classique comme T. Kha-
lidi (3). Historien des faits sociaux, il insiste sur la fonction 
sociale de la tradition historiographique et sa production 
sociale; il tente de rendre compréhensibles tout autant la 
fabrication de l’écrit historique que la façon dont et les 
raisons pour lesquelles les historiens musulmans écrivent. 
Pour ce, l’A. essaie de saisir la production historiographi-
que islamique à l’intérieur des catégories de la sociologie 
de la connaissance (à savoir: retenir tout ce qui touche à 
l’historiographie islamique depuis les dettes conceptuelles 
de l’historien musulman à l’égard de la loi islamique jusqu’à 
la façon dont il gagnait sa vie et organisait ses notes). Pour 
ce encore, l’A. recourt à 3 catégories considérées comme 
des genres littéraires (cf. p. xxiv-xxv et chapitre iv) et re-
tenues plus pour leur valeur heuristique que pragmatique, 
qui permettent d’organiser un corpus de textes vaste et 
désordonné:

– La «chronographie» ou chronography: elle re-
groupe des genres décrivant les événements tels qu’ils 
apparaissent chronologiquement et les organise selon leur 
déroulement: les annales. S’y rattachent aussi les histoires 
universelles qui couvrent l’histoire du monde depuis sa 
création, mais pour autant qu’elles sont en relation avec 
l’histoire islamique: elles annoncent et préparent même 
cette dernière. Il faut y ajouter les histoires califales qui 
ordonnent les événements chronologiquement, mais en les 
centrant sur une famille (dynastie ou dawla: cas des Abba-
sides) et en privilégiant les dates de décès des souverains 
et leur succession. L’histoire des dynasties locales peut 

(1) Julie Scott Meisami, Persian Historiography to the End of the  
Twelfth Century, Edimbourg, EUP, 1999.
(2) A History of Muslim Historiography, Leiden, Brill, 2nd rev. 
ed., 1968.
(3) Arabic Historical Thought in the Classical Period, Cambridge, 
CUP, 1994.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Robinson Chase F. : Islamic Historiography, recensé par Guy Ducatez
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 22 – 2006	 80

III. Histoire

y figurer, bien que ses caractères «prosopographiques» 
soient plus accentués.

– La biographie: l’A. entend par ce terme des ouvra-
ges développant un seul sujet, la vie d’une seule personne 
tenue pour exemplaire (toujours traitée à titre d’illustration 
de valeurs morales et religieuses). Ce genre, appelé sîra 
ou «façon d’agir», connaît une forme prestigieuse: la sîra 
du Prophète, mais ne se limite pas à ce dernier.

– L’A. comprend par «prosopographie» ou prosopo-
graphy, du grec prosôpon ou «visage», «personne», non 
l’étude d’ensemble de groupes sociaux (sens retenu par 
les historiens contemporains), mais le fait d’écrire sur des 
groupes sociaux. La prosopographie compile et met en 
ordre les données biographiques d’individus exemplaires 
ou tarÏama, lesquelles désignent leur appartenance à un 
groupe social (traditionnistes, juges, saints…), sous forme 
de «dictionnaires biographiques» (wafayât, †abaqæt). L’A. 
renvoie sur ces points à Cl. Cahen (4), R.S. Humphreys (5) 
et T. Nagel (6).

Il ordonne son propos en trois parties divisées en 
chapitres:

Partie I – Origines et catégories (chap. i – origines; 
chap. ii – l’émergence du genre; chap. iii – conséquences 
et modèles; chap. iv – trois catégories: biographie, «pro-
sopographie» et «chronographie»).

Partie II – Contextes (chap. v – historiographie et 
«traditionnalisme»; chap. vi – historiographie et société; 
chap. vii – Dieu et les modèles de l’histoire; chap. viii – his-
toriens et vérité).

Partie III – Comment les historiens travaillaient 
(chap. ix – vocations et métiers; chap. x – écrire l’histoire).

Les Bédouins arabes convertis à l’islam, imbus de 
leur certitude religieuse (succès militaires) et exerçant 
leur domination politique, surent préserver leur langue 
(condition sine qua non pour accéder à la bureaucratie) et 
résister à toute assimilation involontaire, à la différence des 
«Barbares» germaniques. Ils choisirent les savoirs techni-
ques et scientifiques étrangers et écartèrent de ce champ 
leur propre héritage culturel (langue, grammaire, poésie…), 
tandis que le savoir religieux encapsulé par et dans les 
ÌadîÚ en suivait le formalisme: des isnæds ou chaînes de 
garants assuraient la véracité du contenu des ÌadîÚs, bientôt 
réunis en collections, et les ≈abars, le pendant profane des 
ÌadîÚs, portant tant sur des sujets historiques qu’anodins, 
se conformaient à ce modèle formel des ÌadîÚs. Eux aussi 
étaient réunis sous forme de collections par des a≈bærî ou 
mu’arri≈ºn (noms des historiens en arabe). Ils aspiraient 
à devenir des autorités reconnues et le modèle élaboré 
par les ahl al-ÌadîÚ triomphait: récit historique introduit 
et entrecoupé d’isnæds durant la période de formation de 
l’Islam (chapitre i).

La tradition historiographique s’est peu à peu consti-
tuée en genre (chap. ii). Durant la phase i, ca. 610-730, 
le mode de transmission orale prédomine, bien que des 
documents nécessaires aux besoins de l’administration 

marwænide (papyri fiscaux, lettres, traités) marquent l’émer-
gence de l’écrit, ce dont témoigne l’existence de listes de 
noms (en particulier les compagnons du Prophète présents 
lors de grands événements: cas de ¢Urwa b. Zubayr), d’un 
calendrier dont le début est déterminé par l’hégire, éléments 
initiant la tradition chronographique.

La phase ii, ca. 730-830, se caractérise par une 
explosion du savoir islamique, corrélative du boom de la 
collecte des matériaux et des titres historiographiques (Abº 
Mi≈naf, m. 774, Sayf b. ¢Umar, m. 791, Abº’l-Îasan al-Ma-
dæ’inî, m. 843, Ibn IsÌæq m. 761, al-Wæqidî, m. 823 et Ibn 
Sa©d, m. 845, qui déjà élaguent). Vers 830, chronographie, 
prosopographie et biographie ont acquis leur spécificité, 
mais le genre biographique, après une spécialisation des 
a≈bær, opère une mue, la sîra prenant le pas sur les mafiæzî 
(sous al-Wæqidî), corollaire d’un Prophète plus législateur 
que soldat, tandis que les †abaqæt (prosopographie) se 
multiplient et se diversifient: listes de poètes, listes distin-
guant entre traditionnistes et juristes. Dans le même temps, 
les critères de l’autorité commencent à être conférés aux 
auteurs de collection autour d’un thème, matérialisation du 
rôle grandissant de l’esprit individuel. L’A. voit à l’œuvre 
derrière ce phénomène une combinaison d’un corpus 
d’a≈bær en expansion et la mise au point de schèmes 
narratifs calqués partiellement sur le mode d’exposition 
des ÌadîÚ, le tout encouragé par les Abbassides, jouant un 
rôle de mécène, auxquels il faut ajouter le développement 
du papier chiffon (qir†æÒ).

La phase iii, ca. 830-930, se marque par une systéma-
tisation des champs du savoir et l’émergence de collections 
qui font autorité (la sîra d’Ibn Hi‡æm qui «avale» la sîra d’Ibn 
IsÌæq, les ™abaqæt d’Ibn Sa©d et le Ta’rî≈ d’al-™abarî). Les 
compilateurs des ixe et xe siècles deviennent des auteurs, 
car ils sélectionnent les a≈bær et «engloutissent» nombre 
d’ouvrages précédents, si bien que ces derniers n’existent 
que sous forme de citations: cas des maqætil (souvent des 
martyrologies) et des futºÌ. En outre, un nouveau procédé 
rhétorique envahit le champ historiographique: les isnæds 
fragmentent de longs récits, marque de la prégnance des 
standards propres au ÌadîÚ (cf. Sayf b. ¢Umar, m. 791, K. al-
Ridda wa’l-futºÌ: la différence est frappante entre l’édition 
facsimilée de fragments préservés et les citations faites par 
des historiens des ixe et xe siècles).

(4) Cl. Cahen et J. Sauvaget, Introduction à l’histoire de l’Orient 
musulman, Paris, 1961; trad. angl.: Introduction to the History 
of the Muslim East: A Bibliographical Guide, Berkeley, 1965.
(5) R.S. Humphreys, Islamic History. A Framework for Inquiry, rev. 
ed., Londres/New York, I.B. Tauris, réimp. 1999.
(6) T. Nagel, Die Islamische Welt bis 1500, München, 1998. Il faut 
ajouter à cette série d’ouvrages généraux: K. Hirschler, Medieval 
Arabic Historiography, Londres, Routledge, 2006.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Robinson Chase F. : Islamic Historiography, recensé par Guy Ducatez
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 22 – 2006	 81

III. Histoire

Toutefois, il existe des alternatives à cette historio-
graphie «traditionniste»: al-Mas©ºdî, opposé à l’usage des 
isnæds, montre des goûts universels et urbains; al-Ya©qºbî, 
Ta‘rî≈, demeure iconoclaste (renoncement aux isnæds et 
point de vue shiite), alors que les ouvrages de ces compi-
lateurs investissent le champ des savoirs et s’établissent 
comme normes (la sîra d’Ibn Hi‡æm évince celle d’Ibn 
IsÌæq, alors tenue par une «autorité», et devient la norme 
de la biographie du Prophète à imiter), la composition et la 
transmission se séparant de plus en plus (ce processus qui 
débute avec al-Madæ’inî, m. 843, s’achève chez al-Balaƒºrî, 
m. 893). Beaucoup d’historiens continuent à «publier» 
leurs ouvrages, non en les mettant au net (confiés à des 
copistes), mais en les donnant sous forme de cours ou en 
les dictant à partir de notes ou de brouillons.

Une telle périodisation (p. 36) repose sur une hypo-
thèse: l’A. présume que le premier savoir islamique (anté-
rieur à 830) fut créé et transmis en grande partie comme 
le fut le savoir islamique postérieur. Elle est confortée par 
une évolution du support de la transmission: l’écrit tend 
à remplacer l’oral au cours du ixe siècle, car des copies 
(notes d’élèves?) de certains ouvrages (sîra d’Ibn IsÌæq) 
circulent déjà au ixe siècle.

Le changement opéré au ixe siècle résulte, pour l’A., 
d’un immense projet (chap. iii) visant à repenser l’histoire, 
où les visions opposées et les versions du passé (histoire 
individuelle, tribale, locale) sont intégrées selon une pers-
pective impériale: de nombreux excès des Abbassides 
sont occultés chez al-™abarî. L’ensemble est refondu en 
termes favorables à la cause sunnite, une sorte de triom-
phalisme sunnite bénin justifiant un gouvernement tenu pour 
illégitime par les «sectaires». Ces tentatives abbassides 
encourageant l’histoire à des fins apologétiques échouent 
partiellement, car la chronographie est soumise à une Kai-
serkritik: les récits d’al-Azdî’l-BaÒrî  et d’Ibn A©Úam al-Kºfî 
(ixe siècle), exaltant l’héroïsme romantique des premiers 
conquérants, sont à l’opposé de la norme «traditionaliste» 
(al-Balaƒºrî).

Il est possible, selon l’A., d’enquêter sur l’émergence 
de schèmes historiographiques incomplets (biographie, 
prosopographie) à la fin du viiie-début du ixe siècle. La 
naissance de l’écrit biographique serait lié, pour l’A., à celle 
de l’idée d’individu, plus qu’à la naissance d’un individu (le 
Prophète), puisque les premières biographies ne portent 
par sur le Prophète et les premières prosopographies sur 
les transmetteurs de ÌadîÚs. Quant à la chronographie 
(la chronographie califale d’Ibn IsÌæq, puis d’Abº Ma©‡ar, 
m. 786), elle correspond à une extension des listes royales 
squelettiques à un pouvoir califal: son modèle serait à cher-
cher dans les chroniques sassanides des ve et vie siècles ou 
dans les histoires d’Eusèbe (traduites entre 754-775 sous 
al-ManÒºr). Toutefois, il est impossible, pour l’A., de recons-
truire le passé islamique des viie  et début du viiie siècles, tant 
les premières sources ont été retravaillées par des œuvres 
postérieures (ixe siècle). Ces dernières nous renseignent 

plus sur les dates de composition des premières que sur les 
événements qu’elles sont censées relater, et sur les normes 
valorisant l’adaptation, la rédaction et la reformulation du 
récit narratif, bref sur la façon dont les musulmans des  iie 

et iiie siècles de l’H. manipulaient leur histoire.
Les historiens arabes sont appelés ahl al-sîra (ou 

siyar), a≈bærî  ou mu’arrî≈ selon qu’ils exercent leur talent 
dans la biographie (sîra), la prosopographie (†abaqat, 
mu©Ïam) ou la chronographie (ta’rî≈) (chap. iv). Si l’histo-
riographie a pour primat la chronologie, certaines branches 
de la prosopographie, type mu©Ïam, délaissent ce primat 
pour l’ordre alphabétique. L’ensemble historiographique 
présente donc des contours incertains, d’autant plus que le 
genre géographie, ou même la lexicographie, peut emprunter 
certains traits à l’historiographie. Ces trois catégories, des 
Ideal-typen, se cristallisent au milieu du ixe siècle et sont 
globalement fixées au xe siècle, tout en connaissant des 
évolutions par la suite (production d’hybrides aux xive et 
xve siècles et faveur grandissante à la chronographie).

La biographie: sîra, désignant à l’origine une procla-
mation (sens conservé chez les «sectaires»), prend son 
sens de biographie d’une personne éminente au ixe siècle, 
caractérisée soit par ses manæqib (exploits glorieux), ses 
maÌæsin (mérites) et fa∂æ’il (vertus), de véritables Ideal-
Typen, avant que le Prophète les incarne tous, car la sîra a 
concerné des califes, des traditionnistes avant le Prophète. 
La tarÏama renvoie à une biographie encapsulée dans une 
compilation de biographies. La sîra du Prophète, entière-
ment chronologique, donne de lui une image recomposée, 
légendaire et, par certains côtés, elle annonce la ‡ifæ‘ ou 
«biographie dévotionnelle» (cf. l’Andalou al-Qæ∂î al-¢Iyæd, 
m. 1149), où domine un personnage intemporel, mytholo-
gisé, et bientôt «faiseur de miracles».

La prosopographie organise des données biographi-
ques d’individus appartenant à un groupe de l’élite, définis 
par un mérite religieux (compagnons du Prophète…), un type 
particulier de connaissance (traditionnistes…), par l’exer-
cice d’un art (ceux qui récitent le Coran…). Les  maƒæhib 
juridiques génèrent aussi une importante prosopographie, 
et il en est de même des notables ou a©yæn (célébrités). 
L’A. distingue, d’une part, les †abaqæt qui, apparaissant 
à la fin du viiie-début du ixe siècle, sont organisées autour 
de listes de noms disposés chronologiquement selon des 
«classes» ou «générations» et ont pour fonction sociale 
d’assurer la filiation, au sein d’un groupe, entre le fondateur 
et les savants qui s’en réclament, d’autre part, les mu©Ïam 
ou «dictionnaires biographiques» (expression réservée 
par l’A. aux mu©Ïam contrairement à l’usage) qui, nés au 
xe siècle, sont ordonnés selon des listes de noms disposés 
alphabétiquement (soit autour d’un lieu: Ta’rî≈ Bafidæd 
d’al-⁄a†îb al-Bafidædî, m. 1071, soit autour de tout type 
de notables: al-∑afadî, al-Wafî bi’l-wafayæt) et peuvent 
embrasser toutes les disciplines du savoir islamique à la 
différence des †abaqæt.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Robinson Chase F. : Islamic Historiography, recensé par Guy Ducatez
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 22 – 2006	 82

III. Histoire

Pour l’A., les ouvrages de prosopographie sont liés 
à l’engouement pour des listes de noms inhérentes à la 
généalogie, corollaire d’une tradition académique (science 
des ÌadîÚs et des transmetteurs, écoles juridiques).

La chronographie comprend deux grandes formes: 
l’histoire annale (ta’rî≈ ©alæ’l-sinîn), où le récit est ordonné 
selon les années hégiriennes, et l’histoire califale (ta’rî≈ 
al-≈ulafæ‘) avec des hybrides. La seconde conviendrait 
mieux à ceux dont les intérêts épousent plus la culture 
que la chronologie. L’histoire annale peut adapter autant 
de matériel que l’historien le désire, s’accommoder de 
l’hétérogénéité du matériel. La chronographie permet de 
préserver les désaccords (un des traits de l’historiographie 
traditioniste).

Au cours des viiie-ixe siècles, l’éthos et les outils du 
traditionalisme islamique (conserver plutôt qu’innover, 
présence d’un passé plutôt que le passé) embrassent l’en-
semble du savoir islamique (chap. v): tout est subordonné 
aux rapports transmis de façon sûre par les prédécesseurs 
(le tawætur privilégie les ÌadîÚs corroborés par plusieurs 
versions) et le passé connaissable n’est pas inféré, mais 
préservé. La conséquence est la révérence portée par les 
traditionnistes aux débuts paradigmatiques de l’islam et une 
indifférence à l’histoire contemporaine: les a≈bærî (certains 
sont des traditionnistes) adoptent l’isnæd et la forme des 
†abaqæt est associée aux institutions traditionnistes.

Toutefois de nouvelles directions de l’historiographie 
se dessinent entre le xe et le xve siècle: les historiens ap-
prennent à émonder dans les isnæds, prennent confiance 
en recourant à un style narratif plus hétérogène, associé à 
l’apparition d’un arabe non standard (cas d’Abº NaÒr al-¢Utbi, 
m. 1036, qui écrit sur l’histoire des règnes de Sebüktegîn 
et de MaÌmºd), et traitent de l’histoire contemporaine de 
façon rationnelle. Une prosopographie axée sur des sujets 
contemporains (cf. al-∑afadî, m. 1363) apparaît et des 
écoles historiques (chez les Almohades et les Mérinides) 
se constituent aux xiiie et xive siècles.

La chronographie et la sîra  «chronographique» sont 
associées aux milieux des cours et des États nouvellement 
fondés et complètent aux xie et xiie siècles l’historiographie 
fondée sur la tradition.

Le chap. vi examine l’audience du récit historique et le 
patronage des milieux de cour à l’égard de l’historiographie. 
Il est très difficile de bien mesurer l’audience de l’historio-
graphie, tant les traces de la circulation des livres sont 
ténues (relevés sur les colophons, présence d’iÏæza, date et 
nombre de copies, marques, notes et signatures diverses): 
si la ‡ifæ‘ du Qæ∂î ¢Iyæd, une Òîra du xiie siècle, est populaire 
à la folie (près de 100 copies), de même que les ≈i†æ† de 
Maqrîzî (170 copies), combien d’ouvrages antérieurs à la 
période classique sont perdus (absence d’une seule série 
complète du ta’rî≈ ™abarî par exemple). L’A. conclut à la 
faible place accordée à l’historiographie en général et à la 
chronographie en particulier durant la période «classique», 
y compris dans les madrasas aux xe et xie  siècles, qui 

privilégient les disciplines juridiques, attribuant même une 
place modeste à la biographie du Prophète. Les historiens 
spécialistes n’existent pas et ceux qui écrivent de l’histoire 
le font à leur moment perdu, car ils sont autre chose (al-
™abarî  est d’abord un tafsîrî).

Toutefois, dès la fin du xe siècle, un certain nombre 
d’auteurs (Ibn Qutayba, m. 889, al-Nuwayrî, m. 1332) 
recommandent l’étude de l’histoire dans la formation des 
secrétaires et fonctionnaires et les historiens écrivent de 
plus en plus à plein temps pour les fonctionnaires et les 
sultans, remplissant une fonction didactique dans le monde 
politique.

Dans le même temps, la chronographie, car elle délivre 
des leçons du passé et forme une matrice de savoir et de 
culture, est encouragée par les souverains musulmans: 
Ayyoubides et Mamlouks passent commande de biogra-
phies non prophétiques et de chronographies dynastiques 
dès le xiie siècle, bien que le phénomène ne soit pas 
entièrement nouveau. L’histoire califale revêt alors une 
fonction apologétique (cf. al-¢Imrænî, m. 1184) et légitime les 
pouvoirs en place, tandis que la sîra du Prophète, organisée 
chronologiquement, renferme une fonction programmatique: 
un modèle pour la vie des souverains dans leur lutte contre 
les chrétiens (Saladin et surtout les Almohades avec al-
Raw∂ al-unuf par al-Suhaylî).

Au chap. vii, l’A. fait ressortir la double sélectivité de 
l’historiographie islamique. Elle l’est en raison de l’origine 
sociale et culturelle de son public et de ses vecteurs: dans 
les deux cas, elle est faite par et pour les élites urbaines 
cultivées.

Elle l’est aussi en raison de la place occupée par Allah 
dans l’histoire. Elle représente un modèle d’explication du 
monde où l’ordre politique – le seul reconnu – est voulu par 
Allah. Il est le moteur silencieux de l’histoire et MuÌammad 
est l’agent de la volonté divine. Une telle conception de 
l’histoire est téléologique: pour les musulmans, MuÌammad 
est envoyé pour guider les hommes «à combattre sur le 
sentier d’Allah, à interdire le mal et autoriser le bien»; pour 
les chrétiens, c’est un fléau destiné à punir les hommes. 
L’historien musulman doit alors exemplifier et illustrer les 
vérités révélées par Allah, plutôt que les expliquer.

Deux formes historiographiques épousent ces sélectivi-
tés. L’histoire universelle (al-Ya©qºbî, m. ca. 900, al-Mas©ºdî 
et al-™abarî), dès la fin du ixe siècle, est organisée selon 
ce modèle téléologique: l’histoire préislamique prépare la 
venue du Prophète et l’histoire post-prophétique est saisie 
à travers certains cadres bibliques, comme la lutte entre 
al-Amîn et al-Ma’mºn qui réitère celle entre Caïn et Abel. La 
sîra se coule dans ce moule, le matériel relatif aux prophètes 
proprement dits étant traité dans les qiÒaÒ al-anbiyæ‘.

Les chronographies, biographies et prosopographies 
locales servent à ancrer les dynasties locales, et dans un 
«commonwealth d’entités politiques régionales» héritières 
de l’Empire abbaside et dans la localité où s’exerce leur 
pouvoir. D’autres histoires locales, tel le Ta’rî≈ ÍurÏæn par 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Robinson Chase F. : Islamic Historiography, recensé par Guy Ducatez
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 22 – 2006	 83

III. Histoire

al-Sahmî, m. 1035, cartographient la façon dont les élites 
locales complètent leur capital économique par un capital 
culturel et symbolique (†abaqæt de ©ulamæ‘ assurant la conti-
nuité du savoir religieux orthodoxe depuis le Prophète).

Au chap. viii, l’A. questionne l’esprit critique des histo-
riens musulmans. Ils ont toujours manifesté un esprit plus 
ou moins critique à l’égard de ce qu’écrivaient leurs devan-
ciers (cf. al-∑afadî, m. 1363, qui rejette un traité attribué  à 
la période des conquêtes, car il portait une date antérieure 
à la prise de la ville), un ethos archivistique (nombre de 
documents officiels sont intégrés dans les récits histori-
ques). Toutefois, cet esprit critique est plus prononcé chez 
les historiens des xiie-xiiie siècles, dont certains étaient de 
véritables professionnels tel Abº’l-Fi∂æ‘, m.1331, que chez les 
historiens des ixe-xe siècles écrivant sur les événements des 
viie-viiie siècles. Mais ils écrivent toujours selon des conven-
tions destinées à illustrer plutôt qu’à expliquer, à savoir une 
modélisation littéraire (cadres bibliques, intervention divine 
dans les combats, recours aux miracles…), l’emploi de dia-
logues toujours écrits dans un registre de langue soutenue, 
les dialectes colloquiaux (langue parlée par les acteurs) 
n’apparaissant guère qu’à l’époque mamlouke.

Au chap. ix, l’A. s’interroge sur les ressources 
financières et les modèles de carrière des historiens mu-
sulmans. Ils proviennent de familles appartenant à l’élite 
(régnante ou non), aisées (propriétaires terriens) et culti-
vées, si bien qu’il y a des dynasties de savants (la famille 
de Mu©æfæ b.¢Imræn, m. 801; famille SaÒra, Mésopotamie 
septentrionale: enseignants juristes du milieu du xe à la fin 
du xive siècle…). Si la base de leur richesse est la terre, le 
cœur de leur savoir est la science des traditions, source de 
profit et bientôt principale pourvoyeuse de postes dans les 
madrasas, car peu de familles cultivent l’historiographie, tels 
Ibr. Ibn ¢Abd al-Zæhir, m. 1292, ou les ∑æbi‘, des païens de 
Îarran (Syrie) qui donnèrent quatre générations d’historiens 
entre la fin du xe et la fin du xie siècle.

Richesse et savoir allant de pair tendent à privilégier 
le conservatisme de la tradition, moyen pour les familles 
de préserver leur statut, bien qu’il y eût des exceptions. 
Encore une fois, elles se manifestent chez les Mamlouks: 
des fils d’esclaves, qui ne peuvent embrasser la carrière de 
leur père pour des raisons successorales, se tournent vers 
l’histoire (le père d’Ibn Tafirî Birdî au xve siècle). Un autre 
changement à ce modèle est associé au développement 
des madrasas aux xiie-xiiie siècles. Si les familles des élites 
continuent à fournir des historiens, d’autres servent l’État 
et des historiens tirent leurs revenus de ces institutions 
d’enseignement, qui définissent alors de nouveaux cadres 
de carrière, contribuant à dégager l’historiographie de la 
prégnance du traditionalisme: cas du MuntaÂam d’Ibn 
al-Íawzî, où se mêlent systématiquement prosopographie 
et chronographie.

L’A. analyse dans le dernier chapitre les modes de 
confection des livres. L’acquisition du savoir chez les Arabo-
musulmans repose sur l’écoute, donc l’oralité (lecture à  

haute voix, mémorisation, écoute et récitation de l’ouvrage 
à son auteur), ce qui implique la fréquentation du maître 
par l’étudiant.

Si l’oralité et la mémorisation l’emportent dans les 
premiers temps, l’écrit devient crucial au début du viiie siè-
cle (traduction en arabe des registres fiscaux grecs et 
persans), si bien que le savoir islamique valorise l’oral et 
l’écrit: le chassé-croisé entre oralité et écrit est au cœur de 
la science des ÌadîÚs. Or beaucoup d’historiens sont avant 
tout des juristes: leurs ouvrages sont d’abord des cours 
et notes dictés, recueillis par des étudiants, compilés et 
approuvés (du vivant des auteurs) ou rassemblés (sans 
approbation) et ce n’est qu’au cours des viiie et ixe siècles 
que les textes sont de plus en plus revendiqués par leur 
auteur. Le diplôme obtenu par l’étudiant ou iÏæza consiste 
alors à lire à haute voix le livre d’un professeur sous sa 
direction ou celle d’un de ses élèves ayant reçu l’iÏæza, et 
à le lui restituer oralement.

Un tel système fut battu en brèche: Ibn al-¢Adîm 
(m. 1262), Bufiyat al-†alab fî ta‘rî≈ Îalab, par exemple, cite 
des ouvrages avec ou sans iÏæza et des ouvrages sans titre 
ou incomplets. Même si des iÏæzas uniques sont accordés 
pour l’œuvre d’un savant, les étudiants continuent à voyager 
pour obtenir des iÏæzas.

Bien que l’historiographie soit tenue pour une discipline 
de seconde zone, à l’époque «classique» elle attire d’émi-
nents esprits et est sujette à des innovations: les historiens 
«chronographes» et prosopographes peuvent opter pour un 
résumé (i≈tiÒær/mu≈taÒær), une continuation (ƒayl ou sila) 
ou une refonte (tahƒîb) d’ouvrages plus anciens (cf al-Kamæl 
fî ma©rifat al-riÏæl par Taqî al-∂în al-Maqdisî, m. 1203: une 
prosopographie de tous les transmetteurs qui comptent 
un tahƒîb, un taqrîb de ce dernier). C’est à l’occasion de 
continuations que les «chronographes», innovant, ajoutent 
des témoignages oraux ou oculaires (cas d’al-Yºminî qui 
écrit une continuation du Mir’æt al-zamæn d’Ibn al-Íawzî). 
Il en est de même de la sîra: Ibn ¢Abd al-Barr, m. 1071, fit 
un épitomé de la version d’ Ibn Hi‡æm en introduisant des 
résumés des livres de Mºsæ b. ¢Uqba et d’Ibn IsÌæq, épitomé 
qui servit de base à la sîra d’Ibn Îazm, m. 1064. L’innovation 
se traduit aussi dans les commentaires.

En général, l’historien élabore un brouillon à partir de 
notes, fiches (Ïuzæzæt, ruqay©æt) – très utiles aux prosogra-
phes qui réorganisent le matériel – et carnet (kitæb, daftar), 
un livre en puissance. Les historiens travaillent à leur rythme 
et le temps de rédaction peut être long ou court (al-∑afadî 
travaille à sa prosographie jusqu’à sa mort). Des vides sont 
laissés sur la copie avant d’être complétés (cas des ™abaqæt 
d’Ibn Sa©d achevés après sa mort). L’historien fait appel à 
des copistes, à des membres de sa famille ou met la main 
à la pâte, afin de produire des copies de son ouvrage, mais 
aussi à des collègues pour en assurer la promotion.

Ce livre essaye de saisir en peu de pages l’objet 
«historiographie islamique médiévale», une gageure que 
l’A. parvient tant soit peu à combler. Pour ce, il divise cette 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Robinson Chase F. : Islamic Historiography, recensé par Guy Ducatez
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 22 – 2006	 84

III. Histoire

catégorie littéraire en trois genres (biographie, prosopogra-
phie et chronographie). Analysée comme une production 
sociale, l’historiographie est le fait de couches sociales 
urbaines aisées et lettrées: ses vecteurs se dégagent peu 
à peu de la prégnance du modèle des ÌadîÚs, sans s’en 
affranchir complètement (isnæds regroupés ou omis, émer-
gence de nouveaux procédés littéraires qui font appel aux 
témoignages) dans le courant des xie-xiiie siècles, en raison 
de l’apparition de dynasties indépendantes, qui favorisent 
chronographie et prosopographie afin de légitimer leurs 
nouveaux pouvoirs, et de nouveaux desiderata de ces 
couches sociales urbaines aisées et lettrées qui tendent à 
privilégier leur inscription sociale locale.

Un livre documenté, bien structuré, se livrant à des 
développements sur l’historiographie byzantine, syriaque 
bien venus: il devrait susciter quelques discussions, en par-
ticulier sur les problèmes liés aux débuts de l’historiographie. 
L’A. conclut assez rapidement qu’il est quasiment impossible 
de tenter de reconstituer une histoire de l’Islam des viie et 
viiie siècles, bien que des tentatives à l’œuvre depuis une 
quinzaine d’années (J. M. Kister et d’autres) attestent le 
contraire, mais sur des points limités. Il existe maintenant 
un recueil de contributions – l’A. pouvait difficilement en 
avoir connaissance – sur la prosopographie élaborée dans 
les milieux ≈æriÏites, ‡î©îtes sous ses diverses formes et 
mu©tazilites réunies et dirigées par Manuela Marín (7).

Guy Ducatez 
Cnrs - Paris

(7) M. Marín (ed.), «Medieval Prosopography». Special Issue, Arabic-
Islamic Culture, 23, 2002, notamment l’article de Cl. Gilliot, «Prosopo-
graphy in Islam. An Essay of Classification».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Robinson Chase F. : Islamic Historiography, recensé par Guy Ducatez
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



