| Il. HisTOIRE |

RoBINsON Chase F.,
Islamic Historiography

Cambridge, C.U.P., 2003. 237 + XXV p.

Louvrage se compose d’un texte relativement court
(189 p. pour le sujet traité, introduit par une préface de
14 p.), cette derniére étant agrémentée d’un glossaire des
termes techniques employés par I'A. et de 3 cartes. Au
texte est adjointe une abondante bibliographie (p.200-221),
divisée en sources primaires et secondaires et précédée
par des suggestions for further reading (p. 190-199), car le
livre est destiné surtout & un public d’étudiants en licence
ou undergraduates. Lensemble est complété par un index
(p.223-237) mélant toponymes, noms propres, titres
d’ouvrages arabes translittérés et mots-clefs.

Louvrage comprend 5 reproductions de folios
d’ouvrages arabes manuscrits: le fo 140 vo du Ta'rih d’al-
Tabari sous I'entrée de I'an 124 H. (ms. de la Bodléienne,
Oxford); la page restaurée, sous I'en-téte de I'an 124 H.,
dans I'édition du Ta’rih d’al-Tabari, Leyde 1878-1901, Il
p. 1726 ; deux index de noms propres extraits du Wafayat
ala‘yan d’lbn Hallikan (Bodléienne, ms. Pococke 338, fo 1 vo
et 2 ro); lincipit, écrit @ deux mains et portant marques
du possesseur du ms., de la neuviéme partie d’lbn al-Atir,
al-kKamil (Bodléienne); le fo 142 vo d’al-Safadi, al-Wafi
bi’l-wafayat (Bodléienne, ms. Arch. Seld A 25) avec un
colophon complet.

LA., University Lecturer in Islamic History (université
d’Oxford) et, maintenant, chairman du département des
arabes et islamiques de cette université — il a publié Empire
and Elites after the Muslim Conquest : The Transformation
of Northern Mesopotamia, Cambridge, 2000 —, tient I'his-
toire pour le passé tel qu'il est rapporté dans un «journal »
et pour la discipline consistant a penser, enseigner le passé
et a écrire sur ce dernier. Il traite non pas du passé ou ta’rih
en tant que tel, qu’il considére rapidement dans le corps
du texte comme un équivalent d’historiographie, mais de la
facon dont les historiens musulmans écrivent I'« histoire »
en arabe durant la période de formation ou formative period,
circa de 600 a 950, et la période classique ou classical
period, circa de 950 a 1500 (cf. le tableau synoptique a
deux volets, p. XIV-xv).

L’A., privilégiant la « chronographie » (histoire de type
annales, histoire califale et histoire universelle) au détri-
ment d’autres formes historiographiques (biographie, en
particulier la sira, et la « prosopographie ») comme critére
de base pour opérer une césure, caractérise I'avant 950
par un Etat musulman (Empire umayyade et Empire abba-
side) relativement centralisateur et unifocal, bien que des
craquements se manifestent dés la mi-x® siécle, qui favorise
plus ou moins les histoires califales unitaires et univoques.
Lapres 950 se distingue par un monde islamique plurifocal,

une démultiplication des dynasties locales qui encouragent
|

ou subventionnent les productions littéraires et, ce, selon
les modéles élaborés antérieurement, dont les histoires
dynastiques locales qui, reprenant les schémes des histoires
califales et des annales, tendent & promouvoir les intéréts
des dynastes locaux et a Iégitimer leur pouvoir.

Bien que lalangue de cette historiographie soit I'arabe

— elle en est la seule jusqu’a la fin du X¢ siécle —, I'A. s’en

est tenu dans le titre a /slamic Historiography, non a Arabic
Historiography, car, d’une part une historiographie perse ")
apparait des le Xi® siécle (d’ailleurs selon des cadres déja
en place avant 950, et d’autres qui émergérent aux Xi®
et Xii® siecles), bientdt suivie par les Turcs Ottomans et
d’autres peuples musulmans, d’autre part, la trés grande
majorité de cette historiographie a été écrite en arabe
par les non-Arabes (cas d’Abi Ga‘far al-Tabari) selon les
normes linguistiques d’alors : I'historiographie a toujours
été un effort collectif.

L’A. ne livre pas une présentation de I'historiographie
arabe classique a la fagon de F. Rosenthal ), ou ninterpréte
pas la tradition historiographique classique comme T. Kha-
lidi ). Historien des faits sociaux, il insiste sur la fonction
sociale de la tradition historiographique et sa production
sociale; il tente de rendre compréhensibles tout autant la
fabrication de I'écrit historique que la fagon dont et les
raisons pour lesquelles les historiens musulmans écrivent.
Pour ce, I'A. essaie de saisir la production historiographi-
que islamique a l'intérieur des catégories de la sociologie
de la connaissance (a savoir : retenir tout ce qui touche a
I'historiographie islamique depuis les dettes conceptuelles
de I'historien musulman a I'égard de la loi islamique jusqu’a
la fagon dont il gagnait sa vie et organisait ses notes). Pour
ce encore, I'A. recourt & 3 catégories considérées comme
des genres littéraires (cf. p.xxIv-xxv et chapitre Iv) et re-
tenues plus pour leur valeur heuristique que pragmatique,
qui permettent d’organiser un corpus de textes vaste et
désordonné:

— La «chronographie » ou chronography: elle re-
groupe des genres décrivant les événements tels qu’ils
apparaissent chronologiquement et les organise selon leur
déroulement : les annales. S’y rattachent aussi les histoires
universelles qui couvrent I'histoire du monde depuis sa
création, mais pour autant qu’elles sont en relation avec
I'histoire islamique : elles annoncent et préparent méme
cette derniére. Il faut y ajouter les histoires califales qui
ordonnent les événements chronologiquement, mais en les
centrant sur une famille (dynastie ou daw/a : cas des Abba-
sides) et en privilégiant les dates de décés des souverains
et leur succession. Lhistoire des dynasties locales peut

(1) Julie Scott Meisami, Persian Historiography to the End of the
Twelfth Century, Edimbourg, EUP, 1999.
(2) A History of Muslim Historiography, Leiden, Brill, 2nd rev.
ed., 1968.
(3) Arabic Historical Thought in the Classical Period, Cambridge,
CUP, 1994.

|

BCAI 22 - 2006 79
BCAI 22 (2007) Robinson Chase F. : Islamic Historiography, recensé par Guy Ducatez

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

y figurer, bien que ses caractéres «prosopographiques »
soient plus accentués.

— La biographie: I'A. entend par ce terme des ouvra-
ges développant un seul sujet, la vie d’'une seule personne
tenue pour exemplaire (toujours traitée a titre d'illustration
de valeurs morales et religieuses). Ce genre, appelé sira
ou «facon d’agir », connait une forme prestigieuse : la sira
du Prophéte, mais ne se limite pas a ce dernier.

— L’A. comprend par «prosopographie » ou prosopo-
graphy, du grec prosépon ou « visage », « personne », non
I'étude d’ensemble de groupes sociaux (sens retenu par
les historiens contemporains), mais le fait d’écrire sur des
groupes sociaux. La prosopographie compile et met en
ordre les données biographiques d’individus exemplaires
ou fargama, lesquelles désignent leur appartenance a un
groupe social (traditionnistes, juges, saints...), sous forme
de «dictionnaires biographiques » (wafayat, fabaqat). LA.
renvoie sur ces points & Cl. Cahen ), R.S. Humphreys ©
et T. Nagel ©.

[l ordonne son propos en trois parties divisées en
chapitres

Partie | — Origines et catégories (chap.| — origines;
chap. Il — 'émergence du genre ; chap. Il — conséquences
et modeles; chap.Iv — trois catégories: biographie, « pro-
sopographie » et « chronographie »).

Partie Il — Contextes (chap.v — historiographie et
«traditionnalisme » ; chap. VI — historiographie et société;
chap. vil — Dieu et les modeles de I'histoire ; chap. vill — his-
toriens et vérité).

Partie Il — Comment les historiens travaillaient
(chap. Ix — vocations et métiers ; chap. x — écrire I'histoire).

Les Bédouins arabes convertis a l'islam, imbus de
leur certitude religieuse (succés militaires) et exercant
leur domination politique, surent préserver leur langue
(condition sine qua non pour accéder a la bureaucratie) et
résister a toute assimilation involontaire, a la différence des
«Barbares » germaniques. lls choisirent les savoirs techni-
ques et scientifiques étrangers et écartérent de ce champ
leur propre héritage culturel (langue, grammaire, poésie...),
tandis que le savoir religieux encapsulé par et dans les
hadit en suivait le formalisme : des isnads ou chaines de
garants assuraient la véracité du contenu des hadits, bientot
réunis en collections, et les habars, le pendant profane des
hadits, portant tant sur des sujets historiques qu’anodins,
se conformaient a ce modele formel des hadits. Eux aussi
étaient réunis sous forme de collections par des ahbari ou
mu’arrihdn (noms des historiens en arabe). lls aspiraient
a devenir des autorités reconnues et le modele élaboré
par les ahl al-hadit triomphait: récit historique introduit
et entrecoupé d’isnads durant la période de formation de
I'lslam (chapitre 1).

La tradition historiographique s’est peu a peu consti-
tuée en genre (chap.n). Durant la phase I, ca. 610-730,
le mode de transmission orale prédomine, bien que des

documents nécessaires aux besoins de I'administration
|

marwanide (papyri fiscaux, lettres, traités) marquent 'émer-
gence de I'écrit, ce dont témoigne I'existence de listes de
noms (en particulier les compagnons du Prophéte présents
lors de grands événements : cas de ‘Urwa b. Zubayr), d’un
calendrier dont le début est déterminé par I'hégire, éléments
initiant la tradition chronographique.

La phase I, ca. 730-830, se caractérise par une
explosion du savoir islamique, corrélative du boom de la
collecte des matériaux et des titres historiographiques (Abu
Mihnaf, m. 774, Sayf b. ‘{Umar, m. 791, Abi’l-Hasan al-Ma-
da’ini, m. 843, Ibn Ishag m. 761, al-Wagqidi, m. 823 et Ibn
Sa‘d, m. 845, qui déja élaguent). Vers 830, chronographie,
prosopographie et biographie ont acquis leur spécificité,
mais le genre biographique, aprés une spécialisation des
ahbar, opére une mue, la sira prenant le pas sur les magazi
(sous al-Wagqidi), corollaire d’'un Prophéte plus Iégislateur
que soldat, tandis que les fabaqgat (prosopographie) se
multiplient et se diversifient : listes de poétes, listes distin-
guant entre traditionnistes et juristes. Dans le méme temps,
les critéres de l'autorité commencent a étre conférés aux
auteurs de collection autour d’un théme, matérialisation du
réle grandissant de I'esprit individuel. LA. voit a I'ceuvre
derriére ce phénoméne une combinaison d’un corpus
d’ahbar en expansion et la mise au point de schémes
narratifs calqués partiellement sur le mode d’exposition
des hadit, le tout encouragé par les Abbassides, jouant un
role de mécene, auxquels il faut ajouter le développement
du papier chiffon (girtas).

La phase Iil, ca. 830-930, se marque par une systéma-
tisation des champs du savoir et I'émergence de collections
qui font autorité (la sira d’lbn HiSam qui « avale » la sira d’lbn
Ishag, les Tabaqgat d’lbn Sa‘d et le Ta’rih d’al-Tabari). Les
compilateurs des Ix® et X® siécles deviennent des auteurs,
car ils sélectionnent les ahbar et « engloutissent » nombre
d’ouvrages précédents, si bien que ces derniers n’existent
que sous forme de citations : cas des maqatil (souvent des
martyrologies) et des futah. En outre, un nouveau procédé
rhétorique envahit le champ historiographique : les isnads
fragmentent de longs récits, marque de la prégnance des
standards propres au hadit (cf. Sayf b. ‘Umar, m. 791, K. al-
Ridda wa’l-futah - |a différence est frappante entre I'édition
facsimilée de fragments préservés et les citations faites par
des historiens des Ix® et x° siécles).

(4) Cl. Gahen et J. Sauvaget, Introduction a I'histoire de I'Orient
musulman, Paris, 1961 ; trad. angl.: Infroduction to the History
of the Muslim East : A Bibliographical Guide, Berkeley, 1965.
(5)R.S. Humphreys, Islamic History. A Framework for Inquiry, rev.
ed., Londres/New York, I.B. Tauris, réimp. 1999.
(6) T. Nagel, Die Islamische Welt bis 1500, Miinchen, 1998. Il faut
ajouter a cette série d’ouvrages généraux : K. Hirschler, Medieval
Arabic Historiography, Londres, Routledge, 2006.

|

BCAI 22 - 2006 80
BCAI 22 (2007) Robinson Chase F. : Islamic Historiography, recensé par Guy Ducatez

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

Toutefois, il existe des alternatives a cette historio-
graphie « traditionniste » : al-Mas‘udi, opposé a I'usage des
isnads, montre des godts universels et urbains ; al-Ya“‘qubi,
Ta’rih, demeure iconoclaste (renoncement aux isnads et
point de vue shiite), alors que les ouvrages de ces compi-
lateurs investissent le champ des savoirs et s'établissent
comme normes (la sira d’lbn Hisam évince celle d’lbn
Ishaq, alors tenue par une «autorité », et devient la norme
de la biographie du Prophéte a imiter), la composition et la
transmission se séparant de plus en plus (ce processus qui
débute avec al-Mada’ini, m. 843, s’achéve chez al-Baladuri,
m. 893). Beaucoup d’historiens continuent a « publier »
leurs ouvrages, non en les mettant au net (confiés a des
copistes), mais en les donnant sous forme de cours ou en
les dictant a partir de notes ou de brouillons.

Une telle périodisation (p.36) repose sur une hypo-
thése: I'A. présume que le premier savoir islamique (anté-
rieur a 830) fut créé et transmis en grande partie comme
le fut le savoir islamique postérieur. Elle est confortée par
une évolution du support de la transmission: I'écrit tend
a remplacer loral au cours du Ix® siécle, car des copies
(notes d’éleves ?) de certains ouvrages (sira d’lbn Ishaq)
circulent déja au Ix® siécle.

Le changement opéré au Ix¢ siécle résulte, pour I'A.,
d’un immense projet (chap. i) visant & repenser l'histoire,
ol les visions opposées et les versions du passé (histoire
individuelle, tribale, locale) sont intégrées selon une pers-
pective impériale: de nombreux exces des Abbassides
sont occultés chez al-Tabari. Lensemble est refondu en
termes favorables a la cause sunnite, une sorte de triom-
phalisme sunnite bénin justifiant un gouvernement tenu pour
illégitime par les «sectaires ». Ces tentatives abbassides
encourageant I'histoire a des fins apologétiques échouent
partiellement, car la chronographie est soumise a une Kai-
serkritik : les récits d’al-Azdr’l-Basri et d’lbn A‘tam al-Kafi
(Ix€ siécle), exaltant I'héroisme romantique des premiers
conquérants, sont a 'opposé de la norme « traditionaliste »
(al-Baladuri).

Il est possible, selon I'A., d’enquéter sur I'émergence
de schémes historiographiques incomplets (biographie,
prosopographie) a la fin du vii®-début du Ix® siécle. La
naissance de I'écrit biographique serait lié, pour I'A., a celle
de I'idée d’individu, plus qu’a la naissance d’un individu (le
Prophéte), puisque les premiéres biographies ne portent
par sur le Prophéte et les premiéres prosopographies sur
les transmetteurs de hadits. Quant a la chronographie
(la chronographie califale d’Ibn Ishag, puis d’Aba Ma‘Sar,
m. 786), elle correspond a une extension des listes royales
squelettiques a un pouvoir califal : son modéle serait a cher-
cher dans les chroniques sassanides des Ve et vI® siécles ou
dans les histoires d’Eusebe (traduites entre 754-775 sous
al-Mansur). Toutefois, il est impossible, pour I'A., de recons-
truire le passé islamique des VI et début du vii® siécles, tant
les premiéres sources ont été retravaillées par des ceuvres

postérieures (Ix® siecle). Ces derniéres nous renseignent
|

plus sur les dates de composition des premiéres que sur les
événements qu’elles sont censées relater, et sur les normes
valorisant I'adaptation, la rédaction et la reformulation du
récit narratif, bref sur la fagon dont les musulmans des 11
et 11® siécles de I'H. manipulaient leur histoire.

Les historiens arabes sont appelés ahl al-sira (ou
Siyar), ahbari ou mu’arrih selon qu’ils exercent leur talent
dans la biographie (sira), la prosopographie (tabaqat,
mu‘gam) ou la chronographie (ta’rih) (chap.1v). Si I'histo-
riographie a pour primat la chronologie, certaines branches
de la prosopographie, type mu‘gam, délaissent ce primat
pour I'ordre alphabétique. L'ensemble historiographique
présente donc des contours incertains, d’autant plus que le
genre géographie, ou méme la lexicographie, peut emprunter
certains traits a I'historiographie. Ces trois catégories, des
Ideal-typen, se cristallisent au milieu du Ix® siécle et sont
globalement fixées au x°siécle, tout en connaissant des
évolutions par la suite (production d’hybrides aux XIvé et
XV siécles et faveur grandissante a la chronographie).

La biographie : sira, désignant & l'origine une procla-
mation (sens conservé chez les « sectaires »), prend son
sens de biographie d’une personne éminente au Ix° siecle,
caractérisée soit par ses managqib (exploits glorieux), ses
mahasin (mérites) et fada’il (vertus), de véritables /deal
Typen, avant que le Prophéte les incarne tous, car la Sira a
concerné des califes, des traditionnistes avant le Prophéte.
La targdama renvoie a une biographie encapsulée dans une
compilation de biographies. La sira du Prophete, entiere-
ment chronologique, donne de lui une image recomposée,
|égendaire et, par certains cotés, elle annonce la $ifa’ ou
«hiographie dévotionnelle » (cf. I'’Andalou al-Qadi al-‘lyad,
m. 1149), ol domine un personnage intemporel, mytholo-
gisé, et bientdt « faiseur de miracles ».

La prosopographie organise des données biographi-
ques d’individus appartenant & un groupe de I'élite, définis
par un mérite religieux (compagnons du Prophéte...), un type
particulier de connaissance (traditionnistes...), par I'exer-
cice d’un art (ceux qui récitent le Coran...). Les madahib
juridiques générent aussi une importante prosopographie,
et il en est de méme des notables ou a‘yan (célébrités).
L’A. distingue, d’une part, les fabaqat qui, apparaissant
a la fin du vii®-début du 1x® siécle, sont organisées autour
de listes de noms disposés chronologiquement selon des
«classes » ou «générations » et ont pour fonction sociale
d’assurer la filiation, au sein d’un groupe, entre le fondateur
et les savants qui s’en réclament, d’autre part, les mu‘gam
ou «dictionnaires biographiques » (expression réservée
par I'A. aux mu‘gam contrairement a 'usage) qui, nés au
X& siecle, sont ordonnés selon des listes de noms disposés
alphabétiquement (soit autour d’'un lieu: Ta’rih Bagdad
d’al-Hatib al-Bagdadi, m. 1071, soit autour de tout type
de notables: al-Safadi, al-Wafi bi’l-wafayat) et peuvent
embrasser toutes les disciplines du savoir islamique a la
différence des fabagqat.

BCAI 22 - 2006 8l
BCAI 22 (2007) Robinson Chase F. : Islamic Historiography, recensé par Guy Ducatez
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

Pour I'A., les ouvrages de prosopographie sont liés
a I'engouement pour des listes de noms inhérentes a la
généalogie, corollaire d’une tradition académique (science
des hadits et des transmetteurs, écoles juridiques).

La chronographie comprend deux grandes formes:
I'histoire annale (fa’rih ‘ala’sinin), ou le récit est ordonné
selon les années hégiriennes, et I'histoire califale (ta’rih
al-hulafa’) avec des hybrides. La seconde conviendrait
mieux a ceux dont les intéréts épousent plus la culture
que la chronologie. Lhistoire annale peut adapter autant
de matériel que I'historien le désire, s’laccommoder de
I'hétérogénéité du matériel. La chronographie permet de
préserver les désaccords (un des traits de I'historiographie
traditioniste).

Au cours des VIIE-IX® siécles, I'éthos et les outils du
traditionalisme islamique (conserver plutdt qu’innover,
présence d’un passé plutdt que le passé) embrassent I'en-
semble du savoir islamique (chap.V): tout est subordonné
aux rapports transmis de fagon siire par les prédécesseurs
(le tawatur privilégie les hadits corroborés par plusieurs
versions) et le passé connaissable n'est pas inféré, mais
préservé. La conséquence est la révérence portée par les
traditionnistes aux débuts paradigmatiques de I'islam et une
indifférence a I'histoire contemporaine : les ahbari (certains
sont des traditionnistes) adoptent I'isnad et la forme des
fabaqat est associée aux institutions traditionnistes.

Toutefois de nouvelles directions de I'historiographie
se dessinent entre le X® et le XV siécle : les historiens ap-
prennent a émonder dans les isnads, prennent confiance
en recourant a un style narratif plus hétérogéne, associé a
I'apparition d’un arabe non standard (cas d’Abi Nasr al-‘Utbi,
m. 1036, qui écrit sur histoire des régnes de Sebiiktegin
et de Mahmud), et traitent de I'histoire contemporaine de
facon rationnelle. Une prosopographie axée sur des sujets
contemporains (cf. al-Safadi, m. 1363) apparait et des
écoles historiques (chez les Aimohades et les Mérinides)
se constituent aux xIlI® et XIVé siécles.

La chronographie et la sira « chronographigue » sont
associées aux milieux des cours et des Etats nouvellement
fondés et complétent aux Xi® et Xi1® siecles I'historiographie
fondée sur la tradition.

Le chap. vi examine 'audience du récit historique et le
patronage des milieux de cour a I'égard de I'historiographie.
Il est trés difficile de bien mesurer I'audience de Ihistorio-
graphie, tant les traces de la circulation des livres sont
ténues (relevés sur les colophons, présence d’ifaza, date et
nombre de copies, marques, notes et signatures diverses)
sila $ifa’ du Qadi ‘lyad, une sira du xi1® siécle, est populaire
a la folie (prés de 100 copies), de méme que les hitat de
Magrizi (170 copies), combien d’ouvrages antérieurs a la
période classique sont perdus (absence d’'une seule série
compléte du ta’rih Tabari par exemple). LA. conclut a la
faible place accordée a I'historiographie en général et a la
chronographie en particulier durant la période « classique »,

y compris dans les madrasas aux Xt et XI® siécles, qui
|

privilégient les disciplines juridiques, attribuant méme une
place modeste a la biographie du Prophéte. Les historiens
spécialistes n’existent pas et ceux qui écrivent de I'histoire
le font & leur moment perdu, car ils sont autre chose (al-
Tabari est d’abord un tafsiri).

Toutefois, dés la fin du x° siécle, un certain nombre
d’auteurs (lbn Qutayba, m. 889, al-Nuwayri, m. 1332)
recommandent I'étude de Ihistoire dans la formation des
secrétaires et fonctionnaires et les historiens écrivent de
plus en plus a plein temps pour les fonctionnaires et les
sultans, remplissant une fonction didactique dans le monde
politique.

Dans le méme temps, la chronographie, car elle délivre
des lecons du passé et forme une matrice de savoir et de
culture, est encouragée par les souverains musulmans:
Ayyoubides et Mamlouks passent commande de biogra-
phies non prophétiques et de chronographies dynastiques
dés le xi€siécle, bien que le phénoméne ne soit pas
entierement nouveau. Lhistoire califale revét alors une
fonction apologétique (cf. al-‘Imrani, m. 1184) et Iégitime les
pouvoirs en place, tandis que la sira du Prophéte, organisée
chronologiquement, renferme une fonction programmatique :
un modeéle pour la vie des souverains dans leur lutte contre
les chrétiens (Saladin et surtout les Almohades avec al-
Rawd al-unuf par al-Suhayli).

Au chap. vii, I'A. fait ressortir la double sélectivité de
I'historiographie islamique. Elle I'est en raison de I'origine
sociale et culturelle de son public et de ses vecteurs: dans
les deux cas, elle est faite par et pour les élites urbaines
cultivées.

Elle I'est aussi en raison de la place occupée par Allah
dans I'histoire. Elle représente un modéle d’explication du
monde ot I'ordre politique — le seul reconnu — est voulu par
Allah. Il est le moteur silencieux de I'histoire et Muhammad
est 'agent de la volonté divine. Une telle conception de
I'histoire est téléologique : pour les musulmans, Muhammad
est envoyé pour guider les hommes «a combattre sur le
sentier d’Allah, a interdire le mal et autoriser le bien » ; pour
les chrétiens, c’est un fléau destiné a punir les hommes.
Lhistorien musulman doit alors exemplifier et illustrer les
vérités révélées par Allah, plutdt que les expliguer.

Deux formes historiographiques épousent ces sélectivi-
tés. Lhistoire universelle (al-Ya‘qubi, m. ca. 900, al-Mas‘di
et al-Tabari), dés la fin du I1x® siécle, est organisée selon
ce modéle téléologique : I'histoire préislamique prépare la
venue du Prophete et I'histoire post-prophétique est saisie
a travers certains cadres bibliques, comme la lutte entre
al-Amin et al-Ma’mun qui réitére celle entre Cain et Abel. La
sira se coule dans ce moule, le matériel relatif aux prophétes
proprement dits étant traité dans les gisas al-anbiya’.

Les chronographies, biographies et prosopographies
locales servent a ancrer les dynasties locales, et dans un
«commonwealth d’entités politiques régionales » héritiéres
de I'Empire abbaside et dans la localité ot s’exerce leur

pouvoir. D’autres histoires locales, tel le Ta’rih Gurdan par
|

BCAI 22 - 2006 82
BCAI 22 (2007) Robinson Chase F. : Islamic Historiography, recensé par Guy Ducatez

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

al-Sahmi, m. 1035, cartographient la fagon dont les élites
locales complétent leur capital économique par un capital

culturel et symbolique (fabagat de ‘ulama’ assurant la conti-

nuité du savoir religieux orthodoxe depuis le Prophéte).

Au chap. viii, 'A. questionne I'esprit critique des histo-

riens musulmans. lls ont toujours manifesté un esprit plus

ou moins critique a I'égard de ce qu’écrivaient leurs devan-

ciers (cf. al-Safadi, m. 1363, qui rejette un traité attribué a
la période des conquétes, car il portait une date antérieure
a la prise de la ville), un ethos archivistique (nombre de

documents officiels sont intégrés dans les récits histori-

ques). Toutefois, cet esprit critique est plus prononcé chez
les historiens des XIl®-xII® siecles, dont certains étaient de
véritables professionnels tel Abu’l-Fida’, m.1331, que chezles
historiens des Ixe-x® siécles écrivant sur les événements des

vii®-vil® sigcles. Mais ils écrivent toujours selon des conven-

tions destinées a illustrer plutdt qu’a expliquer, & savoir une
modélisation littéraire (cadres bibliques, intervention divine

dans les combats, recours aux miracles...), 'emploi de dia-

logues toujours écrits dans un registre de langue soutenue,
les dialectes colloquiaux (langue parlée par les acteurs)
n’apparaissant guére qu’a I'époque mamlouke.

Au chap.Ix, I'A. s’interroge sur les ressources

financiéres et les modeles de carriere des historiens mu-

sulmans. lIs proviennent de familles appartenant a I'élite

(régnante ou non), aisées (propriétaires terriens) et culti-

vées, si bien qu’il y a des dynasties de savants (la famille
de Mu‘afa b.Imran, m. 801 ; famille Sasra, Mésopotamie
septentrionale : enseignants juristes du milieu du x® & Ia fin
du xIvé siécle...). Si la base de leur richesse est la terre, le
ceeur de leur savoir est la science des traditions, source de
profit et bientdt principale pourvoyeuse de postes dans les
madrasas, car peu de familles cultivent 'historiographie, tels
Ibr. Ibn ‘Abd al-Zahir, m. 1292, ou les Sabi’, des paiens de
Harran (Syrie) qui donnérent quatre générations d’historiens
entre la fin du x® et la fin du xI® siécle.

Richesse et savoir allant de pair tendent a privilégier
le conservatisme de la tradition, moyen pour les familles
de préserver leur statut, bien qu'il y elit des exceptions.
Encore une fois, elles se manifestent chez les Mamlouks :
des fils d’esclaves, qui ne peuvent embrasser la carriére de
leur pére pour des raisons successorales, se tournent vers
I'histoire (le pere d’lbn Tagri Birdi au xv® siecle). Un autre
changement a ce modéle est associé au développement
des madrasas aux XI®xII® siécles. Si les familles des élites
continuent & fournir des historiens, d’autres servent I'Etat
et des historiens tirent leurs revenus de ces institutions
d’enseignement, qui définissent alors de nouveaux cadres
de carriére, contribuant a dégager I'historiographie de la
prégnance du traditionalisme : cas du Muntazam d’lbn
al-Gawzi, oil se mélent systématiquement prosopographie
et chronographie.

L’A. analyse dans le dernier chapitre les modes de

confection des livres. Lacquisition du savoir chez les Arabo-

musulmans repose sur I'écoute, donc loralité (lecture a
|

haute voix, mémorisation, écoute et récitation de I'ouvrage
a son auteur), ce qui implique la fréquentation du maitre
par I'étudiant.

Si l'oralité et la mémorisation I'emportent dans les
premiers temps, I'écrit devient crucial au début du vii® sié-
cle (traduction en arabe des registres fiscaux grecs et
persans), si bien que le savoir islamique valorise l'oral et
I'écrit : le chassé-croisé entre oralité et écrit est au cceur de
la science des hadits. Or beaucoup d’historiens sont avant
tout des juristes: leurs ouvrages sont d’abord des cours
et notes dictés, recueillis par des étudiants, compilés et
approuvés (du vivant des auteurs) ou rassemblés (sans
approbation) et ce n’est qu’au cours des VIIi® et X siecles
que les textes sont de plus en plus revendiqués par leur
auteur. Le diplome obtenu par I'étudiant ou igaza consiste
alors a lire & haute voix le livre d’un professeur sous sa
direction ou celle d’'un de ses éleves ayant recu I'igaza, et
a le lui restituer oralement.

Un tel systéme fut battu en bréche: Ibn al-‘Adim
(m. 1262), Bugyat al-talab fi ta’rih Halab, par exemple, cite
des ouvrages avec ou sans idaza et des ouvrages sans titre
ou incomplets. Méme si des igazas uniques sont accordés
pour ceuvre d’un savant, les étudiants continuent a voyager
pour obtenir des ijazas.

Bien que I'historiographie soit tenue pour une discipline
de seconde zone, a I'époque « classique » elle attire d’émi-
nents esprits et est sujette a des innovations : les historiens
« chronographes » et prosopographes peuvent opter pour un
résumé (ihtisar/muhtasar), une continuation (day/ ou sila)
ou une refonte (fahdib) d’ouvrages plus anciens (cf al-Kamal
fi ma‘rifat al-rigal par Taqi al-din al-Magdisi, m. 1203 : une
prosopographie de tous les transmetteurs qui comptent
un tahdib, un taqrib de ce dernier). C'est a I'occasion de
continuations que les « chronographes », innovant, ajoutent
des témoignages oraux ou oculaires (cas d’al-Yumini qui
écrit une continuation du Mir’at al-zaman d’lbn al-Gawzi).
Il en est de méme de la sira: Ibn ‘Abd al-Barr, m. 1071, it
un épitomé de la version d’ Ibn Hiam en introduisant des
résumés des livres de Miisa b. ‘Ugba et d’lbn Ishag, épitomé
qui servit de base a la sira d’lbn Hazm, m. 1064. Linnovation
se traduit aussi dans les commentaires.

En général, I'historien élabore un brouillon a partir de
notes, fiches (Juzazat, ruqay‘at) — trés utiles aux prosogra-
phes qui réorganisent le matériel — et carnet (kitab, daftar),
un livre en puissance. Les historiens travaillent a leur rythme
et le temps de rédaction peut étre long ou court (al-Safadi
travaille a sa prosographie jusqu’a sa mort). Des vides sont
laissés sur la copie avant d’étre complétés (cas des Tabagat
d’lbn Sa‘d achevés aprés sa mort). Lhistorien fait appel a
des copistes, a des membres de sa famille ou met la main
a la pate, afin de produire des copies de son ouvrage, mais
aussi a des collegues pour en assurer la promotion.

Ce livre essaye de saisir en peu de pages I'objet
«historiographie islamique médiévale », une gageure que

I'A. parvient tant soit peu a combler. Pour ce, il divise cette
|

BCAI 22 - 2006 83
BCAI 22 (2007) Robinson Chase F. : Islamic Historiography, recensé par Guy Ducatez

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| lIl. HISTOIRE

catégorie littéraire en trois genres (biographie, prosopogra-
phie et chronographie). Analysée comme une production
sociale, I'historiographie est le fait de couches sociales
urbaines aisées et lettrées : ses vecteurs se dégagent peu
a peu de la prégnance du modele des hadits, sans s’en
affranchir complétement (/snads regroupés ou omis, émer-
gence de nouveaux procédés littéraires qui font appel aux
témoignages) dans le courant des XI®-xIl® siécles, en raison
de I'apparition de dynasties indépendantes, qui favorisent
chronographie et prosopographie afin de légitimer leurs
nouveaux pouvoirs, et de nouveaux desiderata de ces
couches sociales urbaines aisées et lettrées qui tendent a
privilégier leur inscription sociale locale.

Un livre documenté, bien structuré, se livrant a des
développements sur 'historiographie byzantine, syriaque
bien venus : il devrait susciter quelques discussions, en par-
ticulier sur les problémes liés aux débuts de Ihistoriographie.
L’A. conclut assez rapidement qu’il est quasiment impossible
de tenter de reconstituer une histoire de I'lslam des Vii® et
Vili® siécles, bien que des tentatives a I'ceuvre depuis une
quinzaine d’années (J. M. Kister et d’autres) attestent le
contraire, mais sur des points limités. Il existe maintenant
un recueil de contributions — I'A. pouvait difficilement en
avoir connaissance — sur la prosopographie élaborée dans
les milieux harigites, Si‘ites sous ses diverses formes et
mu‘tazilites réunies et dirigées par Manuela Marin 7).

Guy Ducatez
Cnrs - Paris

(7) M. Marin (ed.), « Medieval Prosopography ». Special Issue, Arabic-
Islamic Culture, 23, 2002, notamment I'article de Cl. Gilliot, « Prosopo-
graphy in Islam. An Essay of Classification ».

BCAI 22 - 2006 84
BCAI 22 (2007) Robinson Chase F. : Islamic Historiography, recensé par Guy Ducatez
© IFAO 2026 BCAIl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



