
	 BCAI 22 – 2006	 77

III. Histoire

Minkov Anton, Conversion to Islam in the Balkans. Kisve Bahası Petitions and Ottoman Social Life, 1670-1730 [Frédéric Hitzel]

Minkov Anton,  
Conversion to Islam in the Balkans. Kisve Bahası ı 
Petitions and Ottoman Social Life, 1670-1730

Leyde-Boston, Brill, 2004. XV-277 p.

Grâce à un volume collectif préparé sous la direction 
de Gilles Grivaud et Alexandre Popovic, nous aurons bientôt 
à notre disposition une importante bibliographie sur l’isla-
misation des Balkans. En attendant cette parution, Anton 
Minkov nous livre ici une étude générale sur les conver-
sions à l’islam dans les Balkans dans la seconde moitié du 
xviie siècle et le premier quart du xviiie siècle.

L’ouvrage se divise en cinq chapitres. Dans une 
première partie, l’auteur étudie un modèle élaboré par 
R. W. Bulliet (Conversion to Islam in the Medieval Period: 
An Essay in Quantitative History, Cambridge, 1979), au 
sujet du processus de conversion à l’islam dans le monde 
persan médiéval. Selon R. W. Bulliet, qui élabore sa théo-
rie à partir de l’étude de 469 généalogies (représentant 
6 113 biographies), le processus de conversion à l’islam 
aurait suivi une courbe en «S», correspondant à l’enchaî-
nement de cinq périodes de vingt-cinq ans: la période des 
«innovateurs», c’est-à-dire la période au cours de laquelle 
se convertissent à l’islam seulement 2,5% de la popula-
tion; celle des «premiers adhérents» (13,5%), celle de la 
«première majorité» (34%), celle de la «dernière majorité» 
(34%), enfin celle des «retardataires» (16% de tous les 
convertis). À quelques nuances près, ce schéma s’applique 
aux conversions qui se déroulèrent en Irak, Syrie, Égypte, 
Tunisie et même en Espagne où l’on constate deux pics 
de conversion (50% atteint en 961, 84% en 1105). Quant 
à l’Asie Mineure, comme les régions centrales du monde 
musulman, elle aurait été convertie à environ 90%, mais 
sur cinq siècles, entre le xie et le xvie siècle.

Dans une deuxième partie, A. Minkov fait un bref 
rappel historique de la conquête des Balkans par les 
Ottomans et s’intéresse aux controverses qui agitent le 
milieu des historiens balkaniques depuis un siècle. Selon 
certains auteurs, la conquête de la partie européenne de 
l’Empire entraîna des massacres de chrétiens et un grand 
nombre de conversions forcées; pour d’autres, au contraire, 
les Ottomans apparurent comme des libérateurs; certains 
affirment que le grand nombre de musulmans vivant dans 
les Balkans au début du xvie siècle fut le résultat d’une 
immigration importante de turcs originaires d’Anatolie, alors 
que pour d’autres, ce phénomène de «colonisation» serait 
insignifiant, etc. À l’origine de ces schémas, on trouve aussi 
bien de vieilles hantises médiévales que des peurs plus ré-
centes, et plus classiquement les thèmes solidement ancrés 
des luttes nationales des peuples sous domination turque 
aux xixe et xxe siècles. Il n’est pourtant jamais sans intérêt 
pour l’historien de chercher à savoir comment les choses se 
sont passées, à établir si les conversions constatées se sont 

faites sous la menace d’autorités politiques ou sous l’effet 
d’un prosélytisme constant, ou selon d’autres processus.

À partir des données fournies par les études existantes, 
A. Minkov dresse une synthèse. Celle-ci lui permet d’affirmer 
que le modèle élaboré par R. W. Bulliet peut s’appliquer à 
la conversion dans les Balkans. Cependant, ce processus 
semble s’être arrêté à la «première majorité», permettant 
aux chrétiens de rester majoritaires dans la péninsule. Les 
deux premières périodes auraient pris fin dans les années 
1530, soit un siècle et demi après la conquête. La troisième 
période, celle pendant laquelle le processus est normale-
ment le plus intense, aurait débuté dans la seconde moitié 
du xvie siècle et se serait achevée au cours du second 
quart du xviiie siècle. Les conversions se seraient toutefois 
poursuivies jusqu’à la fin de ce siècle, mais dans quelques 
régions périphériques.

Dans le troisième chapitre, l’auteur analyse les princi-
pales formes, facteurs et motifs de conversion. Sont évoqués 
parmi les différentes formes variant selon les lieux et les épo-
ques: l’institution du «ramassage» (devchirme) (1), le débat 
sur le mythe des conversions forcées – notamment sous 
les règnes des sultans Sélim Ier (1512-1520) et Mehmed IV 
(1648-1687) – dans les régions de Macédoine et dans les 
montagnes du Rhodope, le phénomène des néo-martyres, 
c’est-à-dire de chrétiens préférant mourir plutôt que d’abjurer, 
apostasier ou blasphémer leur religion, les conversions par 
mariages et concubinages. Quant aux facteurs et motifs de 
conversion, ils sont de trois ordres: économiques (avan-
tages fiscaux), sociaux (promotion sociale permettant le 
passage de la catégorie de sujet à celle de représentant du 
pouvoir) et religieux-culturels (développement des ordres 
mystiques, réminiscences du bogomilisme, interaction entre 
musulmans et culture populaire balkanique). On le voit, par 
nature, les sources d’archives ottomanes ne montrent la 
conversion que dans sa dimension socio-économique et 
politique. Elles sont au contraire muettes, au-delà d’une 
rhétorique convenue, sur l’existence ou la simple possibilité 
de motivations intellectuelles ou spirituelles, qui ne sont pas 
exclues pour autant.

Dans les quatrième et cinquième chapitres, A. Min-
kov étudie un ensemble de 636 kisve bahası. Il s’agit 
de pétitions individuelles ou collectives, adressées à la 
chancellerie ottomane, dans lesquelles un/une «humble 
serviteur» annonce sa conversion à l’islam et réclame des 
vêtements (kisve). Cette acquisition de nouveaux habits était 
la cause première de dons en argent et en nature (en pièces 

(1) Le devchirme consistait dans le «ramassage», en Roumélie et 
en Anatolie, de jeunes garçons chrétiens, sujets du sultan, destinés 
à constituer en partie les unités de ses armées permanentes et des 
corps du Palais, les pages et le haut personnel du sultan, gouverneurs 
provinciaux, vizirs et grands vizirs compris. L’infraction à la cheri©a était 
manifeste, mais la raison d’État fut la cause probable de cette pratique 
légalement contestable et d’ailleurs sans précédent.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Minkov Anton : Conversion to Islam in the Balkans. Kisve Bahası Petitions and Ottoman Social Life, 1670-1730, recensé par Frédéric Hitzel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 22 – 2006	 78

III. Histoire

d’étoffe notamment), ou bien en avancement. Conservées 
dans les archives de Sofia et d’Istanbul, ces gratifications 
appelées kisve bahası (litt. «prix du vêtement») concernent 
la conversion de 755 individus sur une période s’étendant 
de 1672 à 1735. De façon minutieuse, A. Minkov nous 
présente la structure de ces requêtes, rédigées sans doute 
par différentes sortes d’écrivains publics pour le compte 
de ƒimmî-s, mettant en lumière leur signification et leur 
valeur pour l’analyse du processus étudié. D’autre part, il 
examine les données fournies par l’échantillon, montrant 
qui étaient les pétitionnaires et quelles étaient leurs 
motivations. Cette documentation lui permet d’avancer 
l’hypothèse selon laquelle ces pétitionnaires sont le reflet 
d’un processus d’institutionnalisation de la conversion 
au cours du xviie siècle. Il note en effet que la pratique 
consistant à récompenser les nouveaux convertis par des 
actes de générosité se transforme en institution d’État, cas 
probablement unique dans la situation sociale de l’Empire 
ottoman. Désormais, les conversions devaient se dérouler 
au palais, en présence du sultan, du grand vizir ou d’autres 
hauts dignitaires, avec la remise d’une somme d’argent et 
l’octroi d’une place dans les corps de l’armée et du palais. 
On déclarait que ces mécréants avaient été «honorés de 
l’honneur de l’islam dans la sublime présence» du grand 
personnage en question. Elles traduisent un changement 
dans la société ottomane et dans le processus de conver-
sion. Si l’aspect religieux reste important, la signification 
sociale l’est tout autant; ce nouveau système permet en 
effet d’accorder un avancement social à des protégés et, 
dans ce sens, il remplace le devchirme, en ayant en outre 
l’avantage de correspondre à une conversion volontaire. 
D’après A. Minkov, dans le même temps, le processus de 
conversion dans les Balkans semble perdre en intensité pour 
entrer dans la phase des «retardataires» de R. W. Bulliet, 
sans être passé par la phase de la «dernière majorité».

Dans sa conclusion très stimulante, l’auteur évoque 
quelques éléments qui expliqueraient le non-passage du 
processus d’islamisation dans les Balkans par la phase 
«dernière majorité». Il suppose qu’au moment où il aurait 
dû y entrer, à la fin du xviie siècle, les mécanismes de 
reproduction de l’élite ottomane se seraient transformés. 
L’intégration de l’économie ottomane à l’économie mondiale, 
le développement des çiftlik et la formation d’une classe 
prospère de non-musulmans ont dû participer à ce renverse-
ment, tandis que le pouvoir des notables locaux (a©yæn) allait 
grandissant. Dès lors, la conversion à l’islam n’offrait plus 
les avantages socio-économiques et politiques d’antan.

L’ouvrage s’achève par deux longues annexes où 
est traduite l’intégralité des pétitions de kisve bahası, 
accompagnée de quelques fac-similés. L’analyse exemplaire 
de ces types de documents, ainsi que la mise en perspective 

du processus de conversion à l’islam dans les Balkans, ren-
dent très agréable la lecture de l’ouvrage d’A. Minkov. Même 
si l’étude aurait parfois mérité quelques nuances, sa lecture 
est vivement recommandée à tous ceux qui s’intéressent 
aux conversions à l’islam dans l’Empire ottoman (2).

Frédéric Hitzel 
Cnrs - Paris

(2) Curieusement, A. Minkov n’a pas eu connaissance de l’article de 
Gilles Veinstein sur l’islamisation dans les Balkans, dans lequel celui-ci 
utilise également les demandes de kisve bahası («Sur les conversions à 
l’islam dans les Balkans ottomans avant le xixe siècle», dans Anna Foa 
et Lucetta Scarafia (éds.), Dimenzioni e problemi della ricerca storica. 
Conversioni nel Meditteraneo, Rome, 1996/2, p. 153-167).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Minkov Anton : Conversion to Islam in the Balkans. Kisve Bahası Petitions and Ottoman Social Life, 1670-1730, recensé par Frédéric Hitzel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



