
	 BCAI 22 – 2006	 67

III. Histoire

Direche-Slimani Karima, Chrétiens de Kabylie, 1873-1954, une action missionnaire dans l’Algérie coloniale [Catherine Mayeur-Jaouen]

Direche-Slimani Karima, 
Chrétiens de Kabylie, 1873-1954,  
une action missionnaire dans l’Algérie coloniale

Paris, Bouchène, 2004. 153 p.

Écrit dans un style alerte, clair et enlevé, le livre de 
Karima Direche est accessible à tout lecteur intéressé par 
l’histoire de la Kabylie ou par celle des missions catholiques 
en terre d’Islam. L’auteur a procédé d’après des sources 
missionnaires, en tentant de les croiser avec des sources 
orales difficiles à réunir auprès d’intéressés qui ont émigré 
vers Alger ou les villes tunisiennes dès le début du xxe siècle, 
et vers la France à l’indépendance. L’introduction situe bien 
les enjeux: les conversions de Kabyles au christianisme ont 
toujours été l’objet de fantasmes, de la part des mission-
naires jadis, espérant entamer le bloc musulman par les 
conversions de ces Kabyles, comme de la part des Algériens 
musulmans qui se plaisaient à dénoncer un colonialisme 
convertisseur dans un mouvement qui, numériquement, 
resta pourtant très réduit. Le premier mérite de ce livre est 
donc d’abord de désamorcer le mythe, à une heure où la 
recrudescence alléguée de conversions de Kabyles (au pro-
testantisme, mais aussi au judaïsme) inquiète les autorités 
algériennes et vient nourrir rancœurs et suspicions.

Le livre de K. D-S. est d’abord un livre sur l’histoire 
de la Kabylie: région pilote mieux scolarisée qu’ailleurs, 
plus densément peuplée, c’est aussi une région agraire 
particulièrement pauvre, et même misérable, affectée par 
les conséquences des insurrections de 1857, 1864 à 1867 
et enfin de 1871, affectée aussi par les famines de 1867-
1868, par le choléra… Les années 1870 sont une période 
noire, où le taux de mortalité infantile et enfantine est 
effarant, avec des épidémies de variole et de tuberculose. 
Les enfants survivants sont faibles et mal nourris. C’est 
souvent à la suite d’une maladie ou d’une guérison que 
se déclarent les souhaits de conversion, quand il ne s’agit 
pas de baptêmes in articulo mortis, comme c’est le cas par 
dizaines de milliers à l’hôpital Sainte-Eugénie, créé en 1894 
par les sœurs blanches.  Les familles étaient-elles alors au 
courant? Rien ne permet de l’affirmer.

C’est dans ce contexte de délitement social que le 
cardinal Lavigerie, fondateur des pères Blancs, acquiert 
des domaines en 1869 pour des orphelins survivants, un 
an après avoir fondé la Congrégation des missionnaires 
d’Afrique (les Pères blancs). L’idée commune des coloni-
sateurs français, partagée par Lavigerie, est que la Kabylie 
n’a connu qu’une islamisation partielle comme le montre la 
force du droit coutumier, et qu’elle est, selon l’expression de 
ce dernier, «le Liban de l’Afrique» ou «une autre Pologne 
à affranchir». Les militaires et les Bureaux arabes se sont 
montrés hostiles à toute évangélisation de la région, d’abord 
tentée par les jésuites, mais le régime civil appliqué à l’Algérie 
en mars 1870 permet la liberté de l’apostolat. Le contexte 
difficile des années 1870-1880 va aussi encourager l’action 

des Pères blancs, ouvrant de petites salles de classe, mais 
surtout des dispensaires, et faisant des tournées médicales 
dans les villages voisins. Le passage par l’action scolaire et 
médicale, caractéristique des missionnaires du temps, est 
sans doute renforcé ici par l’isolement de la région, mais 
aussi par la précocité des migrations kabyles, dès les années 
1870, qui expliquent un certain engouement pour l’école. 
Dans les années 1870, comme par la suite, les premiers 
convertis sont souvent des individus isolés, démunis et mar-
ginaux: veuves avec enfants à charge, jeunes adolescents 
orphelins de père, jeunes adultes en rupture avec leur famille, 
personnes âgées mourant de faim et de misère. Les écoles 
elles-mêmes oscillent entre orphelinats ou écoles pour les 
fils de notables locaux. Bref, «ce sont des conversions de 
la misère», écrit l’auteur, qui passent – un peu – par l’école, 
et fondamentalement par la maladie.

Mais que signifient au juste ces conversions, qui ne 
concernent guère plus que quelques milliers d’individus 
sur une population de 300 000 habitants au début des 
années 1870? L’examen de quelques parcours montre des 
baptisés adultes qui meurent en refusant l’extrême-onction, 
des retours, des échecs, des glissements, des apostasies 
(pour retourner à l’islam ou, à la fin de l’entre-deux-guerres, 
pour devenir protestants)… On voit, inversement, des pères 
musulmans qui font baptiser leurs enfants dans un espoir 
probable de promotion sociale. Même si les familles chrétien-
nes sont très encadrées par les missionnaires, on constate 
des va-et-vient subtils entre les deux religions, va-et-vient 
qu’analyse finement l’auteur: «jouer avec les rituels de l’une 
ou l’autre religion, s’accommoder des pratiques sacralisées 
logiquement incompatibles et renforcer les adhérences à 
l’univers traditionnel musulman sont des choses fréquentes 
et communes dans le monde des convertis de la première 
et seconde génération» (p. 74). La circoncision, le culte des 
saints, les pratiques magiques, le mariage avec la cousine 
(fût-elle musulmane), l’immolation du mouton pour le ©îd 
restent autant de traits partagés par les nouveaux chrétiens 
et par les musulmans. Ces convertis appelés apostats, re-
négats ou m’tourni restent intégrés dans la société locale: 
les musulmans se rendent à l’enterrement d’un chrétien, 
l’endogamie préférentielle est maintenue, tous se rendent 
à la djemaa. Comme il s’agit généralement de marginaux 
méprisés, leur conversion ne vient pas bouleverser la so-
ciété locale. Les hameaux chrétiens s’installent en bas du 
village ancien. Ce sera l’émigration – précoce, massive et 
familiale – et l’épreuve des départs définitifs qui forceront 
ces chrétiens à choisir vraiment de rompre. La guerre 
d’Algérie, enfin, rendit leur neutralité impossible et posa 
des problèmes d’identité insurmontable. L’exemple connu 
de Jean Amrouche montre le choix d’une identité kabyle 
avant tout, en s’engageant en faveur de la culture berbère. 
Ce travail d’identité se fera en France.

Lavigerie meurt en 1892. Les Pères blancs aboutirent 
bien vite au constat de l’échec des missions en Kabylie. De 
nouvelles approches furent développées, en particulier par 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Direche-Slimani Karima : Chrétiens de Kabylie, 1873-1954, une action missionnaire dans l’Algérie coloniale, recensé par Catherine Mayeur-Jaouen
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 22 – 2006	 68

III. Histoire

le père H. Marchal dans un texte de 1932 sur l’apostolat 
des Pères blancs en Afrique du Nord et par la conférence 
de Bou Nouh en Kabylie en 1937. Ce tournant de la fin des 
années 1930, ce renoncement à la conversion, est à vrai 
dire général dans les missions en terre d’Islam. On conclut 
alors à la nécessité d’une connaissance sérieuse de l’islam, 
du kabyle et de l’arabe: le projet, réalisé finalement en Tuni-
sie, fut à l’origine du PISAI, aujourd’hui installé à Rome.

Le livre de Karima Direche-Slimani, bien informé, in-
telligent et vif, se lit avec plaisir. L’iconographie (de petites 
Kabyles en premières communiantes…) ajoute à l’agrément 
de la lecture. On regrettera en revanche des notes vraiment 
trop succinctes et une présentation des sources indigente 
dans la bibliographie finale. Cela ne gênera sans doute pas 
la plupart des lecteurs intéressés qu’a sans doute visés 
l’auteur, mais rend difficile à un chercheur de reprendre, de 
compléter ou d’approfondir tel point du livre. Il faut souhaiter 
qu’un complément, lors d’une éventuelle réédition, ou la 
publication d’un article spécifique portant sur les sources du 
livre, permettent d’étoffer ces bases indispensables d’une 
recherche historique, en apportant le minimum d’érudition 
nécessaire à tout livre d’histoire qui doit fournir au plus près 
l’administration de la preuve. Cela ne met pas en cause le 
sérieux d’un livre utile, dont le sujet, en apparence restreint, 
ouvre à maintes réflexions sur les pratiques coloniales et 
missionnaires, sur les processus identitaires, sur l’utilisation 
du religieux dans les définitions de soi.

Catherine Mayeur-Jaouen 
Inalco - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Direche-Slimani Karima : Chrétiens de Kabylie, 1873-1954, une action missionnaire dans l’Algérie coloniale, recensé par Catherine Mayeur-Jaouen
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



