| Il. HisTOIRE |

DAKHLIA Jocelyne,
L’empire des passions.
L arbitraire politique en Islam

Paris, Aubier (Collection historique), 2005. 304 p.

Lintroduction (p. 7-18) et la conclusion (p. 248-260) de
cet ouvrage présentent quelques réflexions sur la maniére
dont certains orientalistes actuels figent I'histoire du pouvoir

dans le monde musulman en attribuant a ce pouvoir une es-

sence, arbitraire et autoritaire : les dirigeants gouverneraient
leur pays en se laissant guider par leurs passions, plutot que
par la raison, comme ce serait le cas en Occident. Lobjectif
annoncé de cet ouvrage est donc de remettre en cause
cette perception de ce que serait le (dys-) fonctionnement
du pouvoir dans les Etats arabes contemporains. Pour cela,
I'A. développe trois cas: les relations de Harun al-Rasid,
calife abbasside de Bagdad au Ix® siécle, avec la célébre
dynastie de vizirs des Barmécides — ce cas représentant
I'archétype des suivants qui se déterminent en partie par
rapport a lui —, celles de Hisham Il, calife omeyyade de
Cordoue (x° siecle) avec ses chambellans (hadib), ainsi
que I'Empire ottoman.

Les deux premiers chapitres (« Les Barmécides, vizirs
pour I'exemple », p. 19-38, et « Le calife rendu a lui-méme »,
p. 39-62) portent sur les relations ambigués entretenues par

la dynastie califale abbasside avec la dynastie des vizirs bar-

mécides et sur le role des femmes, de 'lhomosexualité, de la
compétition, de la rivalité au sein du palais entre le souverain
et son principal conseiller, tout a la fois ami/amant, rival de
ceeur et ministre. Le troisiéme chapitre (« Une cristallisation
narrative », p. 63-88) constatant la grande diffusion dans le
monde musulman médiéval de I'histoire de la faveur, puis
de la disgrace, des Barmécides plonge dans les racines
persanes, alexandrines, mosaiques et bibliques de ce qui
semble combler un horizon narratif.

Le quatrieme chapitre («Le ministériat de Hariin »,
p.89-115) s’appuie principalement sur la Fés mérinide du
XV siécle pour développer le paradigme barmécide a partir
de I'exemple du « vizirat juif » de Hartin b. Battas. Dans cet
exemple aussi, la question de 'honneur féminin bafoué est
centrale. LA. remonte alors dans le temps pour étudier un
cas célebre de transmission de la charge vizirale au sein
d’une famille juive, au xi® siecle, celle des Ibn Nagrila de
Grenade.

Le cinquiéme chapitre (« La faveur adultére », p. 116-

138) évoque les cas atypiques de pouvoir régalien exercé
soit par des chrétiens ou des juifs, soit par des femmes.

Lintrusion des femmes dans le domaine public est inter-

prété par les historiographes comme un signe de crise. En
général la participation des femmes au domaine politique
reste confinée au harem, a l'invisible du cercle privé du
prince. Elle est déclinée dans les chroniques sur le mode
de 'influence, de 'ingérence, des intrigues de sérail et des

secrets d’alcove. Lexemple développé dans ce chapitre est
|

celui de Subh, la favorite d’al-Hakam II, calife omeyyade de
Cordoue (961-976), mére du prince héritier et « régente » du
califat. C’est finalement I'amant de Subh, le hagib al-Mansir,
qui hérite du pouvoir, fondant la dynastie des Amirides. Le
statut de Subh, auquel le calife attribue un nom masculin
(Ga‘far), renvoie a la question de I'homosexualité dans
les cercles du pouvoir, la bisexualité masculine étant trés
banalement tolérée, seule 'homosexualité exclusive étant
considérée comme blamable.

Le sixiéme chapitre («De la favorite a la régente:
recompositions historiographiques », p. 139-154) s'intéresse
aux différentes interprétations historiographiques de la « ré-
gence » de Subh, interprétation féministe, anthropologique
ou psychanalytique. LA. conclut que dans les chroniques
médiévales, la question de 'ingérence de la femme dans
la vie politique, annonciatrice et cause de crise, est un
paradigme moins valide que celui de la passion.

Le septieme chapitre (« Dualités ottomanes », p. 155-
183) quitte les scénes de Fés, de Cordoue et de Bagdad
pour se porter a Constantinople. Les relations de Soliman
le Magnifique avec son grand vizir et favori, Ibrahim Basa,
exécuté sur son ordre en 1536, illustrerait une nouvelle fois
le paradigme de Hariin al-Rasid et de Ga‘far le Barmécide.
Comme dans les deux cas précédents, il s'agit d’'une période
d’apogée suivie d’'une crise. La destinée de I'Etat se confond
ainsi avec la grandeur et la chute du vizir. Cette période in-
téresse I'A. parce qu’a la différence de la période médiévale,
les Européens observent et commentent les soubresauts
de 'Empire ottoman. Les témoignages occidentaux mettent
I'accent sur les relations ambigués, si ce n’est homosexuel-
les, qui unissent le sultan a son «mignon » et expliquent
la disgrace de celui-ci par 'amour du sultan pour Roxane.
D’une analyse de la crise, on passerait ainsi graduellement
a une perception structurelle du politique commandé par
I'arbitraire des passions et de la faveur.

Le huitieme chapitre («Une lente déqualification du
politique », p. 184-231) insiste sur la forte individualisation
des protagonistes de I'histoire, tant dans la chronique que
dans Ihistoriographie récente, I'exceptionnalité induisant
I'exemplarité. Lindividualisation des destinées dépasse
I'histoire locale. On assiste a une relative officialisation du
régime du favori dans les procédures de recrutement et de
promotion des élites politiques. Tous les processus électifs,
transcrits dans le lexique des sentiments, de la préférence
et de I'amour, ne débouchent pas sur une crise. Le régime
du favori recoit aussi parfois une justification méritocratique.
L’A. s’interroge sur les raisons pour lesquelles cet aspect
plus régulé, rationnel et fonctionnel de I'institution échappe
a notre connaissance et a notre mémoire. Dans les ouvrages
rédigés par des Occidentaux de 'époque moderne, le monde
musulman est un monde de parvenus, d’« hommes de for-
tune », de déclassés sociaux, d’aventuriers de toute espéce,
le plus souvent chrétiens d’origine ; ¢’est aussi un monde
ou les positions s’acquiérent et se perdent du jour au len-

demain. Comment expliquer l'intériorisation de ce schéma
|

BCAI 22 - 2006 (SY=
BCAI 22 (2007) Dakhlia Jocelyne : L’empire des passions. L'arbitraire politique en Islam, recensé par Pascal Buresi
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

dans les sociétés musulmanes ? LA. tente de répondre a ces
questions en prenant des exemples moins célébres que les
précédents, dans le Maghreb du xive au xix€ siécle, fenétre,
pour les Européens, sur I'Orient musulman.

Enfin, le neuvieme chapitre («Peut-on renoncer au
despotisme ? », p. 232-247) s’interroge sur I'enracinement
chez les auteurs occidentaux d’une vision univoque et né-
gative du fait politique en Islam, vision réduite & I'image du
« despote oriental », gouverné par ses passions, par ses fa-
vorites ou par ses mignons. « Autant la tradition européenne
parait trop uniment et idéalement inscrite dans un processus
linéaire et continu (la construction de I'Etat moderne), autant
I'approche que I'on peut avoir aujourd’hui du politique en
Islam s’avére, par contraste, emprisonnée dans une vision
culturaliste et transhistorique ». Paradoxalement, 'ouvrage
conforte involontairement cette approche du fait politique
en Islam par la mise en paralléle, certes parfois pour en
souligner la singularité, d’exemples issus d’époques et de
zones trés éloignées les unes des autres ; ensuite utilisation
de chroniques musulmanes médiévales et modernes dont
une des caractéristiques majeures réside justement dans le
fait qu’elles tournent autour du prince, ne pouvait déboucher
que sur des informations sur le prince, sur I'entourage du
prince, ou sur les passions du prince !

L'axe choisi par J. Dakhlia pour mettre en valeur I'éclo-
sion du paradigme de la passion dans I'exercice du pouvoir
éclaire un des ressorts de la littérature arabe médiévale et
moderne et fournit I'un des éléments explicatifs de I'histoire
des représentations occidentales sur I'Orient a partir du
XIx siécle. Le régime du favori serait un cas intermédiaire
entre les deux polarités décrites par Ernest Gellner: le
modéle fondé sur le lien lignager et la ‘asabiyya (Maghreb
médiéval et moderne), et le modéle mamelouk fondé sur
des éléments allogenes, esclaves ou captifs, convertis
a lislam et élevés pour le service de I'Etat au détriment
des légitimités familiales, tribales ou lignagéres (empires
mamelouk et ottoman). Le régime du favori recourrait au
langage de la parenté élective, fictive, au profit d’un individu
d’origine obscure ou étrangere.

D’autres approches sont possibles, dont certaines sont
évoquées par l'auteur, comme I'importance de la connais-
sance des Lettres dans I'accession au pouvoir, la poésie
étant une des voies déclarées de I'accession au poste de
conseiller ou de vizir, ce processus pouvant étre observé
dans les chancelleries occidentales médiévales. Est-il vrai-
ment surprenant qu’en I'absence de sources d’archives,
I'analyse du fait politique en islam soit caractérisée par la
prégnance du schéme du favori, et saturée par I'arbitraire
des passions ? Lhistoire de I'Occident médiéval et moderne
n’est-elle pas différente parce qu’on dispose de sources do-
cumentaires bien différentes que pour le monde musulman
de la méme époque, archives ecclésiastiques, municipales
ou royales ? Est-il étonnant que les lecteurs occidentaux des
chroniques musulmanes médiévales et modernes n’aient

lu que ce que les chroniques musulmanes leur ont donné
|

a lire et aient réduit le fait politique en Islam a 'image du
«despotisme oriental » ? La convergence entre la découverte
de I'Orient et I'essor du positivisme historique n’explique-
t-elle pas en partie aussi la pérennité d’une grille d’analyse
valorisant la personne du prince, I'espace du palais, du
harem et du sérail aux dépens des structures sociales,
matérielles, administratives des Etats musulmans ?

On aimerait savoir quelles sont les références biblio-
graphiques qui permettent a I'A. de dire que le fait politique
en Islam est percu comme «irréductible et singulier » et
que son histoire est congue comme « close, dans le repli ».
Jusqu’a preuve du contraire, les écrits de Samuel Huntington
et de Bernard Lewis, pour étre a la mode, n'ont pas la méme
|égitimité scientifique que les travaux de Fernand Braudel,
pour ne citer qu’un nom, celui d’un historien des civilisations,
attentif aux différents temps de I'histoire et aux structures
au moins autant qu’a la «petite histoire » des amours
palatines (. Les analyses, qui prévalent aujourd’hui chez
les deux auteurs cités, sont-elles spécifiques a I'islam?
La période actuelle, consécutive a I'effondrement du bloc
soviétique et avec lui de toute idéologie se réclamant peu
ou prou du marxisme, n’explique-t-elle pas mieux cette
valorisation politiguement engagée de la figure « islamique »
du «despote oriental »? Quant a I'essentialisme et a I'in-
temporalité imputés par I'A. a un grand nombre d’analyses
sur le monde musulman, ces deux maux n’affectent-ils pas
globalement I'histoire de tous les monothéismes, peut-étre
de toutes les religions ?

On pourra reprocher a 'A., peut-étre a I'éditeur, le man-
que de rigueur dans les transcriptions phonétiques. Certes
I'A. prend soin dans une remarque liminaire d’expliquer et
de justifier les choix qu’elle a faits, mais on comprend mal
que le terme de «lettres» en arabe, soit transcrit rasail
(pour rasa’il), que le nom de I'auteur maghrébin Ibn ‘Idari
soit écrit aléatoirement Ibn ‘Idhari, Ibn Idhari, voire Idhari
(ne 77, p.283), qu'al-Maqqari (bien orthographié quelques
lignes plus tard sur la méme page !), soit écorché Ibn
Maggari (p.137), ou Makkari, (n° 81, p.284), que Ga‘far
al-Mushafi apparaissent parfois comme Dja‘far Moch’afi
(p. 136, 137), que les articles arabes aient droit parfois a
une majuscule, parfois non (al Mans(r ou Al Mansur), que
I'assimilation solaire soit tantdt prise en compte (as-Sarrgj),
tantdt ignorée (p.216), que le nom de Murat Il soit ortho-
graphié a quelques lignes d’intervalle avec un t, ou avec
un d (Murad Ill, p.220). Les traductions du Xix® siécle ou
du début du xx¢ siécle reproduites telles quelles auraient
probablement dd étre reprises et réactualisées: on se
demande quel terme arabe est utilisé par Ibn ‘Idari pour
la traduction «espagnols », vraisemblablement andalusi,

(1) On pourrait citer aussi de nombreux ouvrages de référence, spécialisés
sur le fonctionnement administratif du monde musulman médiéval, tels
ceux d’Emile Tyan ou, sur les institutions judiciaires, de Joseph Schacht,
ou encore de J.F.P. Hopkins sur le « Gouvernement musulman médiéval
en Barbarie ».

BCAI 22 - 2006 63
BCAI 22 (2007) Dakhlia Jocelyne : L’empire des passions. L'arbitraire politique en Islam, recensé par Pascal Buresi
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| lIl. HISTOIRE

ce qui est bien différent (p. 120). On est étonné de lire par
ailleurs note 54, p.82 que Pierre Guichard s’inscrit dans
la lignée de C. Sanchez-Albornoz (sic!), a propos de la
conquéte musulmane de la péninsule Ibérique et des consé-
quences de cette conquéte sur les structures sociales et
anthropologiques péninsulaires, alors que ces deux auteurs
sont aux antipodes historiographiques.

Ces quelques remarques n’enlévent rien a la qualité
de I'ouvrage de J. Dakhlia, dont les réflexions et I'approche
sont d’un intérét remarquable.

Malgré ces remarques de détail, la lecture de 'ouvrage
de J. Dakhlia s'impose, tant la réflexion de I'A. est stimulante.
Comme dans le Diwan des Rois, I'A. a su approcher avec
bonheur des textes, des périodes et des espaces variés, le
lecteur restant captivé de bout en bout.

Pascal Buresi
Cnrs - Paris

BCAI 22 - 2006 64
BCAI 22 (2007) Dakhlia Jocelyne : L’empire des passions. L'arbitraire politique en Islam, recensé par Pascal Buresi
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



