
	 BCAI 22 – 2006	 62

III. Histoire

Dakhlia Jocelyne, L’empire des passions. L’arbitraire politique en Islam [Pascal Buresi]

Dakhlia Jocelyne, 
L’empire des passions.  
L’arbitraire politique en Islam

Paris, Aubier (Collection historique), 2005. 304 p.

L’introduction (p. 7-18) et la conclusion (p. 248-260) de 
cet ouvrage présentent quelques réflexions sur la manière 
dont certains orientalistes actuels figent l’histoire du pouvoir 
dans le monde musulman en attribuant à ce pouvoir une es-
sence, arbitraire et autoritaire: les dirigeants gouverneraient 
leur pays en se laissant guider par leurs passions, plutôt que 
par la raison, comme ce serait le cas en Occident. L’objectif 
annoncé de cet ouvrage est donc de remettre en cause 
cette perception de ce que serait le (dys‑) fonctionnement 
du pouvoir dans les États arabes contemporains. Pour cela, 
l’A. développe trois cas: les relations de Hærºn al-Ra‡îd, 
calife abbasside de Bagdad au ixe siècle, avec la célèbre 
dynastie de vizirs des Barmécides — ce cas représentant 
l’archétype des suivants qui se déterminent en partie par 
rapport à lui —, celles de Hisham II, calife omeyyade de 
Cordoue (xe siècle) avec ses chambellans (ÌæÏib), ainsi 
que l’Empire ottoman.

Les deux premiers chapitres («Les Barmécides, vizirs 
pour l’exemple», p. 19-38, et «Le calife rendu à lui-même», 
p. 39-62) portent sur les relations ambiguës entretenues par 
la dynastie califale abbasside avec la dynastie des vizirs bar-
mécides et sur le rôle des femmes, de l’homosexualité, de la 
compétition, de la rivalité au sein du palais entre le souverain 
et son principal conseiller, tout à la fois ami/amant, rival de 
cœur et ministre. Le troisième chapitre («Une cristallisation 
narrative», p. 63-88) constatant la grande diffusion dans le 
monde musulman médiéval de l’histoire de la faveur, puis 
de la disgrâce, des Barmécides plonge dans les racines 
persanes, alexandrines, mosaïques et bibliques de ce qui 
semble combler un horizon narratif.

Le quatrième chapitre («Le ministériat de Hârûn», 
p. 89-115) s’appuie principalement sur la Fès mérinide du 
xve siècle pour développer le paradigme barmécide à partir 
de l’exemple du «vizirat juif» de Hærºn b. Ba††æ‡. Dans cet 
exemple aussi, la question de l’honneur féminin bafoué est 
centrale. L’A. remonte alors dans le temps pour étudier un 
cas célèbre de transmission de la charge vizirale au sein 
d’une famille juive, au xie siècle, celle des Ibn Nagrîla de 
Grenade.

Le cinquième chapitre («La faveur adultère», p. 116-
138) évoque les cas atypiques de pouvoir régalien exercé 
soit par des chrétiens ou des juifs, soit par des femmes. 
L’intrusion des femmes dans le domaine public est inter-
prété par les historiographes comme un signe de crise. En 
général la participation des femmes au domaine politique 
reste confinée au harem, à l’invisible du cercle privé du 
prince. Elle est déclinée dans les chroniques sur le mode 
de l’influence, de l’ingérence, des intrigues de sérail et des 
secrets d’alcôve. L’exemple développé dans ce chapitre est 

celui de ∑ubÌ, la favorite d’al-Îakam II, calife omeyyade de 
Cordoue (961-976), mère du prince héritier et «régente» du 
califat. C’est finalement l’amant de ∑ubÌ, le ÌæÏib al-Mansûr, 
qui hérite du pouvoir, fondant la dynastie des Amirides. Le 
statut de ∑ubÌ, auquel le calife attribue un nom masculin 
(Ía©far), renvoie à la question de l’homosexualité dans 
les cercles du pouvoir, la bisexualité masculine étant très 
banalement tolérée, seule l’homosexualité exclusive étant 
considérée comme blâmable.

Le sixième chapitre («De la favorite à la régente: 
recompositions historiographiques», p. 139-154) s’intéresse 
aux différentes interprétations historiographiques de la «ré-
gence» de ∑ubÌ, interprétation féministe, anthropologique 
ou psychanalytique. L’A. conclut que dans les chroniques 
médiévales, la question de l’ingérence de la femme dans 
la vie politique, annonciatrice et cause de crise, est un 
paradigme moins valide que celui de la passion.

Le septième chapitre («Dualités ottomanes», p. 155-
183) quitte les scènes de Fès, de Cordoue et de Bagdad 
pour se porter à Constantinople. Les relations  de Soliman 
le Magnifique avec son grand vizir et favori, Ibræhîm Bæ‡æ, 
exécuté sur son ordre en 1536, illustrerait une nouvelle fois 
le paradigme de Hærºn al-Ra‡îd et de Ía©far le Barmécide. 
Comme dans les deux cas précédents, il s’agit d’une période 
d’apogée suivie d’une crise. La destinée de l’État se confond 
ainsi avec la grandeur et la chute du vizir. Cette période in-
téresse l’A. parce qu’à la différence de la période médiévale, 
les Européens observent et commentent les soubresauts 
de l’Empire ottoman. Les témoignages occidentaux mettent 
l’accent sur les relations ambiguës, si ce n’est homosexuel-
les, qui unissent le sultan à son «mignon» et expliquent 
la disgrâce de celui-ci par l’amour du sultan pour Roxane. 
D’une analyse de la crise, on passerait ainsi graduellement 
à une perception structurelle du politique commandé par 
l’arbitraire des passions et de la faveur.

Le huitième chapitre («Une lente déqualification du 
politique», p. 184-231) insiste sur la forte individualisation 
des protagonistes de l’histoire, tant dans la chronique que 
dans l’historiographie récente, l’exceptionnalité induisant 
l’exemplarité. L’individualisation des destinées dépasse 
l’histoire locale. On assiste à une relative officialisation du 
régime du favori dans les procédures de recrutement et de 
promotion des élites politiques. Tous les processus électifs, 
transcrits dans le lexique des sentiments, de la préférence 
et de l’amour, ne débouchent pas sur une crise. Le régime 
du favori reçoit aussi parfois une justification méritocratique. 
L’A. s’interroge sur les raisons pour lesquelles cet aspect 
plus régulé, rationnel et fonctionnel de l’institution échappe 
à notre connaissance et à notre mémoire. Dans les ouvrages 
rédigés par des Occidentaux de l’époque moderne, le monde 
musulman est un monde de parvenus, d’«hommes de for-
tune», de déclassés sociaux, d’aventuriers de toute espèce, 
le plus souvent chrétiens d’origine; c’est aussi un monde 
où les positions s’acquièrent et se perdent du jour au len-
demain. Comment expliquer l’intériorisation de ce schéma 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Dakhlia Jocelyne : L’empire des passions. L’arbitraire politique en Islam, recensé par Pascal Buresi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 22 – 2006	 63

III. Histoire

dans les sociétés musulmanes? L’A. tente de répondre à ces 
questions en prenant des exemples moins célèbres que les 
précédents, dans le Maghreb du xive au xixe siècle, fenêtre, 
pour les Européens, sur l’Orient musulman.

Enfin, le neuvième chapitre («Peut-on renoncer au 
despotisme?», p. 232-247) s’interroge sur l’enracinement 
chez les auteurs occidentaux d’une vision univoque et né-
gative du fait politique en Islam, vision réduite à l’image du 
«despote oriental», gouverné par ses passions, par ses fa-
vorites ou par ses mignons. «Autant la tradition européenne 
paraît trop uniment et idéalement inscrite dans un processus 
linéaire et continu (la construction de l’État moderne), autant 
l’approche que l’on peut avoir aujourd’hui du politique en 
Islam s’avère, par contraste, emprisonnée dans une vision 
culturaliste et transhistorique». Paradoxalement, l’ouvrage 
conforte involontairement cette approche du fait politique 
en Islam par la mise en parallèle, certes parfois pour en 
souligner la singularité, d’exemples issus d’époques et de 
zones très éloignées les unes des autres; ensuite l’utilisation 
de chroniques musulmanes médiévales et modernes dont 
une des caractéristiques majeures réside justement dans le 
fait qu’elles tournent autour du prince, ne pouvait déboucher 
que sur des informations sur le prince, sur l’entourage du 
prince, ou sur les passions du prince !

L’axe choisi par J. Dakhlia pour mettre en valeur l’éclo-
sion du paradigme de la passion dans l’exercice du pouvoir 
éclaire un des ressorts de la littérature arabe médiévale et 
moderne et fournit l’un des éléments explicatifs de l’histoire 
des représentations occidentales sur l’Orient à partir du 
xixe siècle. Le régime du favori serait un cas intermédiaire 
entre les deux polarités décrites par Ernest Gellner: le 
modèle fondé sur le lien lignager et la ©aÒabiyya (Maghreb 
médiéval et moderne), et le modèle mamelouk fondé sur 
des éléments allogènes, esclaves ou captifs, convertis 
à l’islam et élevés pour le service de l’État au détriment 
des légitimités familiales, tribales ou lignagères (empires 
mamelouk et ottoman). Le régime du favori recourrait au 
langage de la parenté élective, fictive, au profit d’un individu 
d’origine obscure ou étrangère.

D’autres approches sont possibles, dont certaines sont 
évoquées par l’auteur, comme l’importance de la connais-
sance des Lettres dans l’accession au pouvoir, la poésie 
étant une des voies déclarées de l’accession au poste de 
conseiller ou de vizir, ce processus pouvant être observé 
dans les chancelleries occidentales médiévales. Est-il vrai-
ment surprenant qu’en l’absence de sources d’archives, 
l’analyse du fait politique en islam soit caractérisée par la 
prégnance du schème du favori, et saturée par l’arbitraire 
des passions? L’histoire de l’Occident médiéval et moderne 
n’est-elle pas différente parce qu’on dispose de sources do-
cumentaires bien différentes que pour le monde musulman 
de la même époque, archives ecclésiastiques, municipales 
ou royales? Est-il étonnant que les lecteurs occidentaux des 
chroniques musulmanes médiévales et modernes n’aient 
lu que ce que les chroniques musulmanes leur ont donné 

à lire et aient réduit le fait politique en Islam à l’image du 
«despotisme oriental»? La convergence entre la découverte 
de l’Orient et l’essor du positivisme historique n’explique-
t-elle pas en partie aussi la pérennité d’une grille d’analyse 
valorisant la personne du prince, l’espace du palais, du 
harem et du sérail aux dépens des structures sociales, 
matérielles, administratives des États musulmans? 

On aimerait savoir quelles sont les références biblio-
graphiques qui permettent à l’A. de dire que le fait politique 
en Islam est perçu comme «irréductible et singulier» et 
que son histoire est conçue comme «close, dans le repli». 
Jusqu’à preuve du contraire, les écrits de Samuel Huntington 
et de Bernard Lewis, pour être à la mode, n’ont pas la même 
légitimité scientifique que les travaux de Fernand Braudel, 
pour ne citer qu’un nom, celui d’un historien des civilisations, 
attentif aux différents temps de l’histoire et aux structures 
au moins autant qu’à la «petite histoire» des amours 
palatines (1)�. Les analyses, qui prévalent aujourd’hui chez 
les deux auteurs cités, sont-elles spécifiques à l’islam? 
La période actuelle, consécutive à l’effondrement du bloc 
soviétique et avec lui de toute idéologie se réclamant peu 
ou prou du marxisme, n’explique-t-elle pas mieux cette 
valorisation politiquement engagée de la figure «islamique» 
du «despote oriental»? Quant à l’essentialisme et a l’in-
temporalité imputés par l’A. à un grand nombre d’analyses 
sur le monde musulman, ces deux maux n’affectent-ils pas 
globalement l’histoire de tous les monothéismes, peut-être 
de toutes les religions?

On pourra reprocher à l’A., peut-être à l’éditeur, le man-
que de rigueur dans les transcriptions phonétiques. Certes 
l’A. prend soin dans une remarque liminaire d’expliquer et 
de justifier les choix qu’elle a faits, mais on comprend mal 
que le terme de «lettres» en arabe, soit transcrit rasaîl 
(pour rasæ’il), que le nom de l’auteur maghrébin Ibn ‘Iƒærî 
soit écrit aléatoirement Ibn ‘Idhâri, Ibn Idhari, voire Idhari 
(nº 77, p. 283), qu’al-Maqqarî (bien orthographié quelques 
lignes plus tard sur la même page !), soit écorché Ibn 
Maqqari (p. 137), ou Makkari, (nº 81, p. 284), que Ía©far 
al-MuÒÌæfî apparaissent parfois comme Dja‘far Moçh’afi 
(p. 136, 137), que les articles arabes aient droit parfois à 
une majuscule, parfois non (al Mansûr ou Al Mansur), que 
l’assimilation solaire soit tantôt prise en compte (as-Sarrâj), 
tantôt ignorée (p. 216), que le nom de Murât III soit ortho-
graphié à quelques lignes d’intervalle avec un t, ou avec 
un d (Murâd III, p. 220). Les traductions du xixe siècle ou 
du début du xxe siècle reproduites telles quelles auraient 
probablement dû être reprises et réactualisées: on se 
demande quel terme arabe est utilisé par Ibn ‘Iƒærî pour 
la traduction «espagnols», vraisemblablement andalusî, 

(1) On pourrait citer aussi de nombreux ouvrages de référence, spécialisés 
sur le fonctionnement administratif du monde musulman médiéval, tels 
ceux d’Émile Tyan ou, sur les institutions judiciaires, de Joseph Schacht, 
ou encore de J.F.P. Hopkins sur le «Gouvernement musulman médiéval 
en Barbarie».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Dakhlia Jocelyne : L’empire des passions. L’arbitraire politique en Islam, recensé par Pascal Buresi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 22 – 2006	 64

III. Histoire

ce qui est bien différent (p. 120). On est étonné de lire par 
ailleurs note 54, p. 82 que Pierre Guichard s’inscrit dans 
la lignée de C. Sánchez-Albornoz (sic!), à propos de la 
conquête musulmane de la péninsule Ibérique et des consé-
quences de cette conquête sur les structures sociales et 
anthropologiques péninsulaires, alors que ces deux auteurs 
sont aux antipodes historiographiques.

Ces quelques remarques n’enlèvent rien à la qualité 
de l’ouvrage de J. Dakhlia, dont les réflexions et l’approche 
sont d’un intérêt remarquable.

Malgré ces remarques de détail, la lecture de l’ouvrage 
de J. Dakhlia s’impose, tant la réflexion de l’A. est stimulante. 
Comme dans le Diwan des Rois, l’A. a su approcher avec 
bonheur des textes, des périodes et des espaces variés, le 
lecteur restant captivé de bout en bout.

Pascal Buresi 
Cnrs - Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Dakhlia Jocelyne : L’empire des passions. L’arbitraire politique en Islam, recensé par Pascal Buresi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



