| Il. HisTOIRE |

ANASTASSIADOU Méropi (éd.),
Identités confessionnelles et espace urbain
en terres d’islam

Aix-en Provence, (Revue des mondes musulmans
et de la Méditerranée, 107-110), 2005. 544 p.

«Vivre ensemble en pays d’islam » : « Vaste sujet, les
contacts et échanges, en pays d’islam, entre populations
d’appartenances religieuses différentes ont déja fait couler
beaucoup d’encre », écrit Méropi Anastassiadou en prologue
a son introduction (p. 9). En effet, et il est dommage qu’elle
se contente de cette formule, sans consacrer une partie de
son commentaire a rappeler et a discuter I'historiographie
récente, sa bibliographie introductive étant extrémement
sommaire.

Cela dit, 'ouvrage réussit assez bien ce que M. A.
annonce dans la suite de son introduction : « rendre compte
de la diversité des situations et, paradoxalement, de la

récurrence de certains traits, a travers des temps et des es-

paces » marqués par l'islam, « tout en accueillant la diversité
religieuse ». Du point de vue géographique, cing articles sont
consacrés a la capitale, Constantinople / Istanbul, depuis
la conquéte ottomane (Stéphane Yerasimos) jusqu’a la
Turquie actuelle, aux portes de la communauté européenne
(Jean-Francgois Pérouse), en passant par les catholiques a
Galata au xvii® siécle (Elisabetta Borromeo) et par les Grecs

et les Arméniens dans la ville au temps des Tanzimét (Me-

ropi Anastassiadou et Taline Ter Minassian). Cinq articles
traitent du domaine arabe: un évoque les « marchands
latins dans les ports musulmans méditerranéens » du Xi®
au Xxve siécle (Dominique Valérian), deux sont consacrés a
Damas au xvIi® (Brigitte Marino) et au xix® siécle (Jérdme

Bocquet), un a Beyrouth au xix® (May Davie), un aux cop-

tes du Caire aujourd’hui (Anne-Sophie Vivier). Un article
traite des juifs de Smyrne du xvii® siécle a nos jours (Henri
Nahum) et un autre des « Européens indigénes » a Chypre
au Xix® siécle (Marc Aymes). Trois articles concernent

les Balkans: Salonique au xviii® siécle (Eyal Ginio), Bitola-

Manastir en Macédoine en 1830 (Bernard Lory) et trois
villes de la Gréce actuelle entre 1839 et 1912 (Alexandra
Yerolympos). Une contribution traite des Arméniens dans
I'lspahan safavide (1605-1722) (Ina Baghdiantz-Mac Cabe).
Deux enfin nous entrainent en Asie centrale: les juifs de
Boukhara (1897—1918) (Elyor Karimov et Catherine Poujol)
et les minorités chrétiennes en Asie centrale depuis la fin de
I'Empire soviétique (Sébastien Peyrouse). Le plus original,
sans doute, dans ce paysage des minorités en islam, est
I'évocation des Hindous de Karachi d’avant la partition de
1947 a nos jours (Michel Boivin).

Du point de vue chronologique, la plupart des articles

(8 sur 19) sont consacrés au XIx® siecle, période d’expan-

sion des villes et de la démographie minoritaire dont nous
sommes encore largement tributaires pour notre vision

des relations entre juifs, chrétiens et musulmans. Mais cet
|

ouvrage a le mérite de rassembler des contributions sur le
temps long, de la fin du Moyen Age & nos jours. Dans le cas
de Constantinople en particulier, les cinq articles qui lui sont
consacrés forment un ensemble assez cohérent, permettant
de penser la place des chrétiens dans la ville sur plusieurs
siecles et de placer en perspective les débats actuels chez
les habitants et les dirigeants d’Istanbul sur le rapport a
I'histoire et sur la patrimonialisation (J.-F. Pérouse).

Il est certain que le statut Iégal des dimmi-s fixé — non
pas comme Meropi Anastassiadou le dit a tort dans son
introduction (p. 17 et 18) au moment de la conquéte arabe
(VII® siécle) — mais par la convention dite de ‘Umar bien plus
tardive (xi® siécle sans doute), pése sur les conditions de
vie des minoritaires, dont le confort se mesure essentielle-
ment par 'écart entre la réalité et la norme juridique. Cette
situation peut déboucher, par exemple, sur une certaine
inventivité architecturale, pour construire vite une église ou
pour gagner de la hauteur de vo(te a 'intérieur malgré les
restrictions imposées par la charia (Bernard Lory). Le hatt-i
humayun du 18 février 1856 abolit le systéme discriminatoi-
re traditionnel en accordant expressément la liberté de culte
aux sujets non musulmans de I'Empire ottoman, mais as-
sortit Ia liberté de construire des édifices communautaires a
des restrictions, en vue d’éviter toute géne a une population
musulmane voisine. En fait, si la politique des « réformes »
favorise les édifices voyants des minoritaires, elle tend
aussi a I’'homogénéisation communautaire et aboutit, aprés
la révolution Jeune Turque, a assimiler les non musulmans
aux étrangers (Anastassiadou, p. 192—193). Comme plus
tard dans la République turque ou au Pakistan, I'écart entre
norme et réalité s’est inversé, la loi garantissant dorénavant
des droits aux minoritaires. Mais ceux-ci se voient réduits
ou bafoués dans la Damas et dans I'lstanbul de la fin du
XIX siecle, puis dans celle d’aujourd’hui (Pérouse) ou dans
la Karachi actuelle (Boivin). Lavénement de la démocratie
majoritaire peut en particulier faire obstacle au déploiement
immobilier chrétien ou hindou, voire a la conservation de
son parc foncier. Le respect ou le non-respect des régles
a I'égard des minoritaires fait aussi constamment partie
du jeu de la négociation entre puissances « chrétiennes »
(dont la Communauté européenne a pris le relais) et Etat
«musulman », surtout depuis le traité de Kiitchiik-Kaynardja
(1774). Dans ce jeu, les minoritaires (surtout chrétiens)
apparaissent souvent comme des agents de I'étranger. Il est
vrai que les missionnaires latins ont contribué a cette vision
des choses par leur action au beau temps de la domination
européenne (Bocquet).

L'ouvrage, comme son titre l'indique, s’intéresse
moins aux aspects strictement religieux ou personnels de
I'identité minoritaire (culte, croyances, mariages, funérailles,
instruction, recours a la justice du cadi, paiement de la
capitation...) qu’au rapport entre celle-ci et I'espace urbain,
et c’est 12 une de ses réussites. Il existait des quartiers
appelés « quartier chrétien » (mahalla al-nasara a Damas)

ou «juif » (yahidiyya a Ispahan), mais ce nom ne désignait
|

BCAI 22 - 2006 55 |
BCAI 22 (2007) Anastassiadou Méropi (éd.) : Identités confessionnelles et espace urbain en terres d’islam, recensé par Bernard Heyberger
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

pas un quartier confessionnellement homogéne et les mino-
ritaires n'y étaient pas tous regroupés. A Damas comme &
Salonique, des anecdotes tirées des registres du cadi sont
la pour témoigner d’un voisinage confessionnel pas toujours
vécu de maniére sereine. Les émeutes anti-chrétiennes du
XIx€ siécle (Alep 1850, Damas 1860), ainsi que la politique
centralisatrice et homogénéisante des diverses Eglises
entrainérent une tendance a une discrimination croissante
dans I'habitat. Il existait néanmoins toujours des espaces
de mixité, notamment autour des activités économiques. La
ou celles-ci étaient structurées par corporations, chrétiens
et juifs se distinguaient cependant par des spécialisa-
tions professionnelles. Les nouveaux quartiers avec des
constructions a I'européenne, qui s’élévent a partir de la fin
du Xxix® siécle, accordent généralement moins de place a la
ségrégation confessionnelle qu’a la ségrégation sociale. Il
s’agit la de constats bien connus, encore que des travaux
précis restent a entreprendre, comme le souligne I'article
programmatique de Taline Ter Minassian sur les Arméniens
a Istanbul au xix€ siécle.

Lobservation renouvelle davantage le sujet lorsqu’elle
tient compte de la dynamique. Ainsi, Brigitte Marino, partant
des registres des tribunaux de la charia, confirme a nouveau
une promiscuité réduite dans I'habitat entre chrétiens et
musulmans, mais met en lumiére la différence de compor-
tement entre les premiers et les seconds sur le marché
immobilier a I'intérieur du mahalla al-nasara de Damas. En
effet, alors que I'acquisition d’un bien immobilier dans le
quartier parait répondre davantage a une logique spécula-
tive de la part des musulmans, elle révéle une volonté de
se stabiliser et de se regrouper entre coreligionnaires chez
les chrétiens. Les villes qui connaissent une explosion
démographique au Xix® siécle, comme Beyrouth ou Karachi,
présentent des traits spécifiques dans leur structuration
sociale et confessionnelle, les immigrés y faisant partie
des minoritaires.

Plusieurs articles insistent avec raison sur le manque
d’homogénéité sociale, voire ethnique, de groupes censés
appartenir a la méme confession religieuse. De I'histoire
d’Ispahan du xvii€ siécle, on ne retient généralement que
les riches marchands arméniens de la soie, regroupés
dans la luxueuse banlieue de la Nouvelle Julfa avec un
statut original de quasi-autonomie, ignorant les ghulams
caucasiens au service du shah, et les groupes d’artisans
arméniens vivant dans le centre ville. A Damas, le contraste
est grand entre la valeur des biens immobiliers chrétiens
dans le mahalla al-nasara et celle de la banlieue du Midan,
ol vivent les immigrés chrétiens et musulmans du Hawran.
Des conflits fiscaux les opposent d’ailleurs devant le juge
musulman. Dans la Constantinople conquise par Mehmed |l
juifs et chrétiens de diverses origines forment des groupes
dont l'identité ethnique reste visible longtemps, alors que
dans la Karachi contemporaine, les distinctions de castes
continuent a diviser les hindous.

Dans le Beyoglu (Istanbul) du xix® siécle, dans le Ma-
nastir de 1830, a Karditsa, a Volos, a Kavala, a Salonique
(A. Yerolympos), de fortes vagues d’immigrés roumains ou
grecs apparaissent comme cherchant a se constituer en
communauté homogéne et reconnue a travers un projet
immobilier. La collecte des fonds et I'encadrement des
autorités ecclésiastiques, puis I'appropriation d’un espace
communautaire visible et identifié, font partie des stratégies
d’intégration des nouveaux arrivés, dans un hellénisme
en expansion plutdt que dans une citoyenneté ottomane.
Notons cependant que les autorités turques peuvent sou-
tenir ces initiatives méme avec une contribution financiére
(dans le cas de Manastir) en vue de s'attacher la loyauté
des minoritaires et faire piece a des musulmans dissidents.
Il est vrai que I'association au montage financier du projet,
voire la corruption contribuent aussi a la bonne volonté de
ces autorités.

Louvrage insiste avec raison sur le caractére structu-
rant et catalyseur d’identité des lieux de culte, des cimetie-
res et des débits de boissons alcoolisées. Loccupation de
I'espace sonore par les cloches, qui fut tolérée a partir du
XVIII® sigcle, mais donna lieu, jusqu’a des époques récen-
tes, a des conflits, mériterait de figurer aux cotés de ces
marquages territoriaux. Méme lorsque I'habitat est relati-
vement mixte et dispersé, des batiments communautaires,
regroupés a proximité 'un de I'autre, forment le cceur et la
référence d’un groupe confessionnel et donnent a voir son
identité. Des processions, surtout en milieu latin, peuvent
venir temporairement souligner I'appropriation de ces lieux
et de ses environs (Borromeo, Bocquet). Les lieux de culte,
comme l'affirme M. Anastassiadou dans son introduction,
reflétent les rapports de force entre musulmans et non-
musulmans. Plusieurs contributions du volume donnent des
détails sur les conditions de construction et de restauration
des églises. Si le xix® siécle fut une période faste a cet égard,
la liberté et la sécurité ne fut jamais totale. Aujourd’hui,
alors qu’lstanbul est quasiment vidée de ses Grecs et de
ses Arméniens, la restauration et I'entretien des églises
continuent a marquer la présence dans l'identité urbaine
de ces communautés, dont la perte éveille méme des
bouffées de nostalgie ou une «conscience patrimoniale
transversale » (Pérouse, p.284) pouvant opportunément
favoriser I'industrie touristique.

La question du statut de la propriété fonciére est
abordée ici avec courage, car il s’agit d’un dossier épineux,
trés mal connu, et qui a encore des conséquences de nos
jours. Au temps de la conquéte, Mehmed Il a tergiversé
sur la question d’accorder ou non la pleine propriété du
sol et des batiments aux immigrés non musulmans dans
la capitale ou ses environs. En principe, une église ou une
communauté religieuse ne pouvait posséder de biens, mais
on constate I'existence de wagf-s des églises a Damas au
XVI siécle. A Constantinople, les biens des églises latines
sont acquis et conservés par le biais de préte-noms (Borro-

meo). En fait, le wagf, fondation pieuse, conserve un statut
|

BCAI 22 - 2006 56 |
BCAI 22 (2007) Anastassiadou Méropi (éd.) : Identités confessionnelles et espace urbain en terres d’islam, recensé par Bernard Heyberger
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| lIl. HISTOIRE

ambigu, entre bien de statut privé et bien de la collectivité,
les descendants du fondateur exergant une sorte de droit
de patronage, sinon d’usufruit, sur la fondation.

A Constantinople, la protection des représentants
diplomatiques européens et la mainmise centralisatrice de
la Curie romaine aboutissait a faire des Latins de Ia ville,
autrefois constitués en Magnifica Comunita di Pera, des
ressortissants étrangers. Mais I'ambiguité du statut de
ces Levantins et de leurs titres de propriété allait perdurer
jusqu’a I'épogue des réformes, comme le rappelle I'article
sur Chypre (M. Aymes). Lapplication du hatt- humayun de
1856, reconnaissant aux étrangers le droit de posséder des
biens dans I'Empire, se traduisait aussi par une régularisa-
tion qui pouvait mettre en danger certaines possessions
de facto. Dans la Turquie républicaine, plusieurs mesures
Iégislatives ou réglementaires ont insécurisé les biens des
communautés non musulmanes, tandis que des émeutes
provoquant des destructions et des départs forcés ont été
suivies de spoliations plus ou moins abusives et I'abandon
de nombreux immeubles. La récente mise en conformité
de I'appareil Iégislatif turc avec le droit européen souléve a
nouveau la question du statut des biens fonciers et immobi-
liers acquis par des fondations de minoritaires. Lentrée en
vigueur des nouvelles dispositions se heurte a des obstacles
administratifs et judiciaires qui révélent 'importance des
résistances, plus imputables a l'inspiration nationaliste qu’a
I'islam politique, dans la société turque d’aujourd’hui.

Bernard Heyberger
Université de Tours

BCAI 22 - 2006 57

BCAI 22 (2007) Anastassiadou Méropi (éd.) : Identités confessionnelles et espace urbain en terres d’islam, recensé par Bernard Heyberger
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



