
	 BCAI 22 – 2006	 55

III. Histoire

Anastassiadou Méropi (éd.), Identités confessionnelles et espace urbain en terres d’islam [Bernard Heyberger]

Anastassiadou Méropi (éd.),  
Identités confessionnelles et espace urbain  
en terres d’islam

Aix-en Provence, (Revue des mondes musulmans 
et de la Méditerranée, 107-110), 2005. 544 p.

«Vivre ensemble en pays d’islam»: «Vaste sujet, les 
contacts et échanges, en pays d’islam, entre populations 
d’appartenances religieuses différentes ont déjà fait couler 
beaucoup d’encre», écrit Méropi Anastassiadou en prologue 
à son introduction (p. 9). En effet, et il est dommage qu’elle 
se contente de cette formule, sans consacrer une partie de 
son commentaire à rappeler et à discuter l’historiographie 
récente, sa bibliographie introductive étant extrêmement 
sommaire.

Cela dit, l’ouvrage réussit assez bien ce que M. A. 
annonce dans la suite de son introduction: «rendre compte 
de la diversité des situations et, paradoxalement, de la 
récurrence de certains traits, à travers des temps et des es-
paces» marqués par l’islam, «tout en accueillant la diversité 
religieuse». Du point de vue géographique, cinq articles sont 
consacrés à la capitale, Constantinople / Istanbul, depuis 
la conquête ottomane (Stéphane Yerasimos) jusqu’à la 
Turquie actuelle, aux portes de la communauté européenne 
(Jean-François Pérouse), en passant par les catholiques à 
Galata au xviie siècle (Elisabetta Borromeo) et par les Grecs 
et les Arméniens dans la ville au temps des Tanzîmât (Me-
ropi Anastassiadou et Taline Ter Minassian). Cinq articles 
traitent du domaine arabe: un évoque les «marchands 
latins dans les ports musulmans méditerranéens» du xiie 
au xve siècle (Dominique Valérian), deux sont consacrés à 
Damas au xviie (Brigitte Marino) et au xixe siècle (Jérôme 
Bocquet), un à Beyrouth au xixe (May Davie), un aux cop-
tes du Caire aujourd’hui (Anne-Sophie Vivier). Un article 
traite des juifs de Smyrne du xviie siècle à nos jours (Henri 
Nahum) et un autre des «Européens indigènes» à Chypre 
au xixe siècle (Marc Aymes). Trois articles concernent 
les Balkans: Salonique au xviiie siècle (Eyal Ginio), Bitola-
Manastir en Macédoine en 1830 (Bernard Lory) et trois 
villes de la Grèce actuelle entre 1839 et 1912 (Alexandra 
Yerolympos). Une contribution traite des Arméniens dans 
l’Ispahan safavide (1605-1722) (Ina Baghdiantz-Mac Cabe). 
Deux enfin nous entraînent en Asie centrale: les juifs de 
Boukhara (1897–1918) (Elyor Karimov et Catherine Poujol) 
et les minorités chrétiennes en Asie centrale depuis la fin de 
l’Empire soviétique (Sébastien Peyrouse). Le plus original, 
sans doute, dans ce paysage des minorités en islam, est 
l’évocation des Hindous de Karachi d’avant la partition de 
1947 à nos jours (Michel Boivin).

Du point de vue chronologique, la plupart des articles 
(8 sur 19) sont consacrés au xixe siècle, période d’expan-
sion des villes et de la démographie minoritaire dont nous 
sommes encore largement tributaires pour notre vision 
des relations entre juifs, chrétiens et musulmans. Mais cet 

ouvrage a le mérite de rassembler des contributions sur le 
temps long, de la fin du Moyen Âge à nos jours. Dans le cas 
de Constantinople en particulier, les cinq articles qui lui sont 
consacrés forment un ensemble assez cohérent, permettant 
de penser la place des chrétiens dans la ville sur plusieurs 
siècles et de placer en perspective les débats actuels chez 
les habitants et les dirigeants d’Istanbul sur le rapport à 
l’histoire et sur la patrimonialisation (J.-F. Pérouse).

Il est certain que le statut légal des ƒimmî-s fixé – non 
pas comme Meropi Anastassiadou le dit à tort dans son 
introduction (p. 17 et 18) au moment de la conquête arabe 
(viie siècle) – mais par la convention dite de ©Umar bien plus 
tardive (xie siècle sans doute), pèse sur les conditions de 
vie des minoritaires, dont le confort se mesure essentielle-
ment par l’écart entre la réalité et la norme juridique. Cette 
situation peut déboucher, par exemple, sur une certaine 
inventivité architecturale, pour construire vite une église ou 
pour gagner de la hauteur de voûte à l’intérieur malgré les 
restrictions imposées par la charia (Bernard Lory). Le hatt-i 
humayun du 18 février 1856 abolit le système discriminatoi-
re traditionnel en accordant expressément la liberté de culte 
aux sujets non musulmans de l’Empire ottoman, mais as-
sortit la liberté de construire des édifices communautaires à 
des restrictions, en vue d’éviter toute gêne à une population 
musulmane voisine. En fait, si la politique des «réformes» 
favorise les édifices voyants des minoritaires, elle tend 
aussi à l’homogénéisation communautaire et aboutit, après 
la révolution Jeune Turque, à assimiler les non musulmans 
aux étrangers (Anastassiadou, p. 192–193). Comme plus 
tard dans la République turque ou au Pakistan, l’écart entre 
norme et réalité s’est inversé, la loi garantissant dorénavant 
des droits aux minoritaires. Mais ceux-ci se voient réduits 
ou bafoués dans la Damas et dans l’Istanbul de la fin du 
xixe siècle, puis dans celle d’aujourd’hui (Pérouse) ou dans 
la Karachi actuelle (Boivin). L’avènement de la démocratie 
majoritaire peut en particulier faire obstacle au déploiement 
immobilier chrétien ou hindou, voire à la conservation de 
son parc foncier. Le respect ou le non-respect des règles 
à l’égard des minoritaires fait aussi constamment partie 
du jeu de la négociation entre puissances «chrétiennes» 
(dont la Communauté européenne a pris le relais) et État 
«musulman», surtout depuis le traité de Kütchük-Kaynardja 
(1774). Dans ce jeu, les minoritaires (surtout chrétiens) 
apparaissent souvent comme des agents de l’étranger. Il est 
vrai que les missionnaires latins ont contribué à cette vision 
des choses par leur action au beau temps de la domination 
européenne (Bocquet).

L’ouvrage, comme son titre l’indique, s’intéresse 
moins aux aspects strictement religieux ou personnels de 
l’identité minoritaire (culte, croyances, mariages, funérailles, 
instruction, recours à la justice du cadi, paiement de la 
capitation…) qu’au rapport entre celle-ci et l’espace urbain, 
et c’est là une de ses réussites. Il existait des quartiers 
appelés «quartier chrétien» (maÌalla al-nasæræ à Damas) 
ou «juif» (yahºdiyya à Ispahan), mais ce nom ne désignait 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Anastassiadou Méropi (éd.) : Identités confessionnelles et espace urbain en terres d’islam, recensé par Bernard Heyberger
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 22 – 2006	 56

III. Histoire

pas un quartier confessionnellement homogène et les mino-
ritaires n’y étaient pas tous regroupés. À Damas comme à 
Salonique, des anecdotes tirées des registres du cadi sont 
là pour témoigner d’un voisinage confessionnel pas toujours 
vécu de manière sereine. Les émeutes anti-chrétiennes du 
xixe siècle (Alep 1850, Damas 1860), ainsi que la politique 
centralisatrice et homogénéisante des diverses Églises 
entraînèrent une tendance à une discrimination croissante 
dans l’habitat. Il existait néanmoins toujours des espaces 
de mixité, notamment autour des activités économiques. Là 
où celles-ci étaient structurées par corporations, chrétiens 
et juifs se distinguaient cependant par des spécialisa-
tions professionnelles. Les nouveaux quartiers avec des 
constructions à l’européenne, qui s’élèvent à partir de la fin 
du xixe siècle, accordent généralement moins de place à la 
ségrégation confessionnelle qu’à la ségrégation sociale. Il 
s’agit là de constats bien connus, encore que des travaux 
précis restent à entreprendre, comme le souligne l’article 
programmatique de Taline Ter Minassian sur les Arméniens 
à Istanbul au xixe siècle.

L’observation renouvelle davantage le sujet lorsqu’elle 
tient compte de la dynamique. Ainsi, Brigitte Marino, partant 
des registres des tribunaux de la charia, confirme à nouveau 
une promiscuité réduite dans l’habitat entre chrétiens et 
musulmans, mais met en lumière la différence de compor-
tement entre les premiers et les seconds sur le marché 
immobilier à l’intérieur du maÌalla al-nasæræ de Damas. En 
effet, alors que l’acquisition d’un bien immobilier dans le 
quartier paraît répondre davantage à une logique spécula-
tive de la part des musulmans, elle révèle une volonté de 
se stabiliser et de se regrouper entre coreligionnaires chez 
les chrétiens. Les villes qui connaissent une explosion 
démographique au xixe siècle, comme Beyrouth ou Karachi, 
présentent des traits spécifiques dans leur structuration 
sociale et confessionnelle, les immigrés y faisant partie 
des minoritaires.

Plusieurs articles insistent avec raison sur le manque 
d’homogénéité sociale, voire ethnique, de groupes censés 
appartenir à la même confession religieuse. De l’histoire 
d’Ispahan du xviie siècle, on ne retient généralement que 
les riches marchands arméniens de la soie, regroupés 
dans la luxueuse banlieue de la Nouvelle Julfa avec un 
statut original de quasi-autonomie, ignorant les ghulams 
caucasiens au service du shah, et les groupes d’artisans 
arméniens vivant dans le centre ville. À Damas, le contraste 
est grand entre la valeur des biens immobiliers chrétiens 
dans le maÌalla al-nasæræ et celle de la banlieue du Midæn, 
où vivent les immigrés chrétiens et musulmans du Hawræn. 
Des conflits fiscaux les opposent d’ailleurs devant le juge 
musulman. Dans la Constantinople conquise par Mehmed II, 
juifs et chrétiens de diverses origines forment des groupes 
dont l’identité ethnique reste visible longtemps, alors que 
dans la Karachi contemporaine, les distinctions de castes 
continuent à diviser les hindous.

Dans le Beyoglu (Istanbul) du xixe siècle, dans le Ma-
nastir de 1830, à Karditsa, à Volos, à Kavala, à Salonique 
(A. Yerolympos), de fortes vagues d’immigrés roumains ou 
grecs apparaissent comme cherchant à se constituer en 
communauté homogène et reconnue à travers un projet 
immobilier. La collecte des fonds et l’encadrement des 
autorités ecclésiastiques, puis l’appropriation d’un espace 
communautaire visible et identifié, font partie des stratégies 
d’intégration des nouveaux arrivés, dans un hellénisme 
en expansion plutôt que dans une citoyenneté ottomane. 
Notons cependant que les autorités turques peuvent sou-
tenir ces initiatives même avec une contribution financière 
(dans le cas de Manastir) en vue de s’attacher la loyauté 
des minoritaires et faire pièce à des musulmans dissidents. 
Il est vrai que l’association au montage financier du projet, 
voire la corruption contribuent aussi à la bonne volonté de 
ces autorités.

L’ouvrage insiste avec raison sur le caractère structu-
rant et catalyseur d’identité des lieux de culte, des cimetiè-
res et des débits de boissons alcoolisées. L’occupation de 
l’espace sonore par les cloches, qui fut tolérée à partir du 
xviiie siècle, mais donna lieu, jusqu’à des époques récen-
tes, à des conflits, mériterait de figurer aux côtés de ces 
marquages territoriaux. Même lorsque l’habitat est relati-
vement mixte et dispersé, des bâtiments communautaires, 
regroupés à proximité l’un de l’autre, forment le cœur et la 
référence d’un groupe confessionnel et donnent à voir son 
identité. Des processions, surtout en milieu latin, peuvent 
venir temporairement souligner l’appropriation de ces lieux 
et de ses environs (Borromeo, Bocquet). Les lieux de culte, 
comme l’affirme M. Anastassiadou dans son introduction, 
reflètent les rapports de force entre musulmans et non-
musulmans. Plusieurs contributions du volume donnent des 
détails sur les conditions de construction et de restauration 
des églises. Si le xixe siècle fut une période faste à cet égard, 
la liberté et la sécurité ne fut jamais totale. Aujourd’hui, 
alors qu’Istanbul est quasiment vidée de ses Grecs et de 
ses Arméniens, la restauration et l’entretien des églises 
continuent à marquer la présence dans l’identité urbaine 
de ces communautés, dont la perte éveille même des 
bouffées de nostalgie ou une «conscience patrimoniale 
transversale» (Pérouse, p. 284) pouvant opportunément 
favoriser l’industrie touristique.

La question du statut de la propriété foncière est 
abordée ici avec courage, car il s’agit d’un dossier épineux, 
très mal connu, et qui a encore des conséquences de nos 
jours. Au temps de la conquête, Mehmed II a tergiversé 
sur la question d’accorder ou non la pleine propriété du 
sol et des bâtiments aux immigrés non musulmans dans 
la capitale ou ses environs. En principe, une église ou une 
communauté religieuse ne pouvait posséder de biens, mais 
on constate l’existence de waqf-s des églises à Damas au 
xviie siècle. À Constantinople, les biens des églises latines 
sont acquis et conservés par le biais de prête-noms (Borro-
meo). En fait, le waqf, fondation pieuse, conserve un statut 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Anastassiadou Méropi (éd.) : Identités confessionnelles et espace urbain en terres d’islam, recensé par Bernard Heyberger
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 22 – 2006	 57

III. Histoire

ambigu, entre bien de statut privé et bien de la collectivité, 
les descendants du fondateur exerçant une sorte de droit 
de patronage, sinon d’usufruit, sur la fondation.

À Constantinople, la protection des représentants 
diplomatiques européens et la mainmise centralisatrice de 
la Curie romaine aboutissait à faire des Latins de la ville, 
autrefois constitués en Magnifica Comunità di Pera, des 
ressortissants étrangers. Mais l’ambiguïté du statut de 
ces Levantins et de leurs titres de propriété allait perdurer 
jusqu’à l’époque des réformes, comme le rappelle l’article 
sur Chypre (M. Aymes). L’application du hatt-i humayun de 
1856, reconnaissant aux étrangers le droit de posséder des 
biens dans l’Empire, se traduisait aussi par une régularisa-
tion qui pouvait mettre en danger certaines possessions 
de facto. Dans la Turquie républicaine, plusieurs mesures 
législatives ou réglementaires ont insécurisé les biens des 
communautés non musulmanes, tandis que des émeutes 
provoquant des destructions et des départs forcés ont été 
suivies de spoliations plus ou moins abusives et l’abandon 
de nombreux immeubles. La récente mise en conformité 
de l’appareil législatif turc avec le droit européen soulève à 
nouveau la question du statut des biens fonciers et immobi-
liers acquis par des fondations de minoritaires. L’entrée en 
vigueur des nouvelles dispositions se heurte à des obstacles 
administratifs et judiciaires qui révèlent l’importance des 
résistances, plus imputables à l’inspiration nationaliste qu’à 
l’islam politique, dans la société turque d’aujourd’hui.

Bernard Heyberger 
Université de Tours

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Anastassiadou Méropi (éd.) : Identités confessionnelles et espace urbain en terres d’islam, recensé par Bernard Heyberger
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



