| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

YANAGIHASHI Hiroyuki,

A History of the Early Islamic Law of Property.
Reconstructing the Legal Development,
7th-9th Centuries

Leiden, Boston, Brill (« Studies in Islamic Law and
Society, vol. XX, éd. R. Peters, B. Weiss), 2004. VI
+ 329 p.

Malgré les nombreux travaux de recherche qui explo-
rent cette période cruciale (1*/vi® au 111%/1x® siécle) de I'histoi-
re de la pensée musulmane en général, il est certain que ces
trois siecles recélent encore d’'importantes informations qu'il
faudrait extraire pour réinterpréter le processus de I'évolu-
tion de la pensée juridique en particulier. Des zones d’'ombre
subsistent encore, en raison d’absence de sources qui sont
peut-étre perdues, sinon a I'état de manuscrits. Toutefois,
des théories fort intéressantes, devenues depuis classiques,
ont été émises pour tenter de combler cette lacune. Elles
s’efforcent de relier la pensée religieuse des autorités des
Suivants aux élaborations systématiques de leurs succes-
seurs. Mais la découverte de nouvelles sources, alliée au
développement des techniques de la critique historique, a
permis de reprendre ces théories par la mise en place d’'un
équipement de recherche. C’est dans une telle perspective,
relative au probléme de la propriété en islam, que s'inscrit
I'étude de H. Yanagihashi. Elle revisite cette période sunnite
primitive en remettant en cause quelques-unes des solutions
auxquelles étaient parvenus des chercheurs contemporains
tels que Ch. Chehata, J. C. Wichard et E. Tyan.

H. Yanagihashi s’en tient a la période préclassique.
Dés I'abord, il expose clairement I'objet de son étude en
délimitant avec minutie les axes et les bornes de son
espace géographique et temporel: la propriété en islam,
dans tout ce qu’elle implique sur les plans juridique, social,
économique et commercial. Dans l'introduction (p. 1-13), a
travers les notions juridiques de la wakala/agency/mandat,
bay*/sale/vente, daman/liability/responsabilité, il donne

forme a la problématique qui s’ancre dans une trame ju-

ridico-historique mettant du coup en lumiére les difficultés
multiples auxquelles il est appelé a répondre. Loriginalité
de sa conception réside aussi dans le fait d’avoir fait le
pari de dépasser la mise en correspondance habituelle que
I'on établit avec le droit romain et anglo-saxon (). S'il peut
se permettre d’envisager cette possibilité, ajoute I'auteur
a juste titre, c’est parce que les travaux antérieurs ne
disposaient pas de sources primaires essentielles a cette
tache, a savoir: Atar d’Abad Yasuf (m. 182/798), Atar de
Saybani (m. 189/805) @, Musannaf de ‘Abd al-Razzaq
(m. 211/827) et celui d’lbn Abi Sayba (m. 235/849),
Mudawwana de Sahnun (m. 240/854) dans sa derniére
version intégrale, sources susceptibles de renfermer des

informations introuvables ailleurs. A la faveur de cet avan-

tage, I'auteur estime que la théorie avancée par |. Goldziher,

J. Schacht, selon laquelle le droit musulman doit beaucoup
|

au droit romain et byzantin, doit étre remise en question,
a tout le moins en ce qui concerne le droit de la propriété
qu’il se propose d’étudier. C'est la continuité de I'histoire
du droit musulman qui est censée apporter la preuve
historique du caractére endogéne de I'esprit du figh en
islam. S’impose alors le recours aux résultats fraichement
obtenus en matiére de critique historique des chaines de
transmission (asanid). H. Y. fait appel aux divers registres
de la transmission primitive de la Tradition (i.e. hadit, atar,
gawl al-salaf) afin de reconstituer le plus objectivement
possible I'évolution d’une solution juridique a l'intérieur de
deux sphéres géographiques qu'’il estime prioritaires : ‘Iraq
et Higaz. Cela dit, I'auteur se garde bien de prendre parti
dans la controverse actuelle entre islamisants au sujet de
la valeur historique de certaines sources traditionnelles
(notamment entre N. Calder et H. Motzki). Mais auparavant,
il se propose de démontrer pourquoi le figh d’Abu Hanifa
(m.150/767) et de Malik (m.179/795) avait connu un
grand succes dans leurs régions respectives. Aussi, conclut-
il, ces deux juristes éponymes n’étaient en fin de compte
que des autorités représentatives de systemes juridiques
entiérement élaborés par leurs prédécesseurs. En d’autres
termes, leur role fondamental était d’assumer la systéma-
tisation de ces régles juridiques disparates qui circulaient
a l'intérieur de leur espace culturel respectif.

Les trois chapitres de I'ouvrage consistent en une
démonstration détaillée des régles juridiques adoptées par
les deux imams fondateurs d’école juridique, Aba Hanifa et
Malik, ainsi que par leurs proches disciples, régles qui se
sont révélées étre des principes dus aux parangons du sun-
nisme primitif. Les proches prédécesseurs de ces derniers,
qui vécurent aux alentours du début du viné siécle, avaient
déja fixé les prescriptions fondamentales de la propriété
en droit musulman, en I'expurgeant des échappatoires qui
visent a I'accroissement illégal du profit (ribg) et au main-
tien de I'acheteur dans I'ignorance (gahala) et I'incertitude
(garar) par rapport a l'objet de vente. Bien que la question
soit largement débattue entre de nombreux spécialistes
du figh, l'auteur attire I'attention sur I'approche historico-
critique souvent absente dans la plupart de leurs études.
C’est en investissant ce créneau que H. Y. compte apporter
sa touche personnelle par la mise en évidence des étapes
marquantes dans le processus historique de développement
du daman, du bay* et du riba.

Le premier chapitre est consacré au probléme de
la responsabilité civile qui se traduit dans les différentes
formes de daman (p. 15-121). Lauteur part du principe que
la diversité des points de vue que proposent les sources
sur une question juridique donnée ne doit pas faire oublier
le mécanisme interne auquel obéit toute pensée dans son

(1) Alinstar par exemple de Ch. Chehata dans Etudes de droit musulman,
Paris, PUF, 1971, p. 13.
(2) Encore a I'état de manuscrit, Le Caire, Dar al-kutub al-gawmiyya,
MS, Figh hanafi, p. 43.

|

BCAI 22 - 2006 45

BCAI 22 (2007) Yanagihashi Hiroyuki : A History of the Early Islamic Law of Property. Reconstructing the legal Development, 7th-9th Centuries, recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

cheminement évolutif vers une forme de doctrine unifiée.
En exposant deux exemples, tirés des sources précitées,
qui relatent les divers cas juridiques ot I'engagement de
la responsabilité est differemment élucidé, - a) un puits
creusé sans autorisation du sultan cause la mort d’une
béte, propriété de quelqu’un (p.22-31) ;- b) le mur extérieur
d’une résidence privée s'écroule sur un passant (p. 32-34)
— l'auteur attire I'attention sur le passage d’une conception
étroite de la responsabilité engagée chez les premiers juris-
tes hanafites (i.e. Abii Yasuf, Saybani, Tahawi (m. 321/933),
a la formation de concepts opératoires introduits pour la
premiére fois par les juristes hanafites : Quduri dans son
Muhtasar ) (m. 428/1037) et ‘Al3’ al-Din al-Samargandi
(m. 539/1144-5) dans sa Tuhfat al-fugaha’ *. Nous appre-
nons ainsi que les trois premiers juristes n’usaient jamais
des termes «tasabbub (cause indirecte) » et « mubasara
(cause directe) » pour traiter la question du gaman en cas de
dommage. Néanmoins, la distinction entre ces deux cas de
figure ne leur était pas étrangére, puisque leurs successeurs,
ajoute H. Y., n'ont fait & leur tour que la restituer avec des
termes techniques plus appropriés.

Il est tout de méme a noter que la part belle de ces
analyses revient souvent aux prouesses juridiques de
I'école hanafite. Lintérét porté a I'école malikite semble se
justifier par un souci de complémentarité par rapport au figh
irakien. D’ailleurs, l'auteur s’est clairement prononcé sur
les raisons de cette démarche, dont la plus importante est
due au fait que Malik lu-méme est généralement tributaire
du figh irakien (p. 37). Toutefois, quand la position malikite
s’avere différente de celle des hanafites, elle se voit exposée
plus en détail. C’est la cas pour le concept de nama’ ou
Zzlyada/increase/augmentation — en opposition a celui de
nuqsan/decrease/diminutio — divisé en augmentation
directe et indirecte chez les hanafites, qui laisse place a
une explication moins théorique (dans fructus et manfa‘a
[p.45]). Mais, d’'une maniére générale, ce sont les points
de vue juridiques hanafites qui prévalent. Rien que dans
ce chapitre, la question du pledge/gage a nécessité huit
pages (p.46-54) pour les hanafites contre a peine trois
pages pour les malikites (p.54-57), pages émaillées de
quelques passages succincts relatifs a la position de Safii
(p. 51, 98). Enfin, parce qu’elle semble entiérement originale,
la théorie de Safii sur le rasb/usurpation est proposée en
trois points principaux: a) réclamation par le propriétaire
d’une valeur majorée de I'objet usurpé ; b) méme procédé
en cas d’usurpation menant a la manfa‘a (jouissance d’un
bien) et au fructus (une esclave femelle, par exemple, qui
aurait donné entre-temps naissance a un enfant, doit étre
rendue avec I'enfant au propriétaire) ; ¢) interdiction pour le
propriétaire de confirmer la vente conclue entre 'usurpateur
et une tierce personne (p. 118-120).

Dans le second chapitre, qui étudie les formes spécia-
les de la vente (buyd‘al-amana/trust sales/les ventes de
confiance, le salam (ou salaf selon les écoles) et l'origine

de la notion de wakala/agency/mandat, 'auteur applique
|

la méme méthodologie argumentative et se propose au
passage de revoir les conclusions de quelques spécia-
listes. Suivant la classification hanafite, les actes légaux
susceptibles de donner lieu a la wakala, en tenant compte
soit du hukmy/effet de droit, du haqq/right/droit, ou du
daman/responsabilité, sont au nombre de trois : mariage,
contrats prenant effet a la délivrance de I'objet, vente et
louage de services (igara). Il s'avere qu’en QOccident le
droit romain ignore complétement le concept de direct
agency/représentation directe, en vertu duquel le manda-
taire met en relation contractuelle |a troisiéme partie et la
partie principale (i.e. le mandant), qu'il en divulgue le nom
ou non: «If he can establish such a direct relationship, we
speak of direct agency » (p.122). A propos de ce type
de wakala, I'auteur expose I'opinion de G. M. Badr qu'il
estime plausible, mais reconnait ne pouvoir ni la réfuter ni
la confirmer (p. 124). G. M. Badr soutient que ce type de
wakala constitue la tendance objective qui caractérise le
droit musulman © et qu’elle est établie non pour Iintérét
des deux parties contractantes, mais plutdt pour favoriser
I'accroissement des biens de la personne concernée (le
mandant), méme sous I'anonymat (©). C’est d’ailleurs dans
ce sens que Ch. Chehata écrit que «I'élément décisif de
tout rapport de droit réside dans I'objet ) ». De méme,
H. Y. critique I'explication, trop technique a son golt, que
propose Chehata, selon laquelle la wakala, du point de vue
hanafite, se fonde sur le contrat, source de droits et de res-
ponsabilités, qui prend effet grace, non pas aux deux parties
contractantes, mais a la loi. Quant & «(...) ce fait réputé
étre celui de la personne qui I'a ordonné, [il] pourrait alors
produire ses effets de droits, chez cette méme personne ».
Et H. Y. de conclure que «this explanation is too artificial.
Equally unconvincing is the argument that a contract is the
source of rights and liabilities that are binding only on the
agent who made the contract... » (p. 126). Pour ce qui est
des régles de la wakala dans le domaine de la vente, H. Y.
nous fournit une explication d’ordre historique. Ces régles
tireraient ainsi leur origine de la samsara/brokerage/cour-
tage antéislamique qui aurait été approuvée comme modéle
de wakala enislam. En outre, la ressemblance entre les lois
régulant le courtage chez les malikites et celles observées
dans la wakala en matiére de vente en général (p. 126-127)
renforce, d’aprés lui, cette hypothése. Juridiquement parlant,

(3) A-Muhtasar al-mustahir bi-ism al-Kitab, dans al-Gunaymi, a-Lubab
fi Sarh al-kitab, -V, éd. M. A. a-Nawawi, Beyrouth, Dar ihya’ al-turat
al-‘arabi, 1405/1985, IlI, p. 143.
(4) Tuhfat al-fuqaha’, I, éd. M. al-Mustansir et al-Zuhayli, Damas, Dar
alfikr, 111, 1964, p. 130.
(5) « Latendance objective en matiere de représentation dans la Common
Law et le droit islamique », in Revue internationale de droit comparé,
XVII, 1965, p. 379-394, p. 383-384.
(6) Ibid., p. 392.
(7) Ch. Chehata, Etudes de droit musulman, 2. Ch. Chalmeta, «La
notion de responsabilité contractuelle. Le concept de propriété », Paris,
PUF, 1973, p. 122.

|

BCAI 22 - 2006 46

BCAI 22 (2007) Yanagihashi Hiroyuki : A History of the Early Islamic Law of Property. Reconstructing the legal Development, 7th-9th Centuries, recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

poursuit-il, contrairement aux procédés hanafites en la
matiére, les malikites, tels que al-Baradi‘i (m. 386/996) et
Ibn Farhan (m. 799/1397), percoivent les vendeurs comme
des wukala’/agents/mandataires (p.127). Cet argument
tire sa force de I'attention prétée par 'auteur aussi bien a
la fonction de I'intermédiaire entre I'acheteur et le vendeur
qu'al-Baradii ® appelle simasar, qu'a la succession de
cas mentionnés par Ibn Farhiin © parmi lesquels s'insére
la vente aux encheéres (selling by auction).

Dans la deuxieme et la troisieme section, 'auteur se
propose de remonter a 'origine des buyd‘ al-amana et d’en
retracer le processus — respectivement la murabaha, la
tawliya, I'iSrak d’un c6té et le salam ou salaf de I'autre. Ces
types de ventes dits de confiance n’intégrent pas le modéle
de vente ordinaire, appelé aussi dans certaines écoles
juridiques musawama ou mukayasa, qui se fait toujours
aux dépens de I'acheteur, mais ou le vendeur n’est pas
obligé d’indiquer le prix de vente et encore moins le profit
qu’il en tire. Les diverses définitions et positions juridiques
au sujet de ces buyd, tant celles des classiques et des
préclassiques que celles des contemporains (A. Udovitch,
A. Saeed, S. E. Rayner), apportent un nouvel éclairage
essentiel & la compréhension de I'étude approfondie qui
va suivre (p. 128-133). Lanalyse de la vente par murabaha,
trés bien expliquée des I'abord, a travers des exemples
juridiques majoritairement irakiens (p.136-146) s’avére
trés riche d’enseignement. Nous regretterons, toutefois,
qu’il ne soit fait place aux avis des Médinois (p. 146-149)
que par comparaison aux avis des Irakiens. Le malikite [bn
al-Qasim (m. 191/806), auquel remonte la plupart des régles
relatives a la murabaha, se trouve rarement en accord avec
les positions juridiques de Saybani. Soit, par exemple, une
personne qui achéte un objet ou elle découvre par la suite
un défaut suffisamment important pour constituer un vice
rédhibitoire (‘ayb) : pour le remettre en vente suivant 'usage
de la murabaha, lbn al-Qasim exige, comme préalable a
toute transaction ultérieure, que le propriétaire de cet objet
informe son futur client de ce ‘ayb, alors que Saybani « does
not require the seller to mention the existence of the defect »
(p. 146). La largesse dont témoigne ce dernier, nous renvoie,
par contraste, une image restrictive du sens juridique chez
le premier. H. Y. en déduit, a juste titre, qu'il ne reste plus
grand-chose des fonctions économiques observées dans
la murabaha originelle dans la doctrine d’lon al-Qasim et
de Malik, attendu que « The only purpose of the murabaha
is to ensure that the price the buyer owes is reasonable »
(p. 149).

La these officielle selon laquelle, par ces ventes, les
hanafites visent principalement a défendre les intéréts de
I'acheteur est contestée par 'auteur pour plusieurs raisons,
dont la derniére, la plus importante a ses yeux, est que les
régles qui sont a la base de la murabaha ne pourront étre
justifiées si I'on maintient cette hypothése. Il en veut pour
argument I'avis précité de Saybani: 1) le vendeur n’est pas

tenu d’informer I'acheteur d’un ‘ayb ancien se trouvant dans
|

Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

I'objet de la vente, qui est dii au premier vendeur, bien qu'il
revienne de droit & cet acheteur de résilier le contrat s'il le
découvre ; 2) le contrat est considéré également valide et
source d’obligations (ilzam), quand bien méme le défaut
serait dii au vendeur lui-méme. H. Y. tient ces deux régles
pour paradoxales, dans la mesure ou la premiére a pour
finalité la sauvegarde des intéréts de I'acheteur alors que la
seconde tend plutdt a renforcer les avantages du vendeur,
d’ou la nécessité de les harmoniser (p. 130-131). Néanmoins,
nous semble-til, quelques exemples de plus auraient été les
bienvenus pour mieux expliciter cette raison principale.

Dapres les hanafites tels que Marginani (m. 593/1197)
et Kasani (587/1191), la tawliya, qui consiste a vendre a
perte un article, rejoint en quelque sorte la murabaha et
s'inscrit dans une perspective a caractéere social (p. 129). La
fawliya, tout comme cette derniére, favorise une transaction
basée sur la confiance, qui prévient la fraude au bénéfice
des deux parties, sans que I'acheteur ne force le vendeur
ni a produire des témoins, ni a jurer. Il s’ensuit que c’est
la confiance de I'acheteur dans la déclaration du vendeur
qui est a la base de la confiance mutuelle. Par conséquent,
on ne saurait mettre en cause que ce type de vente tende
a préserver les intéréts de I'acheteur, étant donné que le
principe du profit, qui fonde les modes de vente ordinaire, ne
s’adresse qu’au vendeur. Vu sous cet angle, les arguments
attribués & Saybani ne nous paraissent pas suffisamment
convaincants pour remettre en question la sauvegarde des
intéréts de I'acheteur en tant que but de ce mode de vente.
Aussi représentent-ils, tout au plus, quelques exceptions
dont I'objet est d’apporter une certaine souplesse en faveur
du vendeur dans un cadre de vente entierement concu a
I'avantage de I'acheteur. Que les malikites et les hanbalites
s’accordent a voir plutot cette finalité dans la vente de type
istirsal ou isti’'mana (p. 130) ne constitue pas non plus une
raison suffisante pour contester cette finalité dans la tawliya
et la murabaha.

Le salam, qui consiste en une vente avec paiement
anticipé dont le terme, le prix, la qualité et la quantité doivent
étre spécifiés (p. 171), a fait 'objet d’une analyse rigoureuse
qui tient compte des points qui divisent les juristes (p. 163-
165), des divers types de salam (p. 165-170), de conditions
de validité de celui-ci (p. 170-184), et enfin de la question
de l'aléa ou du défaut de I'objet de la vente (p. 184-209).
Comme condition de validité du salam, a I'exception du
malikisme qui autorise un délai supplémentaire de trois
jours (p. 176), les trois écoles exigent le versement du prix
au moment du contrat. H.Y. a bien pris soin de distinguer
un autre cas ou le délai de paiement peut excéder les trois
jours sans invalider le contrat. Cependant, certains malikites

(8) Tahdib masa’il a-Mudawwana wa I-Muhtalafa, Tunis, Dar al-kutub
al-wataniyya, MS, n° 18012, 160b.
(9) Tabsirat al-hukkam fi usal al-‘aqdiya wa manahi§ al-ahkam, I-l,
éd. T. ‘Abd al-Ra’uf Sa‘d, Le Caire, Maktabat al-kulliyyat al-azhariyya,
1406/1986, I, p. 328.

|

BCAI 22 - 2006 47

BCAI 22 (2007) Yanagihashi Hiroyuki : A History of the Early Islamic Law of Property. Reconstructing the legal Development, 7th-9th Centuries, recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

posent comme condition de validité de salam, dans le cas ou
le prix serait payé en argent, d’effectuer le paiement dans le
délai susmentionné. Cette derniére condition, suggere H. Y.,
renvoie a la troisieme forme de salam, traitée auparavant
sous la rubrique Type C (cf. p. 168-169), & savoir que le
vendeur se sert de I'argent encaissé d’avance pour le faire
fructifier en achetant d’autres articles que 'objet du salam.
Or, en écrivant qu’«il est impératif de stipuler la date [a
laquelle le salam doit avoir lieu], de sorte que le vendeur
puisse acquérir I'objet et le délivrer 1% », Marginani avait
donc a 'esprit cette éventualité. En somme « this type of
salam functions as a means of financing » (p. 169).

Le dernier chapitre consacré a la prohibition du riba
est réparti en cing sections traitant respectivement de la
prohibition des intéréts sur les préts, de I'usure dit riba
al-fagl dans la vente de I'or pour I'or, 'argent pour I'argent,
de I'usure par retard de 'échéance (riba al-nasi‘a), puis de
celui de I'exceés (blé pour blé), et enfin des origines de la
prohibition du riba. Parce que cette prohibition se traduit
d’abord dans un jeu de régles collectives qui s’étaient
graduellement instaurées, H. Y. rejoint le point de vue de
J. C. Wichard " pour qui la prohibition du riba représentait
a lorigine un ensemble de régles établies en vue de réguler
des transactions particuliéres (p.214).

Lauteur a bien raison de faire remarquer que I'étude
de l'origine du riba, pourtant un principe juridique-clé en
islam, reste encore a faire. La tradition demeure le point de
départ de plusieurs de ses analyses. Il tente ainsi de mettre
en relation nombre d’avis juridiques divergents pour les
rattacher a un hadith de référence en la matiere en tenant
compte des efforts interprétatifs qui caractérisent chaque
région. Les différences juridiques sur le riba apparaissent
d’emblée entre les écoles d’lrak et I'école de Médine, a
commencer par la définition de I'or et I'argent dont il est
question dans la tradition de départ. Siles hanafites y voient
des produits qui se définissent par le poids (mawzin), pour
les malikites ce sont aussi des unités monétaires (p.213)

et des espéces de métaux précieux. Il faut rappeler au pas-

sage que les chafiites adoptent ce principe malikite, comme
I'écrit Ibn al-Mulaqggin (m. 804/1401) dans sa tadkira: «Le
riba existe dans I'échange des deux monnaies (nagdayn)
et dans celui des denrées alimentaires (mat‘amat)» (2.
Les deux écoles s’accordent a dire que les quatre autres
denrées mentionnées dans le hadith, a savoir le blé, I'orge,
les dattes et le sel, appartiennent a la catégorie mesurable
(makil), dont le transfert, qui ne doit porter que sur une
espéce identique et a quantité identique, tombe sous le coup
du riba (amwal ribawiyya) s'il n’est pas simultané (yadan
bi yad). Les zahirites étaient les seuls a limiter les biens

susceptibles de riba a ces six espéces rapportées expres-

sément dans le hadith (p.212), alors que les divergences
d’opinion se poursuivaient dans les rangs des autres écoles
pour déterminer les autres catégories de biens susceptibles
d’étre soumises aux prescriptions concernant le riba.

La prohibition des intéréts sur les préts//oans est
posée en rapport avec le principe de riba, en partant du
propos du juriste irakien Sa‘bi (m. 109/727-8) qui ne voyait
pas d’inconvénient dans la vente de biens par salam du
moment qu’ils sont d’espéces différentes, et que la régle
«what is sold by weight for what is sold by weight, and
what is sold by measure for what is sold by measure » est
respectée (p. 214). Considérant cette opinion juridique, tirée
du livre al-Atar d’Abi Yusuf, comme un cas a part, H. Y. en
tire la conclusion gu’en Irak Ia prohibition ne prévalait pas
encore a cette époque. Toujours est-il que les spécialistes
modernes du droit musulman, comme ‘A. al-Sanhiiri (') et
N. A. Saleh "), sont d’avis que la prohibition qui frappe
les intéréts sur les préts a bien peu de chose a voir avec le
profit illicite (riba) a strictement parler (p. 215). Les juristes
justifient souvent le premier riba par la célébre tradition,
transmise par plusieurs Compagnons, ou il est précisé que :
«tout prét générant un bénéfice [pour le préteur] est un riba:
kullu qardin Jarra manfa‘atan fa-huwa riba ». Or, ce méme
jugement semble atténué dans des déclarations similaires
qui ne lui apposent plus le qualificatif de riba. La premiére,
attribuée a Naha‘i (m. 95/713-4), se termine par «fa-la
hayra fi-hi: ce n’est pas bien » au lieu de « fa-huwa riba »;
la seconde, d’aprés Ibn Sirin (m. 110/728-9), conclut au
statut légal de désapprobation « fa-huwa makrih ». Aussi,
s’en tenant autant que possible a la chronologie historique,
H. Y. invoque le juriste hanafite Tahawi (m. 321/933) qui
distingue nettement entre le riba en tant que profits illicites
et le riba en tant qu’intéréts sur les préts.

Cependant, comme nous avons pu le constater dans
la démarche chronologique attentivement observée dans
cet ouvrage, I'auteur n’a pas trop tendance a approfondir
sa critique en insistant davantage sur la réalité historique
d’un propos du point de vue de son attribution a tel ou tel
personnage. Il donne le pas systématiquement a la valeur
culturelle d’'un énoncé juridique et ne soumet que rarement
a I'analyse historique les possibilités d’erreur qu’implique
toute attribution d’une quelconque opinion juridique a un
personnage déterminé. Il y a bien quelques exceptions
que 'on peut citer a sa décharge, comme par exemple
dans la troisiéme section portant sur le riba par retard de
I'échéance, relatif au credit sale selon la doctrine irakienne.
Lorsqu'il s’est agi d’une autorité religieuse comme Zuhri,
dont il n’ignore pas le role prépondérant tant en figh qu’en
hadith, H.Y. s’est permis d’ouvrir le débat sur l'identité de

(10) Al-Hidaya Sarh Bidayat al-mubtadi’, -V, Le Caire, al-Maktaba al-
islamiyya, s.d., Ill, p. 73.
(11) Zwischen Markt und Moschee, Paderborn, Munich, Ferdinand
Schoningh, 1995, p. 185-186.
(12) Cf Al-Tadkira fi al-figh al-$afi‘7, éd. Y. al-Hatib, Gadda, Dar a-manara,
1410/1990, p. 87.
(13) Masadir al-haqq fi al-figh al-islami, 1-V1, Beyrouth, lhya’ al-turat
al-‘arabi, 1953-1960, I, p. 273.
(14) Unlawful Gain and Legitimate Profit in Islamic Law, Londres,
Dordrecht-Boston, Graham Trotman, 1992, p. 45.

|

BCAI 22 - 2006 48

BCAI 22 (2007) Yanagihashi Hiroyuki : A History of the Early Islamic Law of Property. Reconstructing the legal Development, 7th-9th Centuries, recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

ce Zuhri auquel on attribue un avis juridique sur la vente a
crédit. Selon Ma‘mar b. Rasid (m. 152/769), rapporte ‘Abd
al-Razzaq dans son Musannaf ", Zuhri soutient qu’une
personne «who sells an object sold by measure cannot
receive another object sold by measure, instead of “dinar’
i.e. the price » et qu’elle pourrait avoir en échange un produit
d’une catégorie autre que celle de I'objet qu’elle a vendu
(p.243). Cette position, qui se révele étre aussi celle de
Naha‘i, conduit I'auteur a s’interroger sur le personnage de
Zuhri qu'il tient & distinguer du juriste médinois Ibn Sihab
al-Zuhri (m. 124/741-742), contrairement a H. Motzki qui
I'identifie comme étant I'auteur authentique de ce propos.
Certes, il arrive que des juristes irakiens adoptent une po-
sition juridique attribuée a Zuhri, concéde-t-il, excepté que
dans ce contexte précis, il est le seul Médinois a soutenir un
tel avis juridique. Et H. Y. de poursuivre : « For this reason,
| think that this “al-Zuhri” is one of what Juynboll ' calls
“the Iragi Zuhris” » (p. 244).

Les différentes définitions de la muzara‘a et de la
muhaqala, citées suivant les conceptions médinoise et
irakienne, montrent a quel point il est difficile de cerner le
riba al-fadl. Par les criteres de quantité et de qualité qui
s’appliquent au moindre troc d’aliments comestibles, les
juristes en arrivent a désapprouver méme I'échange d’un
produit de méme espéce, comme par exemple le sawiq
(blé ou orge grillé aprés moulure) contre des grains non
moulus. La muzara‘a, quand elle consiste a louer la terre
contre une partie de la récolte en pourcentage fixe (le tiers,
le quart ou la moitié), s’avére étre une pratique byzantine
ameéliorée sous les Umayyades et les Abbasides. En Irak
et a Médine, les opinions interdisant le métayage étaient
majoritaires & 'époque umayyade. C’est a partir de ce
paralléle que H. Y. cherche a expliquer pourquoi les juristes
étaient partagés a son sujet: Abi Hanifa, Malik et Safi‘i
I'invalidaient sous toutes ses formes, alors que bon nombre
de leurs prédécesseurs et contemporains, ne se contentant
pas seulement de la valider, la pratiquaient méme. C’était
le cas d’'lbn Sirin (p.253, 259, 261), d’lbn Abi Layla
(m. 148/765-766) (p. 255, 260), de Tawri (m. 161/778), qui
rapportait que le compagnon lbn ‘Umar (m.73/692-693)
avait loué sa terre contre un tiers de la récolte, et de Waki*
b. a-Garrah (m. 179/812-813), sans oublier les tardifs qui,
dans leur grande majorité, la tenaient pour valide (p.253-
255), a commencer par les deux grands disciples d’Abd
Hanifa, Abli Yisuf et Saybani qui n’y excluaient qu’une
seule catégorie, celle - classée “D” par I'auteur - od, d’'une
part le propriétaire fournit |a terre et le bétail, de I'autre le
cultivateur fournit le labeur et la semence (p.262). D’aprés
Saybani, son maitre Abd Hanifa I'aurait interdite ainsi que la
mu‘@mala dite aussi musaqat, parce que les deux parties
contractantes ne pourraient savoir d’avance sila terre allait
donner ou non une bonne récolte (p. 255). La méme raison
est avancée par Safi‘i dans son Kitab a-Umm, mais il n'y
inclut pas les musaqat dont la récolte est stable 7). Il est

évident que ceux qui s'opposaient a la muzara‘a I'avaient
|

4

assimilée a la pratique du métayage/share-cropping,
considéré comme une autre facette du riba. D’ou le ques-
tionnement de I'auteur : au bout du compte, sous sa forme
d’association agricole, la muzara‘a ne serait-elle qu’un
substitut au métayage byzantin (p.260) ? Le témoignage
du juriste malikite ‘Abd al-Wahhab (m. 422/1031) identifie
la Saraka fi lzar au riba al-nasia, i.e. troc non simultané
de denrées (muta’ahhiran) quand le propriétaire fournit la
terre et le cultivateur la semence (p.256). C'est dire qu'a
I'origine du désaccord, il y a le probléme de la détermination
des quotes-parts en fonction des produits récoltés.

I ne faut pas faire litiére non plus des vues matérielles
que pourraient nourrir naturellement les autorités juridiques
partisanes de la muzara‘a. H. Y. s’est interrogé sur I'intérét
personnel que pouvaient avoir certains juristes adeptes
de la muzara‘a, a l'instar d’lbn Sirin, de Tawus b. Kaysan
(m. 106/724-725) et d’'lbn Abi Layla, qui se trouvaient
tous étre propriétaires fonciers. D’aucuns faisaient preuve
d’esprit critique a leur égard, comme en témoigne cet aveu
de Naha“i: « Tawus pratique la muzara‘a sur sa terre. Cest
pour cette raison qu'il dit cela (i.e. qu'il ne trouve pas de
mal a pratiquer la muzara‘a a)» (p.260). Sur ce point, il
faut reconnaitre que I'approche de I'auteur a ceci de positif
qu’elle fait appel a plusieurs possibilités de lecture afin de
déterminer le caractére endogene ou exogéne des raisons
qui sont a l'origine des résistances a la muzara‘a, aussi bien
en Irak qu’a Médine (cf. doctrine médinoise, p.275-278).
Lévitement du riba est loin de suffire comme explication,
attendu qu’une certaine forme de mudaraba, notamment
sous contrat de société en commandite, passe pour étre
|égale en islam (p.258). Il conclut finalement a une substi-
tution de la muzara‘a, ou muhaqala en tant qu’association
agricole, au métayage, jugé plus favorable au propriétaire
qu’au cultivateur (p.271). Dans I'appendice (p.300-307),
sous formes d’équations mathématiques, illustrées a grand
renfort de graphiques non moins faciles a comprendre (H. Y.
nous en propose deux), on retrouve une récapitulation et un
réexamen des divers niveaux de la muzara‘a.

La muzabana qui consiste grosso modo a acheter
des dattes encore sur pied contre des dattes séches
(p.279) nous est présentée sous d’autres définitions, et
devient sous le commentaire de San‘ani '® identique a
la mahaqala/muzara‘a. Par analogie a celle-ci, I'auteur
la décrit comme suit: « At the beginning of the season,
the cultivator receives dried dates from the owner of the
orchard » (p.281). Le motif est dés lors clairement dégagé :

(15) Ed. H. al-Azami, I-XI, Beyrouth, al-Maktab al-islami, 1403/1983,
VIIl, p. 17-18, nii 14124.
(16) Cf. Muslim Tradition, Cambridge, Cambridge University Press,
1983, p. 155-156.
(17) Id., K. al-Umm, I-VIll, Beyrouth, Dar al-ma‘rifa, 1393/1973, VI,
p. 12.
(18) Id., al-Musannaf, éd. H. al-A‘zami, I-XI, Beyrouth, al-Maktab al-islami,
1403/1983, VIII, p. 96, n° 14463.

|

BCAI 22 - 2006

BCAIl en ligne

49

BCAI 22 (2007) Yanagihashi Hiroyuki : A History of the Early Islamic Law of Property. Reconstructing the legal Development, 7th-9th Centuries, recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

s’assurer de n'avoir pas fait acte usuraire, car le hadith
suggére I'évitement d’une sorte de métayage. Cependant,
H. Y. reconnait que cette définition ne dissipe pas pour
autant toute équivoque, eu égard au sens légal de la posses-
sion des dattes mres qui reste encore a clarifier d’une part,
a la rareté d’'informations sur la muzabana qui ne permet
pas de pousser I'exploration plus loin de I'autre. En ce qui
concerne la ‘ariyya (pl. ‘ardyd) qui fait exception dans ce
genre de vente, a savoir I'échange des dattes encore sur
I'arbre contre des dattes séches, selon certaines conditions
déterminées, 'auteur s’en tient & une analyse qui prend en
charge les origines et le développement des doctrines. Sauf
que dans cette sous-section (p.281-294), bien qu’enrichie
par quelques citations des hanafites (Saybani, Tahawi),
de Safii et d’Abii ‘Ubayd (m. 224/837) et d’lbn Qayyim
(m. 751/1350), H. Y. se fonde curieusement sur la doctrine
de I'école de Médine. Ses analyses portent sur les opinions
de différentes autorités malikites telles qu’lbn al-Qasim,
Sahnin, Ibn ‘Abd al-Barr (m. 463/1070), al-Baradi‘i, Abu
al-Walid al-Bagi (m. 474/1081) qui se référent quasiment
toutes au Muwatta’. A premiére vue, ce choix, qui nous
est imposé sans explications préalables, est imputable a
I'abondance des sources malikites.

La précision et le souci d’exactitude qui caractérisent
cette étude semblent I'avoir quelque peu alourdie sur le
plan formel. Quelques détails d’ordre technique méritent a
ce propos d’étre signalés. Parce qu'il arrive que les sources
primaires proposent plusieurs dates de décés pour certains
personnages, H. Y. prend soin de citer toutes ces dates jus-
qu’a occuper une ligne entiere. Par exemple, il écrit (p.5):
«al-Qasim b. Muhammad (d. 101/719-720, 102/720-721,
106/724-725, 107/725-726 or 112/730-731) », puis
reprend entiérement la méme date (p. 133). Méme chose
avec Sabi (p.24), dont la date est répétée telle quelle
(p.127 etp.214);Y.b. Sa‘id (p. 40) ; Abu Salama (p. 182);
Gabir b. Zayd (p.202); Zayd b. Tabit (p.206); ‘Algama
b. Qays (p.254). Avec d’autres personnages, c’est plutot
leurs différentes dates de naissance qu'’il tient a citer sans
raison apparente. C’est le cas avec S. Tawri (m. 161/778)
dontil mentionne la date de déces (p. 223), aprés I'avoir cité
plusieurs fois sans jamais la mentionner. Mais 22 pages plus
loin apparait sa date de naissance controversée 95/713-714,
97/715-716, 100/718-719, suivie encore de sa date de
décés déja mentionnée. La mort des personnages évoqués
n’est pas systématiquement datée a leur premiére apparition
dans I'ouvrage, ce qui n’est pas trés bien indiqué dans une
démarche qui se veut tout d’abord historique: Tawus b.
Kaysan est cité 3 fois (p. 133, 154, 182) avant que sa date
de décésn'apparaisse alap.236 (m.100/718-719, 101/719-
720, 106/724-725) : Waki* b. al-Garrah - non pas b. Garrah
-est cité la premiére foisala p. 12, puis une seconde fois avec
sadate de déces alap. 256. Parfois, la date de décés de cer-
tains personnages est tout simplement passée sous silence,
ainsi celle du juriste Abu ‘Ubayd b. Sallam (cité p. 216, 285,

286) et celle du Compagnon Ubayy b. Ka‘b (p.215).
|

On comprend que la vocalisation de certains noms
arabes pose probléme et continue de diviser encore les
islamisants, mais la bonne vocalisation du nom du juriste
médinois Sa‘id Ibn al-Musayyib ne fait plus objet de contro-
verse. En se fondant sur les nouvelles éditions critiques
des sources comme les Siyar de Dahabi '), la plupart des
orientalistes a attiré I'attention sur cette vocalisation erronée
«Ibn al-Musayyab » que H. Y. a adoptée tout au long de son
livre (20 citations) ),

Dans la deuxiéme partie de la bibliographie (Secon-
dary Sources), classée dans I'ordre alphabétique des noms,
certains auteurs sont cités suivant leurs prénoms. Comme
c’est souvent le cas, il s’agit d’auteurs orientaux dont les
patronymes sont fréqguemment confondus avec les prénoms.
Citons a titre d’exemple (p. 314) : Ali al-Khafif signalé sous la
lettre A au lieu de la lettre K, Ahmad Muhammad ‘Assaf au
lieu de la lettre M; (p. 316) : Muhammad Zaki ‘Abd al-Barr
signalé sous la lettre M au lieu de Z, etc. Le nom de I'éditeur
d'al-Bayan wa I-tahsil d’lbn Rudd al-Gadd est M. Haggi sans
I'article défini al. (p.311). Enfin, notons quelques erreurs
de translittération qui ont échappé a la vigilance de H. Y.:
Ma‘ruf pour Ma‘riif (p. 154) ; masha’ikh-na pour masha’ikhi-
na (p.247); al-Karabisi pour al-Karabisi 'an 198 pour I'an
1982 (p. 311).

Cela dit, la qualité scientifique du travail de H. Y. se
traduit indéniablement dans la densité de I'étude et de
I'approche historique qui y est appliquée. La pertinence et
I'originalité des analyses s’y adjoignent, harmonieusement
dirions-nous, a la clarté du style et a la logique soutenue
du raisonnement. On déplore parfois, quand les arguments
scripturaires font défaut, la tendance aux spéculations
fondées sur des présupposés sujets a caution. D’un autre
coté, c’est bien Ia le lot de toute recherche ol I'on est amené
a traiter d’un sujet éclaté dont certains thémes principaux
manquent cruellement de références.

Lahcen Daaif
Cnrs - Paris

(18) Siyar a‘lam al-nubala’, éd. Su‘ayb al-Arna’at et alii, -XXV, Beyrouth,
Mu’assasat al-risala, 1401-1408/1981-1988, IV, p. 217-246.
(19) Cette vocalisation est peut-étre due a F. Sezgin, cf. GAS, |, p. 276,
no 3.

|

| BCAI 22 - 2006

BCAIl en ligne

50

BCAI 22 (2007) Yanagihashi Hiroyuki : A History of the Early Islamic Law of Property. Reconstructing the legal Development, 7th-9th Centuries, recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



