
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 22 – 2006	 45

Yanagihashi Hiroyuki, A History of the Early Islamic Law of Property. Reconstructing the legal Development, 7th-9th Centuries [Lahcen Daaif]

Yanagihashi Hiroyuki, 
A History of the Early Islamic Law of Property. 
Reconstructing the Legal Development,  
7th-9th Centuries

Leiden, Boston, Brill �����������������������������    («Studies in Islamic Law and 
Society, vol. ���������������������������������������       XX, éd. �������������������������������     R. Peters, B. Weiss), 2004.����  ���VI 
+ 329 p.

Malgré les nombreux travaux de recherche qui explo-
rent cette période cruciale (ier/viie au iiie/ixe siècle) de l’histoi-
re de la pensée musulmane en général, il est certain que ces 
trois siècles recèlent encore d’importantes informations qu’il 
faudrait extraire pour réinterpréter le processus de l’évolu-
tion de la pensée juridique en particulier. Des zones d’ombre 
subsistent encore, en raison d’absence de sources qui sont 
peut-être perdues, sinon à l’état de manuscrits. Toutefois, 
des théories fort intéressantes, devenues depuis classiques, 
ont été émises pour tenter de combler cette lacune. Elles 
s’efforcent de relier la pensée religieuse des autorités des 
Suivants aux élaborations systématiques de leurs succes-
seurs. Mais la découverte de nouvelles sources, alliée au 
développement des techniques de la critique historique, a 
permis de reprendre ces théories par la mise en place d’un 
équipement de recherche. C’est dans une telle perspective, 
relative au problème de la propriété en islam, que s’inscrit 
l’étude de H. Yanagihashi. Elle revisite cette période sunnite 
primitive en remettant en cause quelques-unes des solutions 
auxquelles étaient parvenus des chercheurs contemporains 
tels que Ch. Chehata, J. C. Wichard et E. Tyan.

H. Yanagihashi s’en tient à la période préclassique. 
Dès l’abord, il expose clairement l’objet de son étude en 
délimitant avec minutie les axes et les bornes de son 
espace géographique et temporel: la propriété en islam, 
dans tout ce qu’elle implique sur les plans juridique, social, 
économique et commercial. Dans l’introduction (p. 1-13), à 
travers les notions juridiques de la wakæla/agency/mandat, 
bay©/sale/vente, ∂amæn/liability/responsabilité, il donne 
forme à la problématique qui s’ancre dans une trame ju-
ridico-historique mettant du coup en lumière les difficultés 
multiples auxquelles il est appelé à répondre. L’originalité 
de sa conception réside aussi dans le fait d’avoir fait le 
pari de dépasser la mise en correspondance habituelle que 
l’on établit avec le droit romain et anglo-saxon (1). S’il peut 
se permettre d’envisager cette possibilité, ajoute l’auteur 
à juste titre, c’est parce que les travaux antérieurs ne 
disposaient pas de sources primaires essentielles à cette 
tâche, à savoir: ÆÚær d’Abº Yºsuf (m. 182/798), ÆÚær de 
Ωaybænî (m. 189/805) (2), Musannaf de ©Abd al-Razzæq 
(m. 211/827) et celui d’Ibn Abî Ωayba (m. 235/849), 
Mudawwana de ∑aÌnºn (m. 240/854) dans sa dernière 
version intégrale, sources susceptibles de renfermer des 
informations introuvables ailleurs. À la faveur de cet avan-
tage, l’auteur estime que la théorie avancée par I. Goldziher, 
J. Schacht, selon laquelle le droit musulman doit beaucoup 

au droit romain et byzantin, doit être remise en question, 
à tout le moins en ce qui concerne le droit de la propriété 
qu’il se propose d’étudier. C’est la continuité de l’histoire 
du droit musulman qui est censée apporter la preuve 
historique du caractère endogène de l’esprit du fiqh en 
islam. S’impose alors le recours aux résultats fraîchement 
obtenus en matière de critique historique des chaînes de 
transmission (asænîd). H. Y. fait appel aux divers registres 
de la transmission primitive de la Tradition (i.e. hadîÚ, aÚar, 
qawl al-salaf) afin de reconstituer le plus objectivement 
possible l’évolution d’une solution juridique à l’intérieur de 
deux sphères géographiques qu’il estime prioritaires: ©Iræq 
et ÎiÏæz. Cela dit, l’auteur se garde bien de prendre parti 
dans la controverse actuelle entre islamisants au sujet de 
la valeur historique de certaines sources traditionnelles 
(notamment entre N. Calder et H. Motzki). Mais auparavant, 
il se propose de démontrer pourquoi le fiqh d’Abº Îanîfa 
(m. 150/767) et de Mælik (m. 179/795) avait connu un 
grand succès dans leurs régions respectives. Aussi, conclut-
il, ces deux juristes éponymes n’étaient en fin de compte 
que des autorités représentatives de systèmes juridiques 
entièrement élaborés par leurs prédécesseurs. En d’autres 
termes, leur rôle fondamental était d’assumer la systéma-
tisation de ces règles juridiques disparates qui circulaient 
à l’intérieur de leur espace culturel respectif.

Les trois chapitres de l’ouvrage consistent en une 
démonstration détaillée des règles juridiques adoptées par 
les deux imams fondateurs d’école juridique, Abº Îanîfa et 
Mælik, ainsi que par leurs proches disciples, règles qui se 
sont révélées être des principes dus aux parangons du sun-
nisme primitif. Les proches prédécesseurs de ces derniers, 
qui vécurent aux alentours du début du viiie siècle, avaient 
déjà fixé les prescriptions fondamentales de la propriété 
en droit musulman, en l’expurgeant des échappatoires qui 
visent à l’accroissement illégal du profit (ribæ) et au main-
tien de l’acheteur dans l’ignorance (Ïahæla) et l’incertitude 
(fiarar) par rapport à l’objet de vente. Bien que la question 
soit largement débattue entre de nombreux spécialistes 
du fiqh, l’auteur attire l’attention sur l’approche historico-
critique souvent absente dans la plupart de leurs études. 
C’est en investissant ce créneau que H. Y. compte apporter 
sa touche personnelle par la mise en évidence des étapes 
marquantes dans le processus historique de développement 
du ∂amæn, du bay© et du ribæ.

Le premier chapitre est consacré au problème de 
la responsabilité civile qui se traduit dans les différentes 
formes de ∂amæn (p. 15-121). L’auteur part du principe que 
la diversité des points de vue que proposent les sources 
sur une question juridique donnée ne doit pas faire oublier 
le mécanisme interne auquel obéit toute pensée dans son 

(1) À linstar par exemple de Ch. Chehata dans Études de droit musulman, 
Paris, PUF, 1971, p. 13.
(2) Encore à l’état de manuscrit, Le Caire, Dær al-kutub al-qawmiyya, 
MS, Fiqh Ìanafî, p. 43.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Yanagihashi Hiroyuki : A History of the Early Islamic Law of Property. Reconstructing the legal Development, 7th-9th Centuries, recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 22 – 2006	 46

cheminement évolutif vers une forme de doctrine unifiée. 
En exposant deux exemples, tirés des sources précitées, 
qui relatent les divers cas juridiques où l’engagement de 
la responsabilité est différemment élucidé, - a) un puits 
creusé sans autorisation du sultan cause la mort d’une 
bête, propriété de quelqu’un (p. 22-31); - b) le mur extérieur 
d’une résidence privée s’écroule sur un passant (p. 32-34) 

– l’auteur attire l’attention sur le passage d’une conception 
étroite de la responsabilité engagée chez les premiers juris-
tes hanafites (i.e. Abº Yºsuf, Ωaybænî, ™aÌæwî (m. 321/933), 
à la formation de concepts opératoires introduits pour la 
première fois par les juristes hanafites: Qudºrî dans son 
Mu≈taÒar (3) (m. 428/1037) et ©Alæ’ al-Dîn al-Samarqandî 
(m. 539/1144-5) dans sa TuÌfat al-fuqahæ’ (4). Nous appre-
nons ainsi que les trois premiers juristes n’usaient jamais 
des termes «tasabbub (cause indirecte)» et «mubæ‡ara 
(cause directe)» pour traiter la question du ∂amæn en cas de 
dommage. Néanmoins, la distinction entre ces deux cas de 
figure ne leur était pas étrangère, puisque leurs successeurs, 
ajoute H. Y., n’ont fait à leur tour que la restituer avec des 
termes techniques plus appropriés.

Il est tout de même à noter que la part belle de ces 
analyses revient souvent aux prouesses juridiques de 
l’école hanafite. L’intérêt porté à l’école malikite semble se 
justifier par un souci de complémentarité par rapport au fiqh 
irakien. D’ailleurs, l’auteur s’est clairement prononcé sur 
les raisons de cette démarche, dont la plus importante est 
due au fait que Mælik lui-même est généralement tributaire 
du fiqh irakien (p. 37). Toutefois, quand la position malikite 
s’avère différente de celle des hanafites, elle se voit exposée 
plus en détail. C’est la cas pour le concept de namæ’ ou 
ziyæda/increase/augmentation – en opposition à celui de 
nuqÒæn/decrease/diminutio – divisé en augmentation 
directe et indirecte chez les hanafites, qui laisse place à 
une explication moins théorique (dans fructus et manfa©a 
[p. 45]). Mais, d’une manière générale, ce sont les points 
de vue juridiques hanafites qui prévalent. Rien que dans 
ce chapitre, la question du pledge/gage a nécessité huit 
pages (p. 46-54) pour les hanafites contre à peine trois 
pages pour les malikites (p. 54-57), pages émaillées de 
quelques passages succincts relatifs à la position de Ωæfi©î 
(p. 51, 98). Enfin, parce qu’elle semble entièrement originale, 
la théorie de Ωæfi©î sur le rasb/usurpation est proposée en 
trois points principaux: a) réclamation par le propriétaire 
d’une valeur majorée de l’objet usurpé; b) même procédé 
en cas d’usurpation menant à la manfa©a (jouissance d’un 
bien) et au fructus (une esclave femelle, par exemple, qui 
aurait donné entre-temps naissance à un enfant, doit être 
rendue avec l’enfant au propriétaire); c) interdiction pour le 
propriétaire de confirmer la vente conclue entre l’usurpateur 
et une tierce personne (p. 118-120).

Dans le second chapitre, qui étudie les formes spécia-
les de la vente  (buyº© al-amæna/trust sales/les ventes de 
confiance, le salam (ou salaf selon les écoles) et l’origine 
de la notion de wakæla/agency/mandat, l’auteur applique 

la même méthodologie argumentative et se propose au 
passage de revoir les conclusions de quelques spécia-
listes. Suivant la classification hanafite, les actes légaux 
susceptibles de donner lieu à la wakæla, en tenant compte 
soit du Ìukm/effet de droit, du Ìaqq/right/droit, ou du 
∂amæn/responsabilité, sont au nombre de trois: mariage, 
contrats prenant effet à la délivrance de l’objet, vente et 
louage de services (iÏæra). Il s’avère qu’en Occident le 
droit romain ignore complètement le concept de direct 
agency/représentation directe, en vertu duquel le manda-
taire met en relation contractuelle la troisième partie et la 
partie principale (i.e. le mandant), qu’il en divulgue le nom 
ou non: «If he can establish such a direct relationship, we 
speak of direct agency» (p. 122). À propos de ce type 
de wakæla, l’auteur expose l’opinion de G. M. Badr qu’il 
estime plausible, mais reconnaît ne pouvoir ni la réfuter ni 
la confirmer (p. 124). G. M. Badr soutient que ce type de 
wakæla constitue la tendance objective qui caractérise le 
droit musulman (5) et qu’elle est établie non pour l’intérêt 
des deux parties contractantes, mais plutôt pour favoriser 
l’accroissement des biens de la personne concernée (le 
mandant), même sous l’anonymat (6). C’est d’ailleurs dans 
ce sens que Ch. Chehata écrit que «l’élément décisif de 
tout rapport de droit réside dans l’objet (7)». De même, 
H. Y. critique l’explication, trop technique à son goût, que 
propose Chehata, selon laquelle la wakæla, du point de vue 
hanafite, se fonde sur le contrat, source de droits et de res-
ponsabilités, qui prend effet grâce, non pas aux deux parties 
contractantes, mais à la loi. Quant à «(…) ce fait réputé 
être celui de la personne qui l’a ordonné, [il] pourrait alors 
produire ses effets de droits, chez cette même personne». 
Et H. Y. de conclure que «this explanation is too artificial. 
Equally unconvincing is the argument that a contract is the 
source of rights and liabilities that are binding only on the 
agent who made the contract…����������������������������      »���������������������������       (p. ����������������������    126). Pour ce qui est 
des règles de la wakæla dans le domaine de la vente, H. Y. 
nous fournit une explication d’ordre historique. Ces règles 
tireraient ainsi leur origine de la samsara/brokerage/cour-
tage antéislamique qui aurait été approuvée comme modèle 
de wakæla en islam. En outre, la ressemblance entre les lois 
régulant le courtage chez les malikites et celles observées 
dans la wakæla en matière de vente en général (p. 126-127) 
renforce, d’après lui, cette hypothèse. Juridiquement parlant, 

(3) Al-Mu≈taÒar al-mu‡tahir bi-ism al-Kitæb, dans al-flunaymî, al-Lubæb 
fî ‡arh al-kitæb, I-IV, éd. M. A. al-Nawæwî, Beyrouth, Dær ihyæ’ al-turæÚ 
al-©arabî, 1405/1985, III, p. 143.
(4) TuÌfat al-fuqahæ’, I-III, éd. M. al-MustanÒir et al-ZuÌaylî, Damas, Dær 
al-fikr, III, 1964, p. 130.
(5) «La tendance objective en matière de représentation dans la Common 
Law et le droit islamique», in  Revue internationale de droit comparé, 
XVII, 1965, p. 379-394, p. 383-384.
(6) Ibid., p. 392.
(7) Ch. Chehata, Études de droit musulman, 2. Ch. Chalmeta, «La 
notion de responsabilité contractuelle. Le concept de propriété», Paris, 
PUF, 1973, p. 122.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Yanagihashi Hiroyuki : A History of the Early Islamic Law of Property. Reconstructing the legal Development, 7th-9th Centuries, recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 22 – 2006	 47

poursuit-il, contrairement aux procédés hanafites en la 
matière, les malikites, tels que al-Baræƒi©î (m. 386/996) et 
Ibn FarÌºn (m. 799/1397), perçoivent les vendeurs comme 
des wukalæ’/agents/mandataires (p. 127). Cet argument 
tire sa force de l’attention prêtée par l’auteur aussi bien à 
la fonction de l’intermédiaire entre l’acheteur et le vendeur 
qu’al-Baræƒi©î (8) appelle simasær, qu’à la succession de 
cas mentionnés par Ibn FarÌºn (9) parmi lesquels s’insère 
la vente aux enchères (selling by auction).

Dans la deuxième et la troisième section, l’auteur se 
propose de remonter à l’origine des buyº© al-amæna et d’en 
retracer le processus – respectivement la muræbaÌa, la 
tawliya, l’i‡ræk d’un côté et le salam ou salaf de l’autre. Ces 
types de ventes dits de confiance n’intègrent pas le modèle 
de vente ordinaire, appelé aussi dans certaines écoles 
juridiques musæwama ou mukæyasa, qui se fait toujours 
aux dépens de l’acheteur, mais où le vendeur n’est pas 
obligé d’indiquer le prix de vente et encore moins le profit 
qu’il en tire. Les diverses définitions et positions juridiques 
au sujet de ces buyº©, tant celles des classiques et des 
préclassiques que celles des contemporains (A. Udovitch, 
A. Saeed, S. E. Rayner), apportent un nouvel éclairage 
essentiel à la compréhension de l’étude approfondie qui 
va suivre (p. 128-133). L’analyse de la vente par muræbaÌa, 
très bien expliquée dès l’abord, à travers des exemples 
juridiques majoritairement irakiens (p. 136-146) s’avère 
très riche d’enseignement. Nous regretterons, toutefois, 
qu’il ne soit fait place aux avis des Médinois (p. 146-149) 
que par comparaison aux avis des Irakiens. Le malikite Ibn 
al-Qæsim (m. 191/806), auquel remonte la plupart des règles 
relatives à la muræbaÌa, se trouve rarement en accord avec 
les positions juridiques de Ωaybænî. Soit, par exemple, une 
personne qui achète un objet où elle découvre par la suite 
un défaut suffisamment important pour constituer un vice 
rédhibitoire (©ayb): pour le remettre en vente suivant l’usage 
de la muræbaÌa, Ibn al-Qæsim exige, comme préalable à 
toute transaction ultérieure, que le propriétaire de cet objet 
informe son futur client de ce ©ayb, alors que Ωaybænî «does 
not require the seller to mention the existence of the defect» 
(p. 146). La largesse dont témoigne ce dernier, nous renvoie, 
par contraste, une image restrictive du sens juridique chez 
le premier. H. Y. en déduit, à juste titre, qu’il ne reste plus 
grand-chose des fonctions économiques observées dans 
la muræbaÌa originelle dans la doctrine d’Ibn al-Qæsim et 
de Mælik, attendu que «The only purpose of the muræbaÌa 
is to ensure that the price the buyer owes is reasonable» 
(p. 149).

La thèse officielle selon laquelle, par ces ventes, les 
hanafites visent principalement à défendre les intérêts de 
l’acheteur est contestée par l’auteur pour plusieurs raisons, 
dont la dernière, la plus importante à ses yeux, est que les 
règles qui sont à la base de la muræbaÌa ne pourront être 
justifiées si l’on maintient cette hypothèse. Il en veut pour 
argument l’avis précité de Ωaybænî: 1) le vendeur n’est pas 
tenu d’informer l’acheteur d’un ©ayb ancien se trouvant dans 

l’objet de la vente, qui est dû au premier vendeur, bien qu’il 
revienne de droit à cet acheteur de résilier le contrat s’il le 
découvre; 2) le contrat est considéré également valide et 
source d’obligations (ilzæm), quand bien même le défaut 
serait dû au vendeur lui-même. H. Y. tient ces deux règles 
pour paradoxales, dans la mesure où la première a pour 
finalité la sauvegarde des intérêts de l’acheteur alors que la 
seconde tend plutôt à renforcer les avantages du vendeur, 
d’où la nécessité de les harmoniser (p. 130-131). Néanmoins, 
nous semble-t-il, quelques exemples de plus auraient été les 
bienvenus pour mieux expliciter cette raison principale.

D’après les hanafites tels que Marfiînænî (m. 593/1197) 
et Kæsænî (587/1191), la tawliya, qui consiste à vendre à 
perte un article, rejoint en quelque sorte la muræbaÌa et 
s’inscrit dans une perspective à caractère social (p. 129). La 
tawliya, tout comme cette dernière, favorise une transaction 
basée sur la confiance, qui prévient la fraude au bénéfice 
des deux parties, sans que l’acheteur ne force le vendeur 
ni à produire des témoins, ni à jurer. Il s’ensuit que c’est 
la confiance de l’acheteur dans la déclaration du vendeur 
qui est à la base de la confiance mutuelle. Par conséquent, 
on ne saurait mettre en cause que ce type de vente tende 
à préserver les intérêts de l’acheteur, étant donné que le 
principe du profit, qui fonde les modes de vente ordinaire, ne 
s’adresse qu’au vendeur. Vu sous cet angle, les arguments 
attribués à Ωaybænî ne nous paraissent pas suffisamment 
convaincants pour remettre en question la sauvegarde des 
intérêts de l’acheteur en tant que but de ce mode de vente. 
Aussi représentent-ils, tout au plus, quelques exceptions 
dont l’objet est d’apporter une certaine souplesse en faveur 
du vendeur dans un cadre de vente entièrement conçu à 
l’avantage de l’acheteur. Que les malikites et les hanbalites 
s’accordent à voir plutôt cette finalité dans la vente de type 
istirsæl ou isti’mæna (p. 130) ne constitue pas non plus une 
raison suffisante pour contester cette finalité dans la tawliya 
et la muræbaÌa.

Le salam, qui consiste en une vente avec paiement 
anticipé dont le terme, le prix, la qualité et la quantité doivent 
être spécifiés ( p. 171), a fait l’objet d’une analyse rigoureuse 
qui tient compte des points qui divisent les juristes (p. 163-
165), des divers types de salam (p. 165-170), de conditions 
de validité de celui-ci (p. 170-184), et enfin de la question 
de l’aléa ou du défaut de l’objet de la vente (p. 184-209). 
Comme condition de validité du salam, à l’exception du 
malikisme qui autorise un délai supplémentaire de trois 
jours (p. 176), les trois écoles exigent le versement du prix 
au moment du contrat.  H. Y. a bien pris soin de distinguer 
un autre cas où le délai de paiement  peut excéder les trois 
jours sans invalider le contrat. Cependant, certains malikites 

(8) Tahƒîb masæ’il al-Mudawwana wa l-Mu≈talafa, Tunis, Dær al-kutub 
al-wataniyya, MS, nº 18012, 160b.
(9) TabÒirat al-Ìukkæm fî īuÒºl al-©aqdiya wa manæhiÏ al-aÌkæm, I-II, 
éd. T. ©Abd al-Ra’ºf Sa©d, Le Caire, Maktabat al-kulliyyæt al-azhariyya, 
1406/1986, II, p. 328.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Yanagihashi Hiroyuki : A History of the Early Islamic Law of Property. Reconstructing the legal Development, 7th-9th Centuries, recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 22 – 2006	 48

posent comme condition de validité de salam, dans le cas où 
le prix serait payé en argent, d’effectuer le paiement dans le 
délai susmentionné. Cette dernière condition, suggère H. Y., 
renvoie à la troisième forme de salam, traitée auparavant 
sous la rubrique Type C (cf. p. 168-169), à savoir que le 
vendeur se sert de l’argent encaissé d’avance pour le faire 
fructifier en achetant d’autres articles que l’objet du salam. 
Or, en écrivant qu’«il est impératif de stipuler la date [à 
laquelle le salam doit avoir lieu], de sorte que le vendeur 
puisse acquérir l’objet et le délivrer (10)», Marfiînænî avait 
donc à l’esprit cette éventualité. �����������������������    En somme «this type of 
salam functions as a means of financing» (p. 169).

Le dernier chapitre consacré à la prohibition du ribæ 
est réparti en cinq sections traitant respectivement de la 
prohibition des intérêts sur les prêts, de l’usure dit ribæ 
al-fa∂l dans la vente de l’or pour l’or, l’argent pour l’argent, 
de l’usure par retard de l’échéance (ribæ al-nasî’a), puis de 
celui de l’excès (blé pour blé), et enfin des origines de la 
prohibition du ribæ. Parce que cette prohibition se traduit 
d’abord dans un jeu de règles collectives qui s’étaient 
graduellement instaurées, H. Y. rejoint le point de vue de 
J. C. Wichard (11) pour qui la prohibition du ribæ représentait 
à l’origine un ensemble de règles établies en vue de réguler 
des transactions particulières (p. 214).

L’auteur a bien raison de faire remarquer que l’étude 
de l’origine du ribæ, pourtant un principe juridique-clé en 
islam, reste encore à faire. La tradition demeure le point de 
départ de plusieurs de ses analyses. Il tente ainsi de mettre 
en relation nombre d’avis juridiques divergents pour les 
rattacher à un hadith de référence en la matière en tenant 
compte des efforts interprétatifs qui caractérisent chaque 
région. Les différences juridiques sur le ribæ apparaissent 
d’emblée entre les écoles d’Irak et l’école de Médine, à 
commencer par la définition de l’or et l’argent dont il est 
question dans la tradition de départ. Si les hanafites y voient 
des produits qui se définissent par le poids (mawzºn), pour 
les malikites ce sont aussi des unités monétaires (p. 213) 
et des espèces de métaux précieux. Il faut rappeler au pas-
sage que les chafiites adoptent ce principe malikite, comme 
l’écrit Ibn al-Mulaqqin (m. 804/1401) dans sa taƒkira: «Le 
ribæ existe dans l’échange des deux monnaies (naqdayn) 
et dans celui des denrées alimentaires (ma†©ºmæt)» (12). 
Les deux écoles s’accordent à dire que les quatre autres 
denrées mentionnées dans le hadith, à savoir le blé, l’orge, 
les dattes et le sel, appartiennent à la catégorie mesurable 
(makîl), dont le transfert, qui ne doit porter que sur une 
espèce identique et à quantité identique, tombe sous le coup 
du ribæ (amwæl ribawiyya) s’il n’est pas simultané (yadan 
bi yad). Les Âæhirites étaient les seuls à limiter les biens 
susceptibles de ribæ à ces six espèces rapportées expres-
sément dans le hadith (p. 212), alors que les divergences 
d’opinion se poursuivaient dans les rangs des autres écoles 
pour déterminer les autres catégories de biens susceptibles 
d’être soumises aux prescriptions concernant le ribæ.

La prohibition des intérêts sur les prêts/loans est 
posée en rapport avec le principe de ribæ, en partant du 
propos du juriste irakien Ωa©bî (m. 109/727-8) qui ne voyait 
pas d’inconvénient dans la vente de biens par salam du 
moment qu’ils sont d’espèces différentes, et que la règle 
«what is sold by weight for what is sold by weight, and 
what is sold by measure for what is sold by measure» est 
respectée (p. 214). Considérant cette opinion juridique, tirée 
du livre al-ÆÚær d’Abº Yºsuf, comme un cas à part, H. Y. en 
tire la conclusion qu’en Irak la prohibition ne prévalait pas 
encore à cette époque. Toujours est-il que les spécialistes 
modernes du droit musulman, comme ©A. al-Sanhºrî (13) et 
N. A. Saleh (14), sont d’avis que la prohibition qui frappe 
les intérêts sur les prêts a bien peu de chose à voir avec le 
profit illicite (ribæ) à strictement parler (p. 215). Les juristes 
justifient souvent le premier ribæ par la célèbre tradition, 
transmise par plusieurs Compagnons, où il est précisé que: 
«tout prêt générant un bénéfice [pour le prêteur] est un ribæ: 
kullu qar∂in Ïarra manfa©atan fa-huwa ribæ». Or, ce même 
jugement semble atténué dans des déclarations similaires 
qui ne lui apposent plus le qualificatif de ribæ. La première, 
attribuée à Na≈a©î (m. 95/713-4), se termine par «fa-læ 
≈ayra fî-hi: ce n’est pas bien» au lieu de «fa-huwa ribæ»; 
la seconde, d’après Ibn Sîrîn (m. 110/728-9), conclut au 
statut légal de désapprobation «fa-huwa makrºh». Aussi, 
s’en tenant autant que possible à la chronologie historique, 
H. Y. invoque le juriste hanafite ™aÌæwî (m. 321/933) qui 
distingue nettement entre le ribæ en tant que profits illicites 
et le ribæ en tant qu’intérêts sur les prêts.

Cependant, comme nous avons pu le constater dans 
la démarche chronologique attentivement observée dans 
cet ouvrage, l’auteur n’a pas trop tendance à approfondir 
sa critique en insistant davantage sur la réalité historique 
d’un propos du point de vue de son attribution à tel ou tel 
personnage. Il donne le pas systématiquement à la valeur 
culturelle d’un énoncé juridique et ne soumet que rarement 
à l’analyse historique les possibilités d’erreur qu’implique 
toute attribution d’une quelconque opinion juridique à un 
personnage déterminé. Il y a bien quelques exceptions 
que l’on peut citer à sa décharge, comme par exemple 
dans la troisième section portant sur le ribæ par retard de 
l’échéance, relatif au credit sale selon la doctrine irakienne. 
Lorsqu’il s’est agi d’une autorité religieuse comme Zuhrî, 
dont il n’ignore pas le rôle prépondérant tant en fiqh qu’en 
hadith, H. Y. s’est permis d’ouvrir le débat sur l’identité de 

(10) Al-Hidæya ‡arh Bidæyat al-mubtadi’, I-IV, Le Caire, al-Maktaba al-
islæmiyya, s.d., III, p. 73.
(11) Zwischen Markt und Moschee, Paderborn, Munich, Ferdinand 
Schöningh, 1995, p. 185-186.
(12) Cf. Al-Taƒkira fî al-fiqh al-‡æfi©î, éd. Y. al-⁄a†îb, Íadda, Dær al-manæra, 
1410/1990, p. 87.
(13) MaÒædir al-haqq fî al-fiqh al-islæmî, I-VI, Beyrouth, IÌyæ’ al-turæÚ 
al-©arabî, 1953-1960, III, p. 273.
(14) Unlawful Gain and Legitimate Profit in Islamic Law, Londres, 
Dordrecht-Boston, Graham & Trotman, 1992, p. 45.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Yanagihashi Hiroyuki : A History of the Early Islamic Law of Property. Reconstructing the legal Development, 7th-9th Centuries, recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 22 – 2006	 49

ce Zuhrî auquel on attribue un avis juridique sur la vente à 
crédit. Selon Ma©mar b. Ræ‡id (m. 152/769), rapporte ©Abd 
al-Razzæq dans son MuÒannaf (15), Zuhrî soutient qu’une 
personne «who sells an object sold by measure cannot 
receive another object sold by measure, instead of “dinar” 
i.e. the price» et qu’elle pourrait avoir en échange un produit 
d’une catégorie autre que celle de l’objet qu’elle a vendu 
(p. 243). Cette position, qui se révèle être aussi celle de 
Na≈a©î, conduit l’auteur à s’interroger sur le personnage de 
Zuhrî qu’il tient à distinguer du  juriste médinois Ibn Ωihæb 
al-Zuhrî (m. 124/741-742), contrairement à H. Motzki qui 
l’identifie comme étant l’auteur authentique de ce propos. 
Certes, il arrive que des juristes irakiens adoptent une po-
sition juridique attribuée à Zuhrî, concède-t-il, excepté que 
dans ce contexte précis, il est le seul Médinois à soutenir un 
tel avis juridique. ������������������������������������������       Et H. Y. de poursuivre: «For this reason, 
I think that this “al-Zuhrî” is one of what Juynboll� (16) calls 

“the Iraqi Zuhrîs”» (p. 244).
Les différentes définitions de la muzæra©a et de la 

muÌæqala, citées suivant les conceptions médinoise et 
irakienne, montrent à quel point il est difficile de cerner le 
ribæ al-fa∂l. Par les critères de quantité et de qualité qui 
s’appliquent au moindre troc d’aliments comestibles, les 
juristes en arrivent à désapprouver même l’échange d’un 
produit de même espèce, comme par exemple le sawîq 
(blé ou orge grillé après moulure) contre des grains non 
moulus. La muzæra©a, quand elle consiste à louer la terre 
contre une partie de la récolte en pourcentage fixe (le tiers, 
le quart ou la moitié), s’avère être une pratique byzantine 
améliorée sous les Umayyades et les Abbasides. En Irak 
et à Médine, les opinions interdisant le métayage étaient 
majoritaires à l’époque umayyade. C’est à partir de ce 
parallèle que H. Y. cherche à expliquer pourquoi les juristes 
étaient partagés à son sujet: Abº Îanîfa, Mælik et Ωæfi©î 
l’invalidaient sous toutes ses formes, alors que bon nombre 
de leurs prédécesseurs et contemporains, ne se contentant 
pas seulement de la valider, la pratiquaient même. C’était 
le cas d’Ibn Sîrîn (p. 253, 259, 261), d’Ibn Abî Laylæ 
(m. 148/765-766) (p. 255, 260), de Ÿawrî (m. 161/778), qui 
rapportait que le compagnon Ibn ©Umar (m. 73/692-693) 
avait loué sa terre contre un tiers de la récolte, et de Wakî© 
b. al-ÍarræÌ (m. 179/812-813), sans oublier les tardifs qui, 
dans leur grande majorité, la tenaient pour valide (p. 253-
255), à commencer par les deux grands disciples d’Abº 
Îanîfa, Abº Yºsuf et Ωaybænî qui n’y excluaient qu’une 
seule catégorie, celle - classée “D” par l’auteur - où, d’une 
part le propriétaire fournit la terre et le bétail, de l’autre le 
cultivateur fournit le labeur et la semence (p. 262). D’après 
Ωaybænî, son maître Abº Îanîfa l’aurait interdite ainsi que la 
mu©æmala dite aussi musæqæt, parce que les deux parties 
contractantes ne pourraient savoir d’avance si la terre allait 
donner ou non une bonne récolte (p. 255). La même raison 
est avancée par Ωæfi©î dans son Kitæb al-Umm, mais il n’y 
inclut pas les musæqæt dont la récolte est stable (17). Il est 
évident que ceux qui s’opposaient à la muzæra©a l’avaient 

assimilée à la pratique du métayage/share-cropping, 
considéré comme une autre facette du ribæ. D’où le ques-
tionnement de l’auteur: au bout du compte, sous sa forme 
d’association agricole, la muzæra©æ ne serait-elle qu’un 
substitut au métayage byzantin (p. 260)? Le témoignage 
du juriste malikite ©Abd al-Wahhæb (m. 422/1031) identifie 
la ‡aræka fî l-zar© au ribæ  al-nasî’a, i.e. troc non simultané 
de denrées (muta’a≈≈iran) quand le propriétaire fournit la 
terre et le cultivateur la semence (p. 256). C’est dire qu’à 
l’origine du désaccord, il y a le problème de la détermination 
des quotes-parts en fonction des produits récoltés.

Il ne faut pas faire litière non plus des vues matérielles 
que pourraient nourrir naturellement les autorités juridiques 
partisanes de la muzæra©a. H. Y. s’est interrogé sur l’intérêt 
personnel que pouvaient avoir certains juristes adeptes 
de la muzæra©a, à l’instar d’Ibn Sîrîn, de ™æwºs b. Kaysæn 
(m. 106/724-725) et d’Ibn Abî Laylæ, qui se trouvaient 
tous être propriétaires fonciers. D’aucuns faisaient preuve 
d’esprit critique à leur égard, comme en témoigne cet aveu 
de Na≈a©î: «™æwºs pratique la muzæra©a sur sa terre. C’est 
pour cette raison qu’il dit cela (i.e. qu’il ne trouve pas de 
mal à pratiquer la muzæra©a a)» (p. 260). Sur ce point, il 
faut reconnaître que l’approche de l’auteur a ceci de positif 
qu’elle fait appel à plusieurs possibilités de lecture afin de 
déterminer le caractère endogène ou exogène des raisons 
qui sont à l’origine des résistances à la muzæra©a, aussi bien 
en Irak qu’à Médine (cf. doctrine médinoise, p. 275-278). 
L’évitement du ribæ est loin de suffire comme explication, 
attendu qu’une certaine forme de mu∂æraba, notamment 
sous contrat de société en commandite, passe pour être 
légale en islam (p. 258). Il conclut finalement à une substi-
tution de la muzæra©a, ou muÌæqala en tant qu’association 
agricole, au métayage, jugé plus favorable au propriétaire 
qu’au cultivateur (p. 271). Dans l’appendice (p. 300-307), 
sous formes d’équations mathématiques, illustrées à grand 
renfort de graphiques non moins faciles à comprendre (H. Y. 
nous en propose deux), on retrouve une récapitulation et un 
réexamen des divers niveaux de la muzæra©a.

La muzæbana qui consiste grosso modo à acheter 
des dattes encore sur pied contre des dattes sèches 
(p. 279) nous est présentée sous d’autres définitions, et 
devient sous le commentaire de ∑an©ænî (18) identique à 
la  maÌæqala/muzæra©a. Par analogie à celle-ci, l’auteur 
la décrit comme suit: «At the beginning of the season, 
the cultivator receives dried dates from the owner of the 
orchard» (p. 281). Le motif est dès lors clairement dégagé: 

(15) Éd. H. al-A©Âamî, I-XI, Beyrouth, al-Maktab al-islæmî, 1403/1983, 
VIII, p. 17-18, nº 14124.
(16) Cf. Muslim Tradition, Cambridge, Cambridge University Press, 
1983, p. 155-156.
(17) Id., K. al-Umm, I-VIII, Beyrouth, Dær al-ma©rifa, 1393/1973, VI, 
p. 12.
(18) Id., al-MuÒannaf, éd. H. al-A©zamî, I-XI, Beyrouth, al-Maktab al-islæmî, 
1403/1983, VIII, p. 96, nº 14463.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Yanagihashi Hiroyuki : A History of the Early Islamic Law of Property. Reconstructing the legal Development, 7th-9th Centuries, recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 22 – 2006	 50

s’assurer de n’avoir pas fait acte usuraire, car le hadith 
suggère l’évitement d’une sorte de métayage. Cependant, 
H. Y. reconnaît que cette définition ne dissipe pas pour 
autant toute équivoque, eu égard au sens légal de la posses-
sion des dattes mûres qui reste encore à clarifier d’une part, 
à la rareté d’informations sur la muzæbana qui ne permet 
pas de pousser l’exploration plus loin de l’autre. En ce qui 
concerne la ©ariyya (pl. ©aræyæ) qui fait exception dans ce 
genre de vente, à savoir l’échange des dattes encore sur 
l’arbre contre des dattes sèches, selon certaines conditions 
déterminées, l’auteur s’en tient à une analyse qui prend en 
charge les origines et le développement des doctrines. Sauf 
que dans cette sous-section (p. 281-294), bien qu’enrichie 
par quelques citations des hanafites (Ωaybænî, ™aÌæwî), 
de Ωæfi©î et d’Abº ©Ubayd (m. 224/837) et d’Ibn Qayyim 
(m. 751/1350), H. Y. se fonde curieusement sur la doctrine 
de l’école de Médine. Ses analyses portent sur les opinions 
de différentes autorités malikites telles qu’Ibn al-Qæsim, 
∑aÌnºn, Ibn ©Abd al-Barr (m. 463/1070), al-Baræƒi©î, Abº 
al-Walîd al-Bæfiî (m. 474/1081) qui se réfèrent quasiment 
toutes au Muwatta’. À première vue, ce choix, qui nous 
est imposé sans explications préalables, est imputable à 
l’abondance des sources malikites.

La précision et le souci d’exactitude qui caractérisent 
cette étude semblent l’avoir quelque peu alourdie sur le 
plan formel. Quelques détails d’ordre technique méritent à 
ce propos d’être signalés. Parce qu’il arrive que les sources 
primaires proposent plusieurs dates de décès pour certains 
personnages, H. Y. prend soin de citer toutes ces dates jus-
qu’à occuper une ligne entière. Par exemple, il écrit (p. 5): 
«al-Qæsim b. MuÌammad (d. 101/719-720, 102/720-721, 
106/724-725, 107/725-726 or 112/730-731)», puis 
reprend entièrement la même date (p. 133). Même chose 
avec Ωa©bî (p. 24), dont la date est répétée telle quelle 
(p. 127 et p. 214); Y. b. Sa©îd (p. 40); Abº Salama (p. 182); 
Íæbir b. Zayd (p. 202); Zayd b. Ÿæbit (p. 206); ©Alqama 
b. Qays (p. 254). Avec d’autres personnages, c’est plutôt 
leurs différentes dates de naissance qu’il tient à citer sans 
raison apparente. C’est le cas avec S. Ÿawrî (m. 161/778) 
dont il mentionne la date de décès (p. 223), après l’avoir cité 
plusieurs fois sans jamais la mentionner. Mais 22 pages plus 
loin apparaît sa date de naissance controversée 95/713-714, 
97/715-716, 100/718-719, suivie encore de sa date de 
décès déjà mentionnée. La mort des personnages évoqués 
n’est pas systématiquement datée à leur première apparition 
dans l’ouvrage, ce qui n’est pas très bien indiqué dans une 
démarche qui se veut tout d’abord historique: ™æwºs b. 
Kaysæn est cité 3 fois (p. 133, 154, 182) avant que sa date 
de décès n’apparaisse à la p. 236 (m. 100/718-719, 101/719-
720, 106/724-725); Wakî© b. al-ÍarræÌ - non pas b. ÍarræÌ 
- est cité la première fois à la p. 12, puis une seconde fois avec 
sa date de décès à la p. 256. Parfois, la date de décès de cer-
tains personnages est tout simplement passée sous silence, 
ainsi celle du juriste Abº ©Ubayd b. Sallæm (cité p. 216, 285, 
286) et celle du Compagnon Ubayy b. Ka©b (p. 215).

On comprend que la vocalisation de certains noms 
arabes pose problème et continue de diviser encore les 
islamisants, mais la bonne vocalisation du nom du juriste 
médinois Sa©îd Ibn al-Musayyib ne fait plus objet de contro-
verse. En se fondant sur les nouvelles éditions critiques 
des sources comme les Siyar de ·ahabî (19), la plupart des 
orientalistes a attiré l’attention sur cette vocalisation erronée 
«Ibn al-Musayyab» que H. Y. a adoptée tout au long de son 
livre (20 citations) (20).

Dans la deuxième partie de la bibliographie (Secon-
dary Sources), classée dans l’ordre alphabétique des noms, 
certains auteurs sont cités suivant leurs prénoms. Comme 
c’est souvent le cas, il s’agit d’auteurs orientaux dont les 
patronymes sont fréquemment confondus avec les prénoms. 
Citons à titre d’exemple (p. 314): Alî al-Khafîf signalé sous la 
lettre A au lieu de la lettre K, AÌmad MuÌammad ©Assæf au 
lieu de la lettre M; (p. 316): MuÌammad Zakî ©Abd al-Barr 
signalé sous la lettre M au lieu de Z, etc. Le nom de l’éditeur 
d’al-Bayæn wa l-taÌÒîl d’Ibn Ru‡d al-Íadd est M. ÎaÏÏî sans 
l’article défini al. (p. 311). Enfin, notons quelques erreurs 
de translittération qui ont échappé à la vigilance de H. Y.: 
Ma©ruf pour Ma©rºf (p. 154); mashæ’ikh-næ pour mashæ’ikhi-
næ (p. 247); al-Karæbisî pour al-Karæbîsî l’an 198 pour l’an 
1982 (p. 311).

Cela dit, la qualité scientifique du travail de H. Y. se 
traduit indéniablement dans la densité de l’étude et de 
l’approche historique qui y est appliquée. La pertinence et 
l’originalité des analyses s’y adjoignent, harmonieusement 
dirions-nous, à la clarté du style et à la logique soutenue 
du raisonnement. On déplore parfois, quand les arguments 
scripturaires font défaut, la tendance aux spéculations 
fondées sur des présupposés sujets à caution. D’un autre 
côté, c’est bien là le lot de toute recherche où l’on est amené 
à traiter d’un sujet éclaté dont certains thèmes principaux 
manquent cruellement de références.

Lahcen Daaif 
Cnrs - Paris

(18) Siyar a©læm al-nubalæ’, éd. Ωu©ayb al-Arnæ’º† et alii, I-XXV, Beyrouth, 
Mu’assasat al-risæla, 1401-1408/1981-1988, IV, p. 217-246.
(19) Cette vocalisation est peut-être due à F. Sezgin, cf. GAS, I, p. 276, 
nº 3.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Yanagihashi Hiroyuki : A History of the Early Islamic Law of Property. Reconstructing the legal Development, 7th-9th Centuries, recensé par Lahcen Daaif
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



