
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 22 – 2006	 40

Powers Paul R., Intent in Islamic Law. Motive and Meaning in Medieval Sunni Fiqh [Mohyddin Yahia]

Powers Paul R., 
Intent in Islamic Law. Motive and Meaning  
in Medieval Sunni Fiqh

Leiden, Boston, Brill («Studies in Islamic Law and 
Society», dirigée par R. Peters et B. Weiss, volume 
25), 2006. 236 p., bibliographie et index.

Il est superflu de rappeler l’importance, dans l’éthique 
de l’islam, du fameux adage prophétique: «les actes ne 
valent que par les intentions» (innamæ l-a‘mæl bi-l-niyya, 
wa li-kulli mri’in mæ nawæ). L’auteur s’est proposé dans cet 
ouvrage, rédigé dans une langue limpide et élégante, d’en 
mesurer la portée et les conséquences dans le fiqh sunnite 
et de mettre en perspective les concepts homologues du 
droit occidental.

Chaque chapitre fait l’objet d’un traitement identique. 
L’auteur commence par analyser, à la lumière des ma-
nuels classiques, la notion d’intention dans les différentes 
branches du fiqh – le rituel, le droit commercial, le droit 
matrimonial, enfin le droit pénal. À cette fin, il reconnaît sa 
dette envers une catégorie d’ouvrages en général méconnus 
par le droit comparé: les traités d’i≈tilæf juridique, telle la 
Bidæyat al-muÏtahid d’Ibn Ru‡d qui, sollicitée ici dans une 
large mesure, s’avère éminemment utile en vue de synthè-
ses thématiques. Dans un deuxième temps, l’auteur propose 
sa propre analyse sur la base de contributions antérieures. 
Il souligne de manière équitable les avancées explicatives 
comme les insuffisances des interprétations, et prolonge 
ensuite la discussion en direction de l’anthropologie. On 
notera que l’auteur a consacré aux ©ibædæt la place qui leur 
revient: elles sont en général négligées, de façon arbitraire, 
dans les ouvrages islamologiques et exclues délibérément 
du droit comparé.

Judicieuse, la démarche adoptée ici est heureuse d’un 
autre point de vue. L’islamologie, trop souvent, s’est arrêtée 

– et s’arrête encore –  à un stade qu’on peut qualifier de 
descriptif, se bornant à restituer plus ou moins fidèlement, 
à l’usage d’un public occidental, le contenu de textes dont 
ce dernier ignore la langue. Myopie intellectuelle qui serait 
excusable si des jugements de valeur, négatifs de surcroît, 
ne trahissaient l’impuissance de l’orientalisme à entrer dans 
la logique interne d’une autre culture. Or le fiqh, précisément 
parce qu’il est spécifiquement musulman, sans équivalent 
à proprement parler en dehors de l’islam, offre un terreau 
propice à des considérations pré-scientifiques, à des «dé-
rives» idéologiques où le contexte géopolitique de l’heure, 
tel naguère le colonialisme, n’est pas étranger.

Le présent ouvrage est, sous ce rapport, irréprocha-
ble. La perspective transdisciplinaire de l’auteur lui permet 
d’échapper aux limitations du droit comparé. Conscient que 
le sujet touche à l’essence du «droit» islamique, l’auteur 
s’est appuyé – et c’est la partie la plus neuve de son tra-
vail – sur la philosophie cognitive de l’Américain John R. 
Searle (Intentionality, an Essay in the Philosophy of Mind, 

Cambridge University Press, 1983), pour s’efforcer de 
comprendre l’intention dans le fiqh au-delà de ce que le fiqh 
en dit. À la suite de la distinction phénoménologique, classi-
que depuis Husserl, entre intention et intentionnalité, celle-ci 
en est venue à désigner plus largement un contenu mental 
quelconque, affectif ou intellectuel, alors que l’intention 
s’applique à cette classe d’intentionnalités qui nécessitent, 
pour se réaliser, la seule action correspondante du sujet. Les 
recherches de l’auteur le conduisent à poser que, pour les 
fuqahæ’, l’intention n’est principalement envisagée sous l’an-
gle d’une «sincérité fondamentale»  (basic sincerity) que 
dans le rituel, où, en outre, elle revêt une forme spécifique. 
À la niyya s’attache aussi, surtout dans le fiqh des contrats, 
l’idée d’une «complexité», c’est-à-dire d’une pluralité d’in-
tentions virtuelles sous une intention unique, qui ouvre la 
possibilité d’atteindre des buts qui dépassent la signification 
première des termes expressément formulés. En matière 
civile et pénale, l’intention fait partie substantiellement 
de l’acte, elle n’est pas l’objet d’un impératif catégorique. 
Enfin, la notion n’est pas tout à fait superposable à son 
équivalent occidental. À preuve, la diversité des termes 
employés pour la désigner, la classification à laquelle elle 
donne lieu et le fait qu’elle ne joue parfois aucun rôle dans 
le droit civil. Comme différentes analyses jusqu’à présent 
proposées par les chercheurs n’éclairent que des secteurs 
précis du droit islamique, non celui-ci dans son ensemble, 
il s’avère en définitive prématuré, selon l’auteur, d’énoncer 
une théorie globale de l’intention dans le fiqh.

Dans le rituel, à la différence des mu©æmalæt, les fu-
qahæ’ assignent à la niyya un rôle particulier. Elle est l’une 
des composantes constitutives de l’acte rituel, comme en 
matière civile et pénale: dans la Òalæt, le contenu intention-
nel s’inscrit dans une succession de mouvements corporels 
par lesquels je me distingue d’un automate. Mais elle 
possède aussi une fonction «définitoire» et taxinomique: 
c’est par elle que l’acte sacré se distingue de son contraire 
(l’acte profane, al-©æda), ou que telle ©ibæda se distingue 
de telle autre (la prière par rapport au jeûne, par ex.). 
Ainsi, la niyya transforme le «flot indifférencié de gestes, 
postures et mouvements humains» de la Òalæt en des 
actes d’obéissance à Dieu. En d’autres termes, la niyya fait 
des ©ibædæt ce qu’elles sont. Les analyses des théoriciens 
médiévaux du fiqh, tels que Qarafî (m. 684/1285) et Ibn 
Ru‡d (m. 595/1198), avaient donc pressenti les catégories 
du philosophe américain, puisque, dans le cas des actes 
intentionnels - non des intentions in action - l’intention par-
ticipe effectivement et consciemment de l’action, elle n’en 
est pas seulement une cause extérieure, comme on le croit 
ordinairement. À preuve, des contre-exemples avancés par 
les mêmes théoriciens: les actes intrinsèquement religieux 
ne requièrent pas d’intention pour exister en tant que tels. 
Dans le langage de Searle, ils correspondent précisément 
à une intentionnalité, non à une intention.

L’auteur s’est demandé ensuite pourquoi les juristes 
font de la niyya une condition sine qua non de l’acte rituel. Il 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Powers Paul R. : Intent in Islamic Law. Motive and Meaning in Medieval Sunni Fiqh, recensé par Mohyddin Yahia
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 22 – 2006	 41

écarte l’idée selon laquelle la niyya représenterait l’élément 
spirituel de l’acte d’adoration, puisque cette explication 
ne figure nulle part dans les traités de fiqh, quoiqu’elle ne 
soit pas absente du soufisme théorique ou populaire. Pour 
l’auteur, les juristes musulmans interdisent que l’intention 
d’accomplir tel acte rituel soit une intention in action; en 
d’autres termes, ils exigent une participation préalable, 
pleine et entière, de la volonté du sujet, qui s’expose, à 
défaut, à ce que l’intentionnalité ait un objet autre que 
Dieu. C’est pourquoi la qualité de la  niyya ne saurait se 
réduire à la «sincérité» (i≈læÒ). ������������������������������   L’auteur interroge ensuite la 
théorie anthropologique de C. Humphrey et J. Laidlaw (The 
Archetypal Actions of Ritual: a Theory of Ritual Illustrated 
by the Jain Rite of Worship, Oxford University Press, 1994). 
Pour ces auteurs, l’action ritualisée se définit par le fait que 
l’intention du sujet n’y prend aucune part: je ne choisis pas 
la manière d’effectuer le rite, il préexiste ontologiquement 
à la signification que je peux lui donner. On comprend dès 
lors pourquoi les juristes musulmans exigent une niyya préa-
lable. Il s’est agi en effet pour eux de résoudre le paradoxe 
suivant: lorsque je prie, j’abdique une part de ma propre 
volonté, puisque les modalités de mon acte sont définies 
ailleurs, et pourtant je dois vouloir prier. Par ailleurs, le fiqh 
al-©ibædæt développé par les auteurs musulmans démontre 
les limites de ladite théorie anthropologique, puisque la 
nature spécifique d’un acte rituel inclut nécessairement 
aussi une dimension subjective, grâce à laquelle le «faire 
semblant» ne peut se produire: «la sincérité fondamentale» 
de la niyya ne saurait faire l’objet d’une contrefaçon.

L’auteur examine ensuite la question de l’intention 
dans les contrats. Celle-ci gît derrière  des déclarations, des 
«actes de parole» (speech acts), performatifs par définition. 
Du point de vue juridique se pose le problème de leur sin-
cérité. Certains juristes exigent pour seule condition une 
formulation explicite de ses termes, la niyya n’y joue donc 
aucun rôle. Pour eux, la transaction est envisagée comme 
une succession d’intentions  in  action  qui prennent le pas 
sur le fait d’être des prior intentions. Mais d’autres exigent 
en outre la sincérité des parties, car la question se pose de 
savoir si un contrat régulier reste légal lorsque les fins qu’il 
se propose vont contre la Loi: ainsi l’intention, dans des 
déclarations allusives, intervient comme facteur susceptible 
d’invalider le contrat. De ce point de vue, l’auteur observe 
que les fiqh-s malikite et hanbalite manifestent un «sub-
jectivisme» et apparaissent guidés par une préoccupation 
plus éthique que le shâfi‘isme ou le hanafisme, empreints 
de formalisme. Mais ce caractère est aussi le moyen, pour 
ces écoles-ci, d’offrir à la Loi une souplesse dans son ap-
plication dans la vie quotidienne. L’auteur fait aussi le bilan 
des contributions parues sur le sujet dans les langues occi-
dentales, dues à Baber Johansen, Joseph Schacht, Brinkley 
Messick, et montre les limites de chaque analyse. Il note 
que la théorie «fondationaliste» de ce dernier («Indexing 
the Self», Islamic Law and Society, 8, 2001, p. 151-178) 
s’avère féconde car la niyya est révélatrice de la nature du 

droit islamique: les termes du contrat sont les indicateurs 
d’un niveau plus profond, celui des intentions, qui seules 
relèvent réellement de la Loi, mais que le juriste peut seu-
lement supputer. La question de la niyya dans les contrats 
révèle par ailleurs une tension interne dans le fiqh, à savoir 
des divergences sur les critères à adopter pour identifier les 
signes objectifs censés mettre en évidence les intentions 
dissimulées. Comparée à la niyya dans les ©ibædæt, la place 
de l’intention dans les contrats apparaît moindre et dépour-
vue de caractère technique. Mais elle permet néanmoins de 
créer des échappatoires aux effets pervers d’un formalisme 
trop rigoureux, déliant les contractants d’un engagement 
qui ne reflèterait pas leurs intentions réelles: elle est par 
conséquent un facteur de stabilité sociale.

En matière matrimoniale, les déclarations sont pareille-
ment performatives. L’auteur observe que l’intention n’a 
essentiellement de valeur juridique qu’en cas de divorce. 
Quant au droit successoral, elle y est exclue purement et 
simplement, faisant de celui-ci une exception à l’intérieur 
du fiqh. Si les écoles juridiques, unanimement, tendent à 
minimiser le rôle de l’intention dans les déclarations de 
mariage, c’est, comme le souligne Johansen, en vue de fa-
voriser une plus grande stabilité sociale. Mais cette analyse 
ne saurait valoir pour les formules allusives (kinæyæt) de 
divorce, puisque celles-ci, qui lient davantage le «déclarant» 
dans les écoles hanafite et shâfi‘ite, tendent au contraire à 
faciliter la séparation des époux et à contourner la rigidité 
de la Loi en matière contractuelle. De même, les conclusions 
que tirent ©Abd al-Razzæq al-Sanhºrî (dans ses MaÒædir al-
Ìaqq) et Oussama Arabi du droit contractuel ne peuvent 
être étendues au fiqh matrimonial, puisque cette fois les 
prescriptions de celui-ci réduisent la sphère de l’initiative 
individuelle des époux. Quant au «fondationalisme» de 
B. Messick, il apparaît qu’il rend seulement compte du droit 
commercial et du droit familial, non du restant du fiqh, où 
les intentions jouent un rôle majeur. Par ailleurs, il entre en 
contradiction avec certaines des conclusions bien établies 
des autres chercheurs.

En matière pénale, l’intention est pleinement reconnue 
par les juristes musulmans comme le facteur crucial pour 
définir la transgression, et de ce fait pour moduler la peine. 
Le principe vaut aussi pour les Ìudºd, qui ne sont pas 
appliquées si la transgression a été commise par erreur. 
Néanmoins la sanction légale ne repose pas, en fait, sur la 
connaissance de l’intention en tant que telle, mais seule-
ment sur des signes tangibles, objectifs, qui la révèlent de 
manière approchée et indirecte: «especially the means, the 
context, and the prevailing norms of interpretation.» Aux 
yeux des juristes musulmans, en effet, la détermination des 
intentions n’est pas une certitude;  leurs jugements, donc 
ceux de la Loi divine appliqués hic et nunc, dont ils sont 
les canaux humains ici-bas, ont un caractère éminemment 
provisoire et faillible. ���������������������������������������     Réalité de fait qui justifie pleinement 
le fondationalisme de Messick: «Agency and authority are 
rooted in the inner self and only obliquely and secondarily 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Powers Paul R. : Intent in Islamic Law. Motive and Meaning in Medieval Sunni Fiqh, recensé par Mohyddin Yahia
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 22 – 2006	 42

reflected in the outer manifestations of words and actions.» 
De la sorte, le fiqh reconnaît la possibilité que les intentions 
ne coïncident pas nécessairement avec les actes, qu’elles 
résident «at some remove, and with significant authority 
- the act itself may almost serve as a ‘report’ of the more 
real, or at least more morally significant, occurrence at the 
level of intent» (p. 198-199). �����������������������������     Il reste à se demander selon 
l’auteur, si cette relativisation de l’autorité reconnue à la Loi 
caractérise le fiqh dans son ensemble.

L’auteur relève enfin plusieurs cas de ce qu’il estime 
être une déviation, dans la réalité judiciaire ou juridique des 
pays musulmans, par rapport au rôle de l’intention dans 
le fiqh classique: les procédures effectives des tribunaux 
marocains analysées par Lawrence Rosen,  la valeur de 
preuve juridique accordée aux documents écrits ont, dans 
le Yémen post-ottoman, les conséquences de la controverse 
dite «ushalli» en Indonésie entre musulmans modernistes 
et musulmans traditionnalistes, la tendance subjectiviste 
de la MaÏalla ottomane, la place plus grande accordée à la 
psychologie criminelle dans les verdicts de cours d’assise. 
Autant d’indicateurs convergeant vers l’idée que le droit 
civil actuel accroît le poids de l’intention, afin, semble-t-il, 
d’assouplir la rigidité du système.

Si le lecteur sait gré à l’auteur d’être allé à l’essentiel, 
de lui avoir épargné le détail de la casuistique et de n’avoir 
omis aucune des parties du fiqh, l’analyse laisse toutefois 
à désirer sous plusieurs aspects. On ne voit guère, tout 
d’abord, en quoi les analyses de Searle apportent une 
véritable dimension explicative à la question. Au fond, 
l’auteur n’aura retenu de l’œuvre du penseur qu’une simple 
typologie psychologique - les  prior intentions opposées 
aux  intentions in action, les intentions simples aux in-
tentions complexes -, loin de mettre ici à contribution la 
richesse et la complexité d’une philosophie. Sans doute 
aurait-il fallu, pour donner à celles-ci  toute leur mesure, 
repenser quelques études de cas à la lumière du cadre 
théorique. On ne dépasse pas un stade descriptif à dire, par 
exemple, que le versement de la zakæt par procuration et les 
déclarations contractuelles sont des «actions complexes» 
dont les conséquences vont au-delà de l’action qui réalise 
leur intention élémentaire, qu’elles illustrent le cas de 
prior intentions, dont les «conditions sont satisfaites» 
par la combinaison d’intentions in  action, etc. Mais, nous 
l’avons dit, l’auteur s’est interdit, par choix méthodologique, 
d’empiéter sur la casuistique de détail. Qu’il s’agisse de 
rituel ou de droit civil ou pénal, il aboutit à retrouver l’idée, 
somme toute banale, que le fiqh s’attache, dans la plupart 
des cas, aux intentions inhérentes aux actions humaines, 
qu’il rend le sujet responsable de son acte et fait de lui 
un justiciable à titre individuel. Doit-on s’étonner de cette 
convergence avec les autres systèmes juridiques? Le fait 
était pour le moins prévisible, étant donné le passage, avec 
l’islam, d’une justice du groupe à une justice de la personne. 
D’autre part, on aurait souhaité que l’auteur marque plus ex-
plicitement que l’argumentation de théoriciens musulmans 

comme Qarafî anticipe sous maints aspects la démarche 
du philosophe américain. À la réflexion, il n’y a guère, là 
non plus, de quoi surprendre: la réflexion théorique sur le 
fiqh, tout particulièrement dans ses uÒºl, se développa, on 
le sait, dans le prolongement des sciences du langage et 
de la rhétorique. Or c’est aussi, précisément, mutatis mu-
tandis, le cadre épistémologique de J. R. Searle. Mais on 
s’explique mal, à ce propos, que l’auteur, parti d’un louable 
souci d’approche interdisciplinaire, se soit appuyé sur les 
travaux d’un seul philosophe, qu’il ait délibérément sacrifié 
les autres. N’y avait-il donc rien à glaner dans l’œuvre des 
grandes philosophies, ni des principaux psychologues, 
sur le thème de la volonté? Même remarque à propos de 
l’anthropologie religieuse: en matière de rituel, une seule 
étude est admise à la table de la discussion...

Malgré son respect des sources, l’auteur aboutit par-
fois à des conclusions qui n’emportent pas nécessairement 
l’adhésion. Ainsi en va-t-il de la partie rituelle. L’auteur récuse 
par exemple l’idée, sur le seul témoignage des fuqahæ’, que 
la niyya recèlerait la présence de quelque «moi intérieur» 
(inner self), ou d’une volonté indépendante et directrice, 
affirmant qu’elle se réduit à un point de départ intentionnel. 
Il ne s’est pas demandé par exemple, pourquoi, dans ces 
conditions, le fiqh n’exige pas non plus de l’orant une autre 
intention, celle de mettre un terme à la prière, et qui, en 
toute logique, s’imposerait si la niyya était seulement cette 
initiative préalable modifiant la nature ontologique des 
actes qui vont suivre. En outre, si la niyya se réduisait à 
cette formulation tacite, intérieure et inaugurale, pourquoi 
le fiqh exigerait-il que l’intention persiste au cours de la 
prière, comme l’auteur a raison de le souligner? Certes, il 
ajoute l’explication de ces mêmes auteurs, selon laquelle 
cette condition signifie, sans plus, que la niyya doive simple-
ment ne pas changer d’objet. La condition est assurément 
nécessaire, mais est-elle suffisante? Ces questions laissées 
sans réponse donnent à penser que la niyya, dans le rituel, 
est autre chose qu’une simple impulsion décisionnelle, le 
contenu intentionnel d’une action: il s’agit aussi d’une ma-
nifestation mentale inscrite dans une certaine durée, une 
activité particulière de la conscience, ou, pour parler plus 
simplement, d’une attention soutenue portée à la matière 
du rituel, vigilance que rien ne doit détourner, pas même le 
fracas des armes, comme on le sait. Or de cette discipline 
mentale, bien évidemment, le fiqh ne peut traiter, ni même 
parler, il en laisse le soin à d’autres discours, plus compé-
tents, oserait-on dire. L’auteur constate avec justesse que le 
fiqh s’abstient scrupuleusement d’employer «the available 
sophisticated terminology of the soul or spirit», mais il n’en 
tire pas toutes les conséquence qui éclaireraient l’objet de 
son étude. C’est ici que la psychologie de l’intention aurait 
pu être utilisée avec profit. Ce qui intéresse la jurisprudence, 
c’est non la nature de ladite niyya, mais uniquement ses 
conditions d’existence et de validité, en tant qu’elle est 
cet élément qui, émanant de l’organe appelé le cœur, est 
constitutif d’une série de gestes qu’est la prière. C’est donc 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Powers Paul R. : Intent in Islamic Law. Motive and Meaning in Medieval Sunni Fiqh, recensé par Mohyddin Yahia
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 22 – 2006	 43

bien à tort que l’auteur prétend chercher cette essence 
dans le fiqh… Lorsque celui-ci parle d’un acte silencieux 
du cœur, il s’interdit par définition d’aller plus loin, d’en 
approfondir la dimension psychologique. C’est pourquoi 
la position spiritualisante de certains auteurs occidentaux 
ou orientaux, que P. Powers discute pour la rejeter, doit au 
contraire être prise en considération. Amené à réfléchir sur 
la nature du fiqh, l’auteur aurait dû, par le biais du culte, 
s’interroger sur les rapports que cette discipline entretient 
avec les autres, sur les limites qu’il s’assigne et les finalités 
qu’il se propose.

Les chapitres relatifs à l’intention dans les mu©æmalæt, 
purement juridiques, échappent naturellement à pareille 
critique. On regrette toutefois que l’auteur se borne à faire 
état de travaux spécialisés, constate leur validité partielle, 
pour en conclure qu’en l’état actuel des connaissances 
leur synthèse est impossible. Le lecteur aurait précisément 
attendu que l’auteur, à défaut de quelques pas plus fermes 
en direction de la théorie unitaire souhaitée, propose une 
voie personnelle pour sortir de l’aporie. Cette timidité intellec-
tuelle s’explique sans doute par le fait qu’il a pris le parti de 
ne s’appuyer que sur un nombre restreint de sources: pour 
l’essentiel, des manuels didactiques et des compendiums, 
non les grands traités de fiqh, à l’exception du Mufinî d’I. Qu-
dæma. Dans la bibliographie annexe, qui pourtant développe 
quelque peu la liste des sources primaires, il est visible que 
celles-ci sont réduites à la portion congrue, au regard des tra-
vaux secondaires. L’auteur a manifestement reculé devant 
un dépouillement des sources arabes, refus compréhensible, 
étant  donné l’ampleur prévisible de l’entreprise. N’aurait-il 
pas mieux valu dans ce cas se limiter à une branche du 
fiqh ou un auteur, voire à l’étude approfondie de quelques 
cas d’espèce? L’auteur n’a consulté aucun ouvrage d’uÒºl 
al-fiqh, ni de qawæ©id fiqhiyya, autres branches qui, faisant 
autorité dans le fiqh, ont certainement leur mot à dire. Il 
n’a pas poussé non plus son investigation du côté du fiqh 
chiite, alors qu’il existe aujourd’hui des manuels d’i≈tilæf 
commodes, ajoutant aux quatre écoles les particularités 
du fiqh duodécimain (al-fiqh al-Ïa©farî).

Pareilles lacunes signalent un défaut de méthode. Faut-
il rappeler ici la sage précaution naguère énoncée par Robert 
Brunschvig, à savoir que l’étude du fiqh ne saurait faire 
l’économie des traités détaillés, qui seuls apportent tous 
les matériaux désirables? Donnons ici un exemple. L’auteur 
tire grand profit, affirme-t-il, de l’interprétation fondationaliste 
de B. Messick, la seule qui rendrait compte aujourd’hui, 
moyennant quelques aménagements, de la place centrale 
de l’intention dans la structure du droit musulman: «Islamic 
law is pervaded by a sense that humans have an interior 
dimension that is not readily observed, and further, that 
this dimension is often the locus of human agency and 
authority» (p. 202). C’est elle qui, provisoirement, tiendrait 
lieu de la théorie unitaire qu’il appelle de ses vœux… Il est 
permis  de minimiser l’importance de cette «découverte» 
et de renvoyer l’auteur aux pages du K. al-Umm où Ωæfi©î 

médite les rapports entre le Âæhir et le bæ†in de n’importe 
quel Ìukm fiqhî, distinction qui se révèle, dans la théori-
sation consciente du muÏtahid, fonder la Loi tout entière. 
L’importance de ces textes avait naguère été reconnue par 
Schacht (Origins, p. 135). Or P. Powers n’en fait nullement 
état dans son analyse. On devine pourtant tout le parti qu’il 
aurait pu en tirer et l’intérêt à les prolonger par la position 
des autres écoles à ce sujet.

La conclusion laisse une même déception. Sur la 
base de certains exemples étudiés par des anthropolo-
gues contemporains, l’auteur juge que l’écart entre le 
fiqh théorique et le droit effectif des tribunaux serait une 
caractéristique de l’islam moderne et témoignerait d’une 
influence de l’Occident. Le phénomène est-il vraiment sur-
prenant? Valait-il la peine de s’y arrêter à cette étape de 
l’argumentation? Il y a longtemps que les orientalistes (tel 
Snouck Hurgronge, non cité dans la bibliographie) avaient 
remarqué l’existence de deux juridictions indépendantes, et 
relevé que la compétence des cadis ne cessait de s’ame-
nuiser à mesure que les États musulmans, dès avant la 
décolonisation, entreprenaient de codifier la jurisprudence 
officielle. Réforme pénétrée, on le sait, de l’esprit des légis-
lations européennes. Est-il besoin, dans cet ordre d’idées, 
de rappeler le divorce qui a toujours existé, en pays d’islam, 
entre le fait et le droit, entre la pratique judiciaire réelle et la 
casuistique sourcilleuse des fuqahæ’? Et nombreuses sont 
aujourd’hui les enquêtes historiques de détail qui entérinent 
et affinent cette constatation. Non seulement la conclusion 
de l’auteur se rattache maladroitement aux chapitres précé-
dents, mais elle ne dit rien de neuf ni d’original.

Le chercheur, enfin, se révèle en défaut sur deux autres 
points. Certes, il témoigne de sa compréhension des textes, 
mais il est regrettable qu’il ait commis de nombreux solécis-
mes dans la lecture des schèmes morphologiques. Ainsi, il 
lit maÌal au lieu de maÌall (p. 27); ya≈dar au lieu de yu≈dir 
(p. 31); yaÌdaÚ au lieu de yuÌdiÚ (ibid.); fiusl au  lieu de fiasl 
(p. 33); ækid au lieu de ækad (p. 37); muqayyid au lieu de 
muqayyad (p. 141)…, sans parler de plusieurs fautes d’i©ræb. 
Pareilles confusions trahissent une  familiarité insuffisante 
avec la langue du fiqh et ne sont guère excusables dans 
un ouvrage spécialisé. Le langage des fuqahæ’, dépourvu 
d’artifice littéraire, n’a précisément d’autre spécificité que 
ses termes didactiques, à l’instar de toute discipline. Quant 
à la bibliographie relative aux travaux secondaires, on 
s’aperçoit que les ouvrages en anglais s’adjugent la part 
du lion, comme si l’auteur s’était fait le scrupule de ne pas 
consulter les publications en d’autres langues…

En dépit des limitations et défauts qui viennent d’être 
signalés, la présente synthèse, novatrice par sa  perspective 
interdisciplinaire, fournit un bilan commode, mais provisoire. 
Le sujet attend encore d’autres études plus spécialisées, 
plus attentives à la diversité des sources. Quoi qu’il en 
soit, la présente contribution atteste avec éclat de la vita-
lité déployée outre-Atlantique par la science des religions. 
Jetant sur le fiqh, depuis maintenant plus d’une décennie, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Powers Paul R. : Intent in Islamic Law. Motive and Meaning in Medieval Sunni Fiqh, recensé par Mohyddin Yahia
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 22 – 2006	 44

un regard neuf, indemne de tout préjugé idéologique, elle 
a su montrer la voie. Constat qui amène à se demander en 
raison de quels mécanismes institutionnels, la recherche 
française qui, naguère encore, produisait des travaux isla-
mologiques de qualité, peine actuellement à faire preuve 
d’un dynamisme intellectuel comparable.

Mohyddin Yahia 
doctorant, Rabat

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Powers Paul R. : Intent in Islamic Law. Motive and Meaning in Medieval Sunni Fiqh, recensé par Mohyddin Yahia
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



