| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Powers Paul R.,
Intent in Islamic Law. Motive and Meaning
in Medieval Sunni Figh

Leiden, Boston, Brill (« Studies in Islamic Law and
Society », dirigée par R. Peters et B. Weiss, volume
25), 2006. 236 p., bibliographie et index.

Il est superflu de rappeler 'importance, dans I'éthique
de l'islam, du fameux adage prophétique: «les actes ne
valent que par les intentions» (innama l-a‘mal bi--niyya,
wa li-kulli mri’in ma nawa). Lauteur s’est proposé dans cet
ouvrage, rédigé dans une langue limpide et élégante, d’en
mesurer la portée et les conséquences dans le figh sunnite
et de mettre en perspective les concepts homologues du
droit occidental.

Chaque chapitre fait I'objet d’un traitement identique.

Lauteur commence par analyser, a la lumiére des ma-

nuels classiques, la notion d’intention dans les différentes
branches du figh — le rituel, le droit commercial, le droit
matrimonial, enfin le droit pénal. A cette fin, il reconnait sa
dette envers une catégorie d’ouvrages en général méconnus
par le droit comparé : les traités d’ihtilaf juridique, telle la
Bidayat al-mugtahid d’lbn Rusd qui, sollicitée ici dans une

large mesure, s’avere éminemment utile en vue de synthé-

ses thématiques. Dans un deuxiéme temps, I'auteur propose
sa propre analyse sur la base de contributions antérieures.
I souligne de maniére équitable les avancées explicatives
comme les insuffisances des interprétations, et prolonge
ensuite la discussion en direction de I'anthropologie. On
notera que I'auteur a consacré aux ‘ibadat la place qui leur
revient : elles sont en général négligées, de fagon arbitraire,
dans les ouvrages islamologiques et exclues délibérément
du droit comparé.
Judicieuse, la démarche adoptée ici est heureuse d’un
autre point de vue. Lislamologie, trop souvent, s’est arrétée
— et s’arréte encore — a un stade qu’on peut qualifier de
descriptif, se bornant a restituer plus ou moins fidélement,
a 'usage d’un public occidental, le contenu de textes dont
ce dernier ignore la langue. Myopie intellectuelle qui serait
excusable si des jugements de valeur, négatifs de surcroit,
ne trahissaient 'impuissance de I'orientalisme a entrer dans
la logique interne d’une autre culture. Or le figh, précisément
parce qu’il est spécifiquement musulman, sans équivalent
a proprement parler en dehors de l'islam, offre un terreau

propice a des considérations pré-scientifiques, a des « dé-

rives » idéologiques ol le contexte géopolitique de I'heure,
tel naguére le colonialisme, n’est pas étranger.

Le présent ouvrage est, sous ce rapport, irréprocha-

ble. La perspective transdisciplinaire de I'auteur lui permet
d’échapper aux limitations du droit comparé. Conscient que
le sujet touche a I'essence du «droit » islamique, I'auteur

s’est appuyé — et c’est la partie la plus neuve de son tra-

vail — sur la philosophie cognitive de ’Américain John R.

Searle (Intentionality, an Essay in the Philosophy of Mind,
|

Cambridge University Press, 1983), pour s’efforcer de
comprendre I'intention dans le figh au-dela de ce que le figh
en dit. A la suite de la distinction phénoménologique, classi-
que depuis Husserl, entre intention et intentionnalité, celle-Ci
en est venue a désigner plus largement un contenu mental
quelconque, affectif ou intellectuel, alors que lintention
s’applique a cette classe d’intentionnalités qui nécessitent,
pour se réaliser, la seule action correspondante du sujet. Les
recherches de I'auteur le conduisent a poser que, pour les
fugaha’, 'intention n’est principalement envisagée sous I'an-
gle d’une «sincérité fondamentale » (basic sincerity) que
dans le rituel, ot, en outre, elle revét une forme spécifique.
A la niyya s'attache aussi, surtout dans le figh des contrats,
I'idée d’une « complexité », c’est-a-dire d’une pluralité d’in-
tentions virtuelles sous une intention unique, qui ouvre la
possibilité d'atteindre des buts qui dépassent la signification
premiére des termes expressément formulés. En matiére
civile et pénale, l'intention fait partie substantiellement
de I'acte, elle n'est pas I'objet d’'un impératif catégorique.
Enfin, la notion n’est pas tout a fait superposable a son
équivalent occidental. A preuve, la diversité des termes
employés pour la désigner, la classification a laquelle elle
donne lieu et le fait qu’elle ne joue parfois aucun réle dans
le droit civil. Comme différentes analyses jusqu’a présent
proposées par les chercheurs n’éclairent que des secteurs
précis du droit islamique, non celui-ci dans son ensemble,
il s’avére en définitive prématuré, selon I'auteur, d’énoncer
une théorie globale de I'intention dans le figh.

Dans le rituel, a la différence des mu‘amalat, les fu-
gaha’ assignent a la niyya un rdle particulier. Elle est I'une
des composantes constitutives de I'acte rituel, comme en
matiére civile et pénale : dans la salat, le contenu intention-
nel s'inscrit dans une succession de mouvements corporels
par lesquels je me distingue d’un automate. Mais elle
posséde aussi une fonction « définitoire » et taxinomique :
c’est par elle que I'acte sacré se distingue de son contraire
('acte profane, al-‘ada), ou que telle ‘bada se distingue
de telle autre (la priére par rapport au jeline, par ex.).
Ainsi, la niyya transforme le «flot indifférencié de gestes,
postures et mouvements humains» de la salat en des
actes d’obéissance a Dieu. En d’autres termes, la niyya fait
des ‘ibadat ce qu’elles sont. Les analyses des théoriciens
médiévaux du figh, tels que Qarafi (m. 684/1285) et Ibn
Rudd (m. 595/1198), avaient donc pressenti les catégories
du philosophe américain, puisque, dans le cas des actes
intentionnels - non des intentions in action - 'intention par-
ticipe effectivement et consciemment de 'action, elle n’en
est pas seulement une cause extérieure, comme on le croit
ordinairement. A preuve, des contre-exemples avancés par
les mémes théoriciens : les actes intrinséquement religieux
ne requiérent pas d’intention pour exister en tant que tels.
Dans le langage de Searle, ils correspondent précisément
a une intentionnalité, non a une intention.

Lauteur s’est demandé ensuite pourquoi les juristes

font de la niyya une condition sine qua non de I'acte rituel. Il
|

| BCAI 22 - 2006 40
BCAI 22 (2007) Powers Paul R. : Intent in Islamic Law. Motive and Meaning in Medieval Sunni Figh, recensé par Mohyddin Yahia
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

écarte I'idée selon laquelle la niyya représenterait I'élément
spirituel de l'acte d’adoration, puisque cette explication
ne figure nulle part dans les traités de figh, quoiqu’elle ne
soit pas absente du soufisme théorique ou populaire. Pour
I'auteur, les juristes musulmans interdisent que I'intention
d’accomplir tel acte rituel soit une intention in action ; en
d’autres termes, ils exigent une participation préalable,
pleine et entiére, de la volonté du sujet, qui s’expose, a
défaut, a ce que lintentionnalité ait un objet autre que
Dieu. C’est pourguoi la qualité de la niyya ne saurait se
réduire a la « sincérité » (ihlas). Lauteur interroge ensuite la
théorie anthropologique de C. Humphrey et J. Laidlaw (The
Archetypal Actions of Ritual . a Theory of Ritual lllustrated
by the Jain Rite of Worship, Oxford University Press, 1994).
Pour ces auteurs, I'action ritualisée se définit par le fait que
I'intention du sujet n’y prend aucune part : je ne choisis pas
la maniére d’effectuer le rite, il préexiste ontologiquement
a la signification que je peux lui donner. On comprend dés
lors pourquoi les juristes musulmans exigent une niyya préa-
lable. Il s’est agi en effet pour eux de résoudre le paradoxe
suivant: lorsque je prie, j'abdique une part de ma propre
volonté, puisque les modalités de mon acte sont définies
ailleurs, et pourtant je dois vouloir prier. Par ailleurs, le figh
al-‘ibadat développé par les auteurs musulmans démontre
les limites de ladite théorie anthropologique, puisque la
nature spécifique d’un acte rituel inclut nécessairement
aussi une dimension subjective, grace a laquelle le «faire
semblant » ne peut se produire : « la sincérité fondamentale »
de la niyya ne saurait faire 'objet d’une contrefagon.
Lauteur examine ensuite la question de l'intention
dans les contrats. Celle-ci git derriere des déclarations, des
«actes de parole » (speech acts), performatifs par définition.
Du point de vue juridique se pose le probléeme de leur sin-
cérité. Certains juristes exigent pour seule condition une
formulation explicite de ses termes, la niyya n’y joue donc
aucun réle. Pour eux, la transaction est envisagée comme
une succession d’intentions in action qui prennent le pas
sur le fait d’étre des prior intentions. Mais d’autres exigent
en outre la sincérité des parties, car la question se pose de
savoir si un contrat régulier reste Iégal lorsque les fins qu'il
se propose vont contre la Loi: ainsi I'intention, dans des
déclarations allusives, intervient comme facteur susceptible
d’invalider le contrat. De ce point de vue, I'auteur observe
que les figh-s malikite et hanbalite manifestent un «sub-
jectivisme » et apparaissent guidés par une préoccupation
plus éthique que le shafiisme ou le hanafisme, empreints
de formalisme. Mais ce caractére est aussi le moyen, pour
ces écoles-ci, d’offrir a la Loi une souplesse dans son ap-
plication dans la vie quotidienne. Lauteur fait aussi le bilan
des contributions parues sur le sujet dans les langues occi-
dentales, dues a Baber Johansen, Joseph Schacht, Brinkley
Messick, et montre les limites de chaque analyse. Il note
que la théorie « fondationaliste » de ce dernier («Indexing
the Self », Islamic Law and Society, 8, 2001, p. 151-178)

s’avére féconde car la niyya est révélatrice de la nature du
|

droit islamique : les termes du contrat sont les indicateurs
d’un niveau plus profond, celui des intentions, qui seules
relevent réellement de la Loi, mais que le juriste peut seu-
lement supputer. La question de la niyya dans les contrats
révele par ailleurs une tension interne dans le figh, a savoir
des divergences sur les critéres a adopter pour identifier les
signes objectifs censés mettre en évidence les intentions
dissimulées. Comparée a la niyya dans les ‘ibadat, la place
de 'intention dans les contrats apparait moindre et dépour-
vue de caractére technique. Mais elle permet néanmoins de
créer des échappatoires aux effets pervers d’un formalisme
trop rigoureux, déliant les contractants d’'un engagement
qui ne refléterait pas leurs intentions réelles: elle est par
conséquent un facteur de stabilité sociale.

En matiére matrimoniale, les déclarations sont pareille-
ment performatives. Lauteur observe que lintention n'a
essentiellement de valeur juridique qu’en cas de divorce.
Quant au droit successoral, elle y est exclue purement et
simplement, faisant de celui-ci une exception a l'intérieur
du figh. Si les écoles juridiques, unanimement, tendent a
minimiser le réle de l'intention dans les déclarations de
mariage, c’est, comme le souligne Johansen, en vue de fa-
voriser une plus grande stabilité sociale. Mais cette analyse
ne saurait valoir pour les formules allusives (kinayat) de
divorce, puisque celles-ci, qui lient davantage le « déclarant »
dans les écoles hanafite et shafi‘ite, tendent au contraire a
faciliter la séparation des époux et a contourner la rigidité
de la Loi en matiére contractuelle. De méme, les conclusions
que tirent ‘Abd al-Razzaq al-Sanhari (dans ses Masadir al-
haqq) et Oussama Arabi du droit contractuel ne peuvent
étre étendues au figh matrimonial, puisque cette fois les
prescriptions de celui-ci réduisent la sphére de l'initiative
individuelle des époux. Quant au «fondationalisme » de
B. Messick, il apparait qu’il rend seulement compte du droit
commercial et du droit familial, non du restant du figh, ou
les intentions jouent un role majeur. Par ailleurs, il entre en
contradiction avec certaines des conclusions bien établies
des autres chercheurs.

En matiére pénale, 'intention est pleinement reconnue
par les juristes musulmans comme le facteur crucial pour
définir la transgression, et de ce fait pour moduler la peine.
Le principe vaut aussi pour les hudid, qui ne sont pas
appliquées si la transgression a été commise par erreur.
Néanmoins la sanction Iégale ne repose pas, en fait, sur la
connaissance de l'intention en tant que telle, mais seule-
ment sur des signes tangibles, objectifs, qui la révelent de
maniére approchée et indirecte : « especially the means, the
context, and the prevailing norms of interpretation. » Aux
yeux des juristes musulmans, en effet, la détermination des
intentions n’est pas une certitude ; leurs jugements, donc
ceux de la Loi divine appliqués hic et nunc, dont ils sont
les canaux humains ici-bas, ont un caractere éminemment
provisoire et faillible. Réalité de fait qui justifie pleinement
le fondationalisme de Messick : « Agency and authority are

rooted in the inner self and only obliquely and secondarily
|

BCAI 22 - 2006 4]
BCAI 22 (2007) Powers Paul R. : Intent in Islamic Law. Motive and Meaning in Medieval Sunni Figh, recensé par Mohyddin Yahia
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

reflected in the outer manifestations of words and actions. »
De la sorte, le figh reconnait la possibilité que les intentions
ne coincident pas nécessairement avec les actes, qu’elles
résident «at some remove, and with significant authority
- the act itself may almost serve as a ‘report’ of the more
real, or at least more morally significant, occurrence at the
level of intent » (p. 198-199). Il reste a se demander selon
I'auteur, si cette relativisation de I'autorité reconnue a la Loi
caractérise le figh dans son ensemble.

Lauteur reléve enfin plusieurs cas de ce qu'il estime
étre une déviation, dans la réalité judiciaire ou juridique des
pays musulmans, par rapport au role de l'intention dans
le figh classique : les procédures effectives des tribunaux
marocains analysées par Lawrence Rosen, la valeur de
preuve juridique accordée aux documents écrits ont, dans
le Yémen post-ottoman, les conséquences de la controverse
dite « ushalli » en Indonésie entre musulmans modernistes
et musulmans traditionnalistes, la tendance subjectiviste
de la Magalla ottomane, la place plus grande accordée a la
psychologie criminelle dans les verdicts de cours d’assise.
Autant d’indicateurs convergeant vers l'idée que le droit
civil actuel accroit le poids de I'intention, afin, semble-t-il,
d’assouplir la rigidité du systéme.

Si le lecteur sait gré a 'auteur d’étre allé a I'essentiel,
de lui avoir épargné le détail de la casuistique et de n'avoir
omis aucune des parties du figh, I'analyse laisse toutefois
a désirer sous plusieurs aspects. On ne voit guére, tout
d’abord, en quoi les analyses de Searle apportent une
véritable dimension explicative & la question. Au fond,
I'auteur n’aura retenu de I'ceuvre du penseur qu’une simple
typologie psychologique - les prior intentions opposées
aux intentions in action, les intentions simples aux in-
tentions complexes -, loin de mettre ici a contribution la
richesse et la complexité d’une philosophie. Sans doute
aurait-l fallu, pour donner a celles-ci toute leur mesure,
repenser quelques études de cas a la lumiére du cadre
théorique. On ne dépasse pas un stade descriptif a dire, par
exemple, que le versement de la zakat par procuration et les
déclarations contractuelles sont des « actions complexes »
dont les conséquences vont au-dela de I'action qui réalise
leur intention élémentaire, qu’elles illustrent le cas de
prior intentions, dont les «conditions sont satisfaites »
par la combinaison d’intentions in action, etc. Mais, nous
I'avons dit, 'auteur s’est interdit, par choix méthodologique,
d’empiéter sur la casuistique de détail. Qu’il s’agisse de
rituel ou de droit civil ou pénal, il aboutit a retrouver l'idée,
somme toute banale, que le figh s’attache, dans la plupart
des cas, aux intentions inhérentes aux actions humaines,
qu’il rend le sujet responsable de son acte et fait de lui
un justiciable a titre individuel. Doit-on s’étonner de cette
convergence avec les autres systémes juridiques ? Le fait
était pour le moins prévisible, étant donné le passage, avec
I'islam, d’une justice du groupe a une justice de la personne.
D’autre part, on aurait souhaité que I'auteur marque plus ex-

plicitement que I'argumentation de théoriciens musulmans
|

comme Qarafi anticipe sous maints aspects la démarche
du philosophe américain. A la réflexion, il n'y a guére, la
non plus, de quoi surprendre ; la réflexion théorique sur le
figh, tout particuliérement dans ses usul, se développa, on
le sait, dans le prolongement des sciences du langage et
de la rhétorique. Or c’est aussi, précisément, mutatis mu-
tandis, le cadre épistémologique de J. R. Searle. Mais on
s’explique mal, a ce propos, que l'auteur, parti d’un louable
souci d’approche interdisciplinaire, se soit appuyé sur les
travaux d’un seul philosophe, qu'il ait délibérément sacrifié
les autres. N’y avait-il donc rien a glaner dans I'ceuvre des
grandes philosophies, ni des principaux psychologues,
sur le théme de la volonté ? Méme remarque a propos de
I'anthropologie religieuse : en matiére de rituel, une seule
étude est admise a la table de la discussion...

Malgré son respect des sources, I'auteur aboutit par-
fois & des conclusions qui n’emportent pas nécessairement
I'adhésion. Ainsi en va-til de la partie rituelle. Lauteur récuse
par exemple I'idée, sur le seul témoignage des fugaha’, que
la niyya recélerait la présence de quelque « moi intérieur »
(inner self), ou d’une volonté indépendante et directrice,
affirmant qu’elle se réduit a un point de départ intentionnel.
Il ne s’est pas demandé par exemple, pourquoi, dans ces
conditions, le figh n’exige pas non plus de I'orant une autre
intention, celle de mettre un terme a la priére, et qui, en
toute logique, s'imposerait si la niyya était seulement cette
initiative préalable modifiant la nature ontologique des
actes qui vont suivre. En outre, si la niyya se réduisait a
cette formulation tacite, intérieure et inaugurale, pourquoi
le figh exigerait-il que I'intention persiste au cours de la
priere, comme I'auteur a raison de le souligner ? Certes, il
ajoute I'explication de ces mémes auteurs, selon laquelle
cette condition signifie, sans plus, que la niyya doive simple-
ment ne pas changer d’objet. La condition est assurément
nécessaire, mais est-elle suffisante ? Ces questions laissées
sans réponse donnent a penser que la niyya, dans le rituel,
est autre chose qu’une simple impulsion décisionnelle, le
contenu intentionnel d’une action: il s’agit aussi d’une ma-
nifestation mentale inscrite dans une certaine durée, une
activité particuliere de la conscience, ou, pour parler plus
simplement, d’une attention soutenue portée a la matiére
du rituel, vigilance que rien ne doit détourner, pas méme le
fracas des armes, comme on le sait. Or de cette discipline
mentale, bien évidemment, le figh ne peut traiter, ni méme
parler, il en laisse le soin a d’autres discours, plus compé-
tents, oserait-on dire. Lauteur constate avec justesse que le
figh s’abstient scrupuleusement d’employer « the available
sophisticated terminology of the soul or spirit », mais il n’en
tire pas toutes les conséquence qui éclaireraient I'objet de
son étude. C’est ici que la psychologie de I'intention aurait
pu étre utilisée avec profit. Ce qui intéresse la jurisprudence,
c’est non la nature de ladite niyya, mais uniquement ses
conditions d’existence et de validité, en tant qu’elle est
cet élément qui, émanant de I'organe appelé le ceeur, est

constitutif d’'une série de gestes qu’est la priere. C’est donc
|

BCAI 22 - 2006 42
BCAI 22 (2007) Powers Paul R. : Intent in Islamic Law. Motive and Meaning in Medieval Sunni Figh, recensé par Mohyddin Yahia
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

bien a tort que l'auteur prétend chercher cette essence
dans le figh... Lorsque celui-ci parle d’'un acte silencieux
du cceeur, il s’interdit par définition d’aller plus loin, d’en
approfondir la dimension psychologique. C’est pourquoi
la position spiritualisante de certains auteurs occidentaux
ou orientaux, que P. Powers discute pour la rejeter, doit au
contraire étre prise en considération. Amené a réfléchir sur
la nature du figh, l'auteur aurait dd, par le biais du culte,
s’interroger sur les rapports que cette discipline entretient
avec les autres, sur les limites qu'il s’assigne et les finalités
qu’il se propose.

Les chapitres relatifs a I'intention dans les mu‘a@malat,
purement juridiques, échappent naturellement a pareille
critique. On regrette toutefois que 'auteur se borne a faire
état de travaux spécialisés, constate leur validité partielle,
pour en conclure gu’en I'état actuel des connaissances
leur synthése est impossible. Le lecteur aurait précisément
attendu que I'auteur, a défaut de quelques pas plus fermes
en direction de la théorie unitaire souhaitée, propose une
voie personnelle pour sortir de I'aporie. Cette timidité intellec-
tuelle s’explique sans doute par le fait qu’il a pris le parti de
ne s’appuyer que sur un nombre restreint de sources : pour
I'essentiel, des manuels didactiques et des compendiums,
non les grands traités de figh, a I'exception du Mugni d’l. Qu-
dama. Dans la bibliographie annexe, qui pourtant développe
quelque peu la liste des sources primaires, il est visible que
celles-ci sont réduites a la portion congrue, au regard des tra-
vaux secondaires. Lauteur a manifestement reculé devant
un dépouillement des sources arabes, refus compréhensible,
étant donné I'ampleur prévisible de I'entreprise. N'aurait-il
pas mieux valu dans ce cas se limiter a une branche du
figh ou un auteur, voire a 'étude approfondie de quelques
cas d’espéce ? Lauteur n’a consulté aucun ouvrage d’usa/
al-figh, ni de gawa‘id fighiyya, autres branches qui, faisant
autorité dans le figh, ont certainement leur mot a dire. I
n’a pas poussé non plus son investigation du coté du figh
chiite, alors qu’il existe aujourd’hui des manuels d’ihtilaf
commodes, ajoutant aux quatre écoles les particularités
du figh duodécimain (al-figh al-ga‘fari).

Pareilles lacunes signalent un défaut de méthode. Faut-
il rappeler ici la sage précaution naguére énoncée par Robert
Brunschvig, a savoir que I'étude du figh ne saurait faire
I'économie des traités détaillés, qui seuls apportent tous
les matériaux désirables ? Donnons ici un exemple. Lauteur
tire grand profit, affirme-til, de I'interprétation fondationaliste
de B. Messick, la seule qui rendrait compte aujourd’hui,
moyennant quelques aménagements, de la place centrale
de l'intention dans la structure du droit musulman : « Islamic
law is pervaded by a sense that humans have an interior
dimension that is not readily observed, and further, that
this dimension is often the locus of human agency and
authority » (p.202). C’est elle qui, provisoirement, tiendrait
lieu de la théorie unitaire qu'’il appelle de ses veeux... Il est
permis de minimiser I'importance de cette « découverte »

et de renvoyer I'auteur aux pages du K. a-Umm ol Safi‘
|

médite les rapports entre le zahir et le batin de n’importe
quel hukm fighi, distinction qui se révéle, dans la théori-
sation consciente du mugtahid, fonder la Loi tout entiére.
Limportance de ces textes avait naguére été reconnue par
Schacht (Origins, p. 135). Or P. Powers n’en fait nullement
état dans son analyse. On devine pourtant tout le parti qu'il
aurait pu en tirer et I'intérét a les prolonger par la position
des autres écoles a ce sujet.

La conclusion laisse une méme déception. Sur la
base de certains exemples étudiés par des anthropolo-
gues contemporains, l'auteur juge que I'écart entre le
figh théorique et le droit effectif des tribunaux serait une
caractéristique de I'islam moderne et témoignerait d’'une
influence de I'Occident. Le phénoméne est-il vraiment sur-
prenant ? Valait-il la peine de s’y arréter a cette étape de
I'argumentation ? Il y a longtemps que les orientalistes (tel
Snouck Hurgronge, non cité dans la bibliographie) avaient
remarqué I'existence de deux juridictions indépendantes, et
relevé que la compétence des cadis ne cessait de s'ame-
nuiser a mesure que les Etats musulmans, dés avant la
décolonisation, entreprenaient de codifier la jurisprudence
officielle. Réforme pénétrée, on le sait, de I'esprit des Iégis-
lations européennes. Est-il besoin, dans cet ordre d’idées,
de rappeler le divorce qui a toujours existé, en pays d’islam,
entre le fait et le droit, entre la pratique judiciaire réelle et la
casuistique sourcilleuse des fugaha’ ? Et nombreuses sont
aujourd’hui les enquétes historiques de détail qui entérinent
et affinent cette constatation. Non seulement la conclusion
de 'auteur se rattache maladroitement aux chapitres précé-
dents, mais elle ne dit rien de neuf ni d’original.

Le chercheur, enfin, se révele en défaut sur deux autres
points. Certes, il témoigne de sa compréhension des textes,
mais il est regrettable qu'’il ait commis de nombreux solécis-
mes dans la lecture des schémes morphologiques. Ainsi, il
lit mahal au lieu de mahall (p. 27) ; yahdar au lieu de yuhdir
(p.31); yahdat au lieu de yuhdit (ibid.) ; gus/ au lieu de gas/
(p.33); akid au lieu de akad (p. 37); muqayyid au lieu de
mugqayyad (p. 141)..., sans parler de plusieurs fautes d’i‘rab.
Pareilles confusions trahissent une familiarité insuffisante
avec la langue du figh et ne sont guére excusables dans
un ouvrage spécialisé. Le langage des fuqaha’, dépourvu
d’artifice littéraire, n’a précisément d’autre spécificité que
ses termes didactiques, a I'instar de toute discipline. Quant
a la bibliographie relative aux travaux secondaires, on
s’apercoit que les ouvrages en anglais s’adjugent la part
du lion, comme si I'auteur s’était fait le scrupule de ne pas
consulter les publications en d’autres langues...

En dépit des limitations et défauts qui viennent d’étre
signalés, la présente synthese, novatrice par sa perspective
interdisciplinaire, fournit un bilan commode, mais provisoire.
Le sujet attend encore d’autres études plus spécialisées,
plus attentives a la diversité des sources. Quoi qu’il en
soit, la présente contribution atteste avec éclat de la vita-
lité déployée outre-Atlantique par la science des religions.

Jetant sur le figh, depuis maintenant plus d’une décennie,
|

BCAI 22 - 2006 43
BCAI 22 (2007) Powers Paul R. : Intent in Islamic Law. Motive and Meaning in Medieval Sunni Figh, recensé par Mohyddin Yahia
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

un regard neuf, indemne de tout préjugé idéologique, elle
a su montrer la voie. Constat qui améne a se demander en
raison de quels mécanismes institutionnels, la recherche
francaise qui, naguére encore, produisait des travaux isla-
mologiques de qualité, peine actuellement a faire preuve
d’un dynamisme intellectuel comparable.

Mohyddin Yahia
doctorant, Rabat

BCAI 22 - 2006 44
BCAI 22 (2007) Powers Paul R. : Intent in Islamic Law. Motive and Meaning in Medieval Sunni Figh, recensé par Mohyddin Yahia
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



