
1. Langue et littérature

	 BCAI 22 – 2006	 �

Corriente Federico, Diccionario de arabismos y voces afines en Iberorromance [Cyrille Aillet]

Corriente Federico,  
Diccionario de arabismos y voces afines en 
Iberorromance

Madrid, Editorial Gredos, 1999.

Federico Corriente enseigne la philologie arabe à 
l’université de Saragosse et il est l’un des meilleurs ara-
bisants espagnols actuels. Un arabisant militant dans son 
domaine, puisque ses travaux ont grandement favorisé 
le renouveau des études arabes en Espagne, des années 
1970 à aujourd’hui. Cet ouvrage constitue peut-être le 
«testament» de cette longue carrière, jalonnée par deux 
dictionnaires qui font autorité et par une grammaire de 
l’arabe moderne. F. Corriente est le meilleur spécialiste de 
l’arabe d’al-Andalus, qu’il a notamment abordé par le biais 
du Dîwæn d’Ibn Quzmæn (xiie siècle), de l’étude du Glossaire 
de Leyde (xiiie siècle) et de l’analyse du lexique de Pedro 
de Alcalá (xvie siècle). Le Dictionary of Andalusi Arabic 
(1997) couronne le tout et constitue un outil indispensable 
pour l’approche des textes arabes occidentaux.

Voici donc le dernier dictionnaire de ce travailleur infa-
tigable. Il comble une lacune importante de l’historiographie, 
car son but est de recenser les arabismes, encore en usage 
ou tombés en désuétude, qui sont venus se nicher au sein 
des langues et dialectes d’origine romane de la péninsule 
Ibérique. On répète à satiété que la langue «espagnole» 
regorge de mots arabes. Désormais, on pourra s’appuyer 
sur une base documentaire solide, qui exclut toutefois les 
mots savants ou scientifiques qui ne connurent qu’une 
diffusion restreinte. Ce dictionnaire intègre une donnée 
fondamentale de l’Espagne contemporaine: à savoir la 
variété des langues et des parlers ibériques. Le lecteur peut 
ainsi constater l’empreinte de l’arabe non seulement dans 
le castillan, mais aussi en galicien, en catalan, en portugais, 
en asturo-léonais et en aragonais. Le mot est donné dans 
sa forme romane et avec ses variantes régionales, mais 
l’étymologie arabe de départ permet de mesurer le chemin 
phonétique et sémantique parcouru d’une langue à l’autre, 
d’une société à l’autre. D’ailleurs, les spécialistes pourront 
consulter l’essai de systématisation grammaticale dans 
lequel l’auteur se propose d’analyser les règles du transfert 
de l’arabe vers les langues romanes ibériques (p. 17-65). 
Ce précis grammatical nous livre également certaines 
règles régissant le fonctionnement de l’arabe en al-Andalus. 
L’auteur translittère d’ailleurs l’arabe selon un système 
spécifique, étranger aux normes de la revue Arabica ou 
de l’Encyclopédie de l’Islam, dont les chercheurs français 
sont familiers: l’article al est attaché au mot, un accent aigu 
signale les voyelles accentuées en arabe…

F. Corriente a suivi un délicat jeu de piste, comme 
le prouve une liste de faux-amis qui ont berné plusieurs 
spécialistes (p. 485-495): ils possèdent les sonorités de 
l’arabe, mais ce n’est qu’une apparence. Le philologue ne 

s’arrête pas là: les arabismes ont des origines plus loin-
taines (p. 497-570). Non seulement ils proviennent d’aires 
géographiques diverses (Maroc, Égypte, Syrie, al-Andalus…), 
mais ils peuvent aussi dériver de langues sémitiques plus 
anciennes (syriaque, sud-arabique), voire plonger leurs ra-
cines dans les fondements mêmes du système linguistique 
proche-oriental de l’Antiquité («accadien», «phénicien», 
«ougaritique»). Il est vrai que la quête des origines peut 
alors prendre l’aspect d’une plongée sans fin, mais l’intérêt 
de ces listes insérées en annexe est aussi de mettre en relief 
le rôle de l’arabe, langue d’empire, dans la diffusion d’un 
lexique d’origine orientale dans la péninsule.

L’un des objectifs de cette classification est aussi de 
souligner les rapports linguistiques entre al-Andalus et le 
reste de la péninsule Ibérique, aux mains des chrétiens. 
Comme se plaît à le rappeler l’auteur dans sa préface, 
l’arabe s’est immiscé dans tous les recoins du territoire 
péninsulaire, ce qui dément les théories des fanatiques de 
la «pureté» linguistique du Nord, qu’ils supposent à tort 
préservée de tout contact avec l’islam (p. 13). L’infiltration 
d’arabismes dans les langues vernaculaires des royaumes 
chrétiens du Nord témoigne du rayonnement de la culture 
islamique sur l’ensemble de la péninsule au cours des 
temps. On regrette seulement que l’auteur n’ait pas indiqué 
systématiquement la date où ces arabismes sont pour la 
première fois attestés dans les langues romanes ibériques. 
Ce dictionnaire aurait pu être un support de référence 
pour une histoire socio-linguistique des contacts entre 
sociétés chrétiennes et islamique dans la péninsule. Mais 
une perspective semblable devrait remonter plus loin dans 
le temps en repérant les premières traces d’infiltration de 
l’arabe dans la documentation latine du León, du royaume 
de Pampelune et de la Marca hispanica (ancêtre de la 
Catalogne actuelle).

C’est aussi dans les chartes latines du Haut Moyen 
Âge que l’on peut observer l’évolution linguistique qui, dans 
la péninsule comme dans le reste de l’Occident, débouche 
sur la formation des langues vernaculaires romanes, à 
partir du bas latin. Or ce dictionnaire est consacré à ces 
langues, que F. Corriente dénomme iberorromances. Il part 
du présupposé qu’elles possèdent une structure linguisti-
que semblable à celle de la langue que l’on aurait parlé 
en territoire islamique, le «dialecte romance méridional» 
ou romandalusí. Cette désignation, forgée par Corriente, 
évacue le terme «mozarabe». En effet, Francisco Javier 
Simonet l’a réservé aux chrétiens d’al-Andalus, d’après 
une charte léonaise de 1024, qui l’emploie pour désigner 
trois tisserands chrétiens originaires des territoires islami-
ques. Mais il l’a également appliqué à la langue que cette 
population aurait conservée sous domination islamique, une 
langue romane préservée de toute influence de l’arabe, ce 
qui contredit manifestement l’étymologie du vocable «mo-
zarabe», qui se réfère justement à des individus «arabisés». 
Simonet défendait l’idée que l’arabe n’avait touché que 
l’élite restreinte des envahisseurs, tandis que la majorité 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Corriente Federico : Diccionario de arabismos y voces afines en Iberorromance, recensé par Cyrille Aillet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 22 – 2006	 �

de la population parlait une langue romane, «signe de la 
persistance intemporelle de l’identité “espagnole” ou du 
christianisme sous la surface de l’Islam» (p. 13). Donc le 
peuple restait «espagnol» jusque dans sa langue. Tout en 
adhérant à l’idée d’un «bilinguisme» arabe/romance en al-
Andalus, F. Corriente dément totalement l’interprétation de 
Simonet. Pour lui, le romandalusí, loin de démentir l’arabisa-
tion, en est le fruit. En effet, il s’agit de la «deuxième langue 
d’une communauté déjà fondamentalement islamisée et 
arabisée, deux siècles après la conquête» (p. 13). Elle ne 
serait pas uniquement liée au christianisme, car elle aurait 
été partagée par une grande partie de la population, ce qui 
expliquerait que l’on en retrouve des témoignages dans la 
littérature arabe d’al-Andalus. Ce dialecte roman méridional 
se serait développé sur les vestiges du latin, mais aussi en 
contact étroit avec l’arabe.

Le romandalusí aurait donc servi de dénominateur 
linguistique commun entre al-Andalus et les territoires du 
Nord, mais aussi de vecteur de transmission de l’arabe 
au sein des langues romanes. Il est alors possible que les 
arabismes soient arrivés dans le Nord après être passés une 
première fois par le filtre de la «romanicisation» – si l’on 
peut dire –, c’est-à-dire en ayant été adoptés au préalable 
au sein du parler romance d’al-Andalus. Selon F. Corriente, 
ce seraient les mozarabes qui auraient été les principaux 
transmetteurs de mots arabes dans les langues romanes 
ibériques. Il se réfère implicitement aux mouvements de 
populations qui provoquèrent l’implantation d’importants 
groupes de chrétiens d’al-Andalus dans les territoires du 
Nord, du viiie au xiie siècle. Il est vrai que ces populations, 
qualifiées de «mozarabes» à partir du xie siècle en raison 
justement de leur connaissance de l’arabe, étaient à même 
de passer d’un champ linguistique à un autre. On ne peut 
toutefois pas limiter le contact des sociétés septentrionales 
avec l’islam, qui implique aussi l’intégration d’un lexique 
spécifique, à ce seul phénomène de migration. C’est dans 
le cadre d’une histoire globale des contacts et des échanges 
que l’on peut appréhender plus précisément la circulation 
lexicale.

La préface de l’ouvrage laisse donc un peu le lecteur 
sur sa faim, car l’auteur n’expose et ne justifie pas claire-
ment les présupposés théoriques sur lesquels il bâtit son 
schéma d’interprétation générale. Il est vrai qu’il se réfère 
à des travaux antérieurs, et que ce dictionnaire, dont la va-
leur est indéniable, est avant tout un ouvrage de philologie. 
Pourtant, malgré ses avertissements répétés contre le dan-
ger de mêler idéologie et recherche scientifique (p. 15‑16), 
F. Corriente avance quelques idées qui enfreignent cette 
règle. Il souligne à juste titre la place centrale du passé 
islamique dans la définition de l’identité hispanique, ainsi 
que la damnatio memoriae dont fut l’objet cette phase 
de l’histoire ibérique dans l’historiographie conservatrice, 
ralliée au mythe de la Reconquête. S’adressant à «ses 
amis des deux rives», il dresse alors un plaidoyer en faveur 
de la tolérance et de la compréhension mutuelle. Au nom 

du rapprochement entre les cultures, il se livre pourtant 
à des rapprochements historiques douteux (p. 15-16) en 
comparant la conquête arabe à un «atroce génocide», 
semblable à la conquête de l’Amérique par les Européens. 
Puis il affirme que la Reconquête aurait été le théâtre de 
nombreux «crimes contre l’humanité», notamment la 
réduction des territoires musulmans à l’état de «colonie». 
On l’aura compris: il vaut mieux savourer le poids des mots 
et leur histoire dans le dictionnaire lui-même que dans cette 
préface malheureuse. 

Cyrille Aillet 
Université Lyon 2

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 22 (2007) Corriente Federico : Diccionario de arabismos y voces afines en Iberorromance, recensé par Cyrille Aillet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



